
 

RETOMAR A GRAMSCI SOBRE 

LA BASE DEL MAOISMO 

 
 
 

 

 

NUEVA HEGEMONÍA  



 

2 
 

 

 1) LAS CONTRIBUCIONES DE ANTONIO GRAMSCI 

 2) PLAN DE TRABAJO SOBRE LOS CUADERNOS DE LA 

CÁRCEL 

 3) FORMACIÓN DEL CAPITALISMO ITALIANO 

 4) EL PARADIGMA DE LA REVOLUCIÓN PROLETARIA 

 5) LA CATEGORÍA DE LA "REVOLUCIÓN PASIVA" 

 6) "GUERRA DE POSICIÓN" Y "GUERRA DE MOVIMIENTO" 

 7) EL PARADIGMA MOVIMIENTISTA 

 8) SOBRE LA HISTORIA DE LA LUCHA DE CLASES EN ITALIA 

 9) LA CENTRALIDAD DE LA FILOSOFÍA 

 10) LA LUCHA CONTRA EL IRRACIONALISMO Y EL 

NEOIDEALISMO 

 11)  EL PAPEL DE LA POLÍTICA CULTURAL Y DEL ARTE 

 

 UNA PROPUESTA DE FORMACIÓN,  

       AUTO-FORMACIÓN Y DEFINICIÓN 

 

 

 

 



 

3 
 

 

 

 

 1. LAS CONTRIBUCIONES DE ANTONIO GRAMSCI 

 

Gramsci fue el principal dirigente e ideólogo marxista-

leninista del proletariado italiano. Además de ser de hecho el 

fundador del Partido Comunista de Italia y de haber guiado 

hasta que pudo este partido en la lucha por el socialismo, 

también dio, en las condiciones de su tiempo, importantes 

contribuciones con los Cuadernos de la cárcel en los diversos 

terrenos de la teoría y de la ideología, desde la historia a la 

economía, desde la filosofía a la teoría política, desde el arte 

militar a la política cultural, con una visión marxista de las 

cuestiones fundamentales de la revolución proletaria en Italia. 

Después del final de la Segunda Guerra Mundial, en todos 

estos terrenos prevaleció en el campo del proletariado la 

hegemonía del bloque ideológico intelectual reaccionario 

liberal y revisionista.  

Este bloque ha intentado por todos los medios diluir y 

deformar la concepción marxista de la historia de la formación 

del capitalismo y del Estado italiano, y ha situado en el centro 



 

4 
 

la lucha contra las contribuciones más originales y 

revolucionarias aportadas por Gramsci al movimiento 

comunista de nuestro país. 

En los años sesenta y setenta propusieron, con la 

afirmación del  "obrerismo teórico", una interpretación 

sociológica y economicista de la realidad italiana que, 

revisionando el marxismo, negaba una vez más las efectivas 

contribuciones ideológicas y teóricas de Gramsci. Pero 

además hay que subrayar que en aquellos mismos años, la 

entonces influyente tendencia marxista-leninista, surgida de 

varias escisiones de la izquierda del Partido Comunista 

Italiano, no logró una ruptura real con el revisionismo 

togliattiano, esto tuvo como consecuencia el proponer una 

visión reformista e idealista de la teoría y la práctica de 

Gramsci. 

No se puede retomar a Gramsci sin más para entender la 

realidad presente, es decir, hay que actualizarlo críticamente. 

Para poder hacerlo es necesario partir del desarrollo 

conseguido por el maoísmo entendido como forma actual del 

marxismo y del leninismo. 

 



 

5 
 

 

 2. PROGRAMA DE TRABAJO SOBRE LOS CUADERNOS DE LA 

CÁRCEL DE GRAMSCI 

El trabajo que queremos emprender retomando 

críticamente una serie de contribuciones de Gramsci, 

representa una de las condiciones preparatorias para la 

elaboración del  paradigma actual para la revolución 

proletaria en Italia. Con este proyecto no nos proponemos 

trabajar hoy por  la construcción de otro grupo político, sino 

contribuir al desarrollo de una tendencia capaz de iniciar un 

proceso de partido. Por eso estamos en contra de la lógica de 

aquellos grupos políticos que creen que ya han aclarado todo 

y que ya han construido el partido, que desde hace años van 

proponiendo los mismos discursos superficiales y eclécticos y 

que sólo pretenden reproducir la propia organización con el 

sindicalismo, el movimentismo, el tácticismo político y el 

propagandismo dogmático. Estamos pues en contra de las 

lógicas particularistas y sectarias que, en nombre de la 

práctica sindical y política, se cuidan mucho de enfrentarse a 

la cuestión de definir una teoría capaz de responder a los 

problemas de la revolución proletaria en Italia. Al mismo 

tiempo nos oponemos a los nostálgicos de las experiencias y 



 

6 
 

de los movimientos y paradigmas de los años sesenta y 

setenta, que no saben ni quieren conjugar las lecciones 

positivas de las grandes experiencias revolucionarias de luchas 

obreras, estudiantiles y populares con la crítica de las 

concepciones teóricas e ideológicas de todas las diversas 

fuerzas y tendencias de aquellos años que se identificaban, de 

una forma u otra, con el marxismo. Todas estas fuerzas y 

tendencias se opusieron, directa o indirectamente, al 

maoísmo y la consecuencia fue que se dispersaron las energías 

de los sectores avanzados de las masas, abriendo así el camino 

a una derrota política e ideológica que pesa todavía hoy no 

pudiendo aún construir ni siquiera un primer núcleo del 

partido del proletariado.  

Los componentes del blog Nueva Hegemonía, como 

intelectuales proletarios militantes que no forman parte de la 

generación de las clases políticas provenientes de los años 

sesenta y setenta, nos dirigimos en primer lugar a los obreros, 

a los pequeños intelectuales, a los miembros de las masas 

populares, a los revolucionarios sinceros, a todos los que, a 

partir del terreno del antifascismo, del antirracismo y de la 

lucha contra el capitalismo, buscan un nuevo camino, quieren 



 

7 
 

construir el Partido Comunista y no están dispuestos a 

recorrer viejos caminos fallidos.   

Nos dirigimos a quien, en una situación de particular 

dificultad política e ideológica y de generalizada pasividad de 

la clase obrera y de las masas populares, no se deja fascinar 

por las lógicas movimientistas, tacticistas y anarco-

sindicalistas, y quiere poner en el orden del día la tarea de 

construir un primer embrión de partido sobre la base del 

maoísmo mediante una primera fase centrada en la formación 

y la auto-formación colectiva en el plano teórico e ideológico, 

estudios sobre la orientación económica y política y la 

propaganda entre los obreros, los estudiantes y los sectores 

más explotados de las masas populares. 

En el marco de estos objetivos, por tanto, consideramos 

necesario volver a proponer a Gramsci retomando de manera 

crítica y actualizada sus contribuciones más originales y 

revolucionarias. Para ello, determinamos una serie de 

cuestiones a las que dedicaremos los siguientes apartados: 

 

 3. FORMACIÓN Y ESTRUCTURA DEL CAPITALISMO ITALIANO  

Hay que partir del hecho de que, después de la Segunda 

Guerra Mundial, el bloque intelectual liberal y revisionista ha 



 

8 
 

conquistado en Italia la hegemonía teórica en el plano de la 

interpretación de los procesos de formación del capitalismo 

italiano y en su estrecha relación de fondo con los caracteres 

de este tipo de capitalismo. Se afirmó así que el capitalismo 

italiano se había convertido en lo mismo que el de los 

principales países europeos. Se ha sostenido que el 

Risorgimento italiano (1848-1870) había cumplido 

sustancialmente la función de una revolución democrática-

burguesa real. Se consideró que la derrota del fascismo había 

abierto el camino a un pleno desarrollo del capitalismo 

industrial y a una rápida superación de la cuestión campesina 

y que había llevado a la instauración de una auténtica forma 

democrática-burguesa en la organización del Estado.  

Los círculos intelectuales y los grupos de extrema 

izquierda de los primeros años sesenta no se sacudieron esta 

hegemonía, más aún, han contribuido a añadir otras 

superestructuras teóricas e ideológicas que sólo han 

fortalecido el punto de vista liberal y togliattiano, en lugar de 

criticarlo y rechazarlo.  

Las concepciones en boga a principios de los años sesenta 

en la extrema izquierda en Italia eran promovidas y difundidas 

por cuadros políticos e intelectuales que habían sido 



 

9 
 

dirigentes de la izquierda de la Democracia Cristiana, del 

Partido Socialista Italiano o del Partido Comunista Italiano y 

que, sucesivamente, habían salido de estos partidos. Estos 

cuadros, que influyeron considerablemente en la formación 

ideológica y sindical de las clases políticas e intelectuales 

dirigentes de los años sesenta y setenta, nunca desarrollaron 

una visión marxista efectiva de la sociedad italiana y de los 

problemas relativos al contenido y a la forma de la revolución 

proletaria en Italia.  

Sus concepciones políticas e ideológicas iban, en efecto, 

desde el "marxismo crítico" al "obrerismo teórico", desde el 

bordiguismo al trotskismo, desde el togliattismo de 

"izquierda" a las tendencias del marxismo-leninismo que 

entonces se oponían al maoismo1 o que proponían una visión 

caricaturesca del "pensamiento de Mao"2.  

Así se había ido afianzando en la izquierda radical y en la 

extrema izquierda de esas décadas un punto de vista que 

tendía a confundir la naturaleza del capitalismo italiano con la 

 
1 Como, en sustancia, el PCdI(m-l) que fue en los años sesenta la única 
organización de algún relieve de orientación marxista-leninista. 
2 En particular el grupo "Servir al pueblo" de Brandirali que en los primeros 
años setenta se convirtió en PC(M-L)I-Voz obrera, para transformarse 
inmediatamente después en una corriente ecléctica del obrerismo, 
terminando por disolverse en la autonomía obrera.  



 

10 
 

de los demás países europeos, incluso con la de los Estados 

Unidos. Es decir, Italia se habría distinguido sólo en términos 

cuantitativos por un menor grado de desarrollo, pero la 

tendencia habría sido la misma.  

Estas concepciones se han desarrollado posteriormente 

en un sentido incluso peyorativo y siguen pesando todavía 

hoy.  Junto con otras concepciones del mismo tipo, 

obstaculizan el análisis de las clases sociales y la comprensión 

de los caracteres específicos de la crisis italiana, no consideran 

las particularidades de su estructura productiva, no ven cómo 

hoy Italia es a la vez un país imperialista marginal y 

semidependiente, no asumen el hecho de que la cuestión 

campesina se ha transformado, en parte, en el problema 

estructural de la condición económica y social de de la 

pequeña burguesía, consideran superadas y resueltas las 

cuestiones del Sur, de las Islas y la del Vaticano.  

En definitiva, son incapaces de concebir de modo 

profundo la cuestión del trabajo para la hegemonía del 

proletariado sobre las masas populares de nuestro país y de 

ver la relaciones entre la construcción de esta hegemonía y el 

desarrollo del proceso revolucionario. De este modo se sigue 

obstaculizando la comprensión de las relaciones de clase, de 



 

11 
 

las leyes de fondo de la revolución proletaria en Italia y de las 

tareas de los revolucionarios sinceros y de los obreros de 

vanguardia.  

 

 4. SOBRE EL PARADIGMA DE LA REVOLUCIÓN PROLETARIA  

Además de las cuestiones relativas al análisis de las clases 

y de las leyes específicas de la revolución en nuestro país, hay 

que plantear también la cuestión de la forma de esa 

revolución.  

En este sentido, y teniendo en cuenta tanto las cuestiones 

de contenido como las de forma, hablamos de la cuestión del 

paradigma. Desde el punto de vista del contenido, se trata, 

pues, de las características de fondo del capitalismo y del 

Estado italiano, de los que derivan los límites estructurales, los 

nudos históricos y las contradicciones que definen las 

condiciones y las leyes que de ellas se derivan y también, 

necesariamente, en el enfoque de la cuestión de las formas de 

esa revolución.  

La problemática de la relación entre el contenido y las 

formas de la revolución pertenece también obviamente a toda 

la historia del Movimiento Comunista Internacional, pero aquì 

en particular se refiere al balance de la lucha de clases en 



 

12 
 

Italia. Esto es, partiendo del Risorgimento pasando por el 

bienio rojo (1919-1920), la lucha antifascista y la guerra 

partisana hasta las experiencias revolucionarias de los años 

setenta.  

En Gramsci podemos encontrar sobre esta cuestión 

importantes contribuciones aplicando el marxismo y el 

leninismo a la realidad italiana de aquellos tiempos.  

En Gramsci encontramos pues la centralidad de la tesis de 

la superación de la estrategia insurreccional de Octubre, 

relativa a la toma inicial de los principales centros urbanos. 

Gramsci observa, en efecto, que en los años treinta, en Italia, 

la mayoría de los centros urbanos grandes y medianos no se 

caracterizaban en absoluto por la prevalencia del 

proletariado.  

Basándose en este dato, en el balance de la experiencia de 

las lecciones positivas y negativas de la lucha de clases en Italia 

y en consideraciones inherentes a la formación y a la 

naturaleza del Estado italiano, introduce una nueva teoría, la 

de la insurrección difundida. Esta teoría se acompaña en 

Gramsci a dos cuestiones de fondo. La primera es la relativa a 

la "táctica de los "Arditi del popolo" en la lucha antifascista. 

Gramsci subraya a este respecto la diferencia con el modelo 



 

13 
 

de la revolución de Octubre y afirma la necesidad de un 

desarrollo original de esta táctica.  

Gramsci sobre este tema destaca de manera magistral que 

esta cuestión es típica de una situación caracterizada por la 

"guerra de posición" entendida como una forma estatal, 

política y "hegemónica"3 de carácter reaccionario, impuesto al 

proletariado y a las clases populares en la fase del 

imperialismo.  

La segunda cuestión está relacionada con las alusiones de 

Gramsci, tanto sobre la base de la experiencia de la India4 

como sobre la base de la experiencia del Risorgimento5, a una 

 
3 El concepto de "hegemonía" no debe entenderse en el sentido superficial, 
sino que debe considerarse caracterizado por la distinción entre una 
"hegemonía" que actúa como forma reaccionaria de dominio sobre las 
masas y una forma revolucionaria que responde efectivamente a los 
intereses más profundos de la clase obrera y de las masas populares. En 
otras palabras, no es posible un concepto unitario de la categoría 
“hegemonía”. Esta categoría, como otras varias, se divide en dos como 
reflejo de la división en clases antagonistas dentro de la sociedad.  
4Probablemente Gramsci se refería más que a la India a la experiencia de la 
revolución china, ya plenamente en curso en aquellos años y repetidamente 
objeto de debate y de intervención en la Tercera Internacional. Obviamente 
para Gramsci, que estaba encarcelado, no le era posible hablar 
directamente de China. 
5Es necesario abordar la cuestión del método adoptado por Gramsci en los 
Cuadernos de la cárcel a causa de la censura fascista, entender de qué 
manera puede referirse también a experiencias totalmente heterogéneas 
para la construcción de sus categorías más originales y más significativas. El 
método, en síntesis, de varias situaciones, fases históricas y experiencias 



 

14 
 

teoría de la "guerra mixta", es decir, de la combinación y de la 

unificación entre "guerra de posición" y "guerra de 

movimiento". Esta teoría (véase por ejemplo en los Cuadernos 

de la cárcel el párrafo 17 del Cuaderno 13) parece anticipar 

problemáticas y concepciones actuales relativas a la visión de 

la "gran estrategia" de la revolución como dirección unificada 

del conjunto de los diferentes planos de la lucha de clases. 

Estas dos teorías de Gramsci, junto con otras 

consideraciones importantes, se pueden asumir no sólo como 

un conjunto de indicaciones para la lucha contra el fascismo 

de aquellos años, sino también como importantes 

anticipaciones que encontraron posterior desarrollo relevante 

en la guerra partisana y antifascista. En el plano teórico, estas 

indicaciones pueden ser consideradas como anillos de 

transición, aunque embrionarios, en una línea que podemos 

definir como de transición hacia la teoría maoísta de la guerra 

popular.  

 

 
diferentes, bajo una misma categoría sobre la base de lados y aspectos 
comunes que se ponen en el centro. 



 

15 
 

 5. SOBRE LA CATEGORÍA DE LA "REVOLUCIÓN PASIVA" 

Además de la categoría "guerra de posición" Gramsci 

propone otra categoría nueva: la de la "revolución pasiva". Se 

trata de una cuestión que en Gramsci presenta una 

complejidad particular y que, por tanto, requiere una atención 

crítica especial para determinar cuáles pueden ser las 

contribuciones reales y cuáles, en su caso, los aspectos más 

problemáticos.  

Gramsci se ocupa de esta cuestión a diferentes niveles. El 

primero es seguramente el de la referencia a la contradicción 

entre desarrollo de las fuerzas productivas y relaciones de 

producción y al Marx del Prefacio de la "Crítica de la economía 

política". Aquí Gramsci propone un primer nivel de fundación 

estructural de la categoría de la "revolución pasiva" como 

expresión del intento de la burguesía de resolver, aunque de 

modo cada vez más reaccionario, la contradicción entre 

relaciones de producción y desarrollo de las fuerzas 

productivas. El tema es abordado sucesivamente en estrecha 

conexión con la teoría del imperialismo y de la crisis del 

capitalismo, encuadrándolos en los años treinta y a la 

consideración de las formas económicas y estatales vinculadas 

al americanismo y a aquellas típicamente más europeas con 



 

16 
 

respecto a las cuales el fascismo italiano representaría un caso 

límite.  

Sobre la cuestión que se puede considerar como la relativa 

a la "crisis general" del capitalismo Gramsci, acercándose a la 

tesis maoísta del fin del imperialismo en el plazo de algunos 

siglos, propone un paralelismo entre la última fase de 

decadencia, crisis y derrocamiento del feudalismo, con la 

relativa a la rama descendente del modo de producción 

capitalista. Esta es la base sobre la cual Gramsci propone la 

tesis de que el imperialismo se caracteriza, en lo que se refiere 

a la acción de la burguesía y de las clases reaccionarias, por 

una permanente situación de ofensiva  (guerra de posición 

reaccionaria) y, por tanto, por una sucesión cercana de 

"revoluciones pasivas" de diverso tipo (del fascismo a la 

socialdemocracia) en contraposición de la lucha por la 

revolución proletaria. En general, se puede argumentar que 

Gramsci se aproxima en esto a algunos supuestos de la teoría 

maoísta de la universalidad de la guerra popular.   

Además, Gramsci elabora el concepto de "revolución 

pasiva" también con respecto a la cuestión del paso en Italia 

del feudalismo al capitalismo, sentando las bases para una 

interpretación marxista, en este caso también de notable 



 

17 
 

complejidad, de las características específicas del capitalismo 

y del Estado italiano.  

En efecto, de ello se desprende una estrecha relación 

entre las teorías de la guerra de posición y de la revolución 

pasiva y la teoría gramsciana relativa a la naturaleza y a las 

características de fondo del Estado Moderno (Estado 

imperialista), en el que la "sociedad civil" se convierte en una 

de las dos dimensiones del Estado, siendo la otra la "sociedad 

política" (máquina burocrática-militar). En este contexto, se 

concede gran importancia a la cuestión del papel de los 

intelectuales y a su función en el seno de las organizaciones e 

instituciones de la “sociedad civil” destinada a intentar 

construir un sistema articulado, una gestión fuerte y flexible 

de la hegemonía de las contradicciones sociales y políticas, a 

fines de prolongar la pasividad y la desintegración de las 

grandes masas y de obstaculizar la aparición de una ideología 

modernamente marxista y, con ella, la formación de un 

partido comunista efectivo y de un bloque ideológico y político 

revolucionario de masas.  

Esta articulación del nivel del razonamiento de Gramsci 

sobre la cuestión de las revoluciones pasivas está presente en 

los Cuadernos de la cárcel también en relación a grados y 



 

18 
 

formas más simples y más lejanas en el tiempo, relacionada 

no sólo a la actualidad de aquel tiempo y a la fase 

risorgimental, sino también a las fases históricas que 

precedieron a la formación del Estado unitario, y es una de las 

claves para la comprensión de la interpretación gramsciana 

del Humanismo y del Renacimiento.  

En resumen, las contribuciones de Gramsci a la cuestión 

de la lucha por la hegemonía y de la guerra de posición, en su 

dialéctica, al menos tendencial, con la de la "guerra de 

movimiento" serían difíciles de entender sin tener en cuenta 

la cuestión de las “revoluciones pasivas” y la funcìon que 

desempeñan las distintas clases intelectuales en los diferentes 

niveles de la vida social y política. 

 

  6. "GUERRA DE POSICIÓN" Y "GUERRA DE MOVIMIENTO" 

El tratamiento de esta relación dialéctica se desarrolla en 

el marco de un desenvolvimiento que pasa por diferentes 

niveles de abstracción teórica y de aproximación al concreto 

real. Nos basta aquí con hacer referencia a lo siguiente: una 

teoría de la "guerra de posición" entendida en primer lugar 

como una configuración, típica en la época del imperialismo, 

relativa a relaciones de clase a nivel económico-social, 



 

19 
 

ideológico, político y militar, caracterizados por una ofensiva 

permanente contra el proletariado y las masas populares. 

Según Gramsci, esta configuración se basaría en el 

desarrollo de la crisis del imperialismo y en el cambio de la 

naturaleza del Estado a partir de un mayor grado de fusión 

entre economía y política y como resultado de la ampliación 

del mismo Estado reaccionario a toda la “sociedad civil”.  

En cuanto al paradigma y a la "gran estrategia" de la 

revolución proletaria, la consecuencia sería la emergencia en 

poner en primer plano la cuestión de la ideología y de la 

política como palanca decisiva para la transformación en 

sentido revolucionario de la lucha de clase con la consiguiente 

posibilidad de desarrollo y afirmación de la "Guerra de 

movimiento".  

El concepto de “guerra de posición”, por lo que se refiere 

al campo del proletariado, adquiriría así un carácter vinculado 

al desarrollo de la lucha teórica, política y cultural por la 

hegemonía, mientras que el de "guerra de movimiento" 

indicaría la forma del desarrollo del proceso revolucionario.  

Junto a estas dos formas, aunque sólo en grado elemental, 

subsistirían para Gramsci las batallas políticas parciales, la 



 

20 
 

lucha económico-sindical y la lucha por las reformas y las 

mejoras inmediatas.  

De hecho Gramsci habla en el “Cuaderno n. 13” también 

de una tercera forma relativa  a los "tres grados de la situación 

en las relaciones de clase". De hecho, sin embargo, con la 

formación de un partido comunista efectivo, esta tercera 

modalidad se encuadra de forma subordinada en la iniciativa 

global de la “guerra de posición” y de su dialéctica con la 

"guerra de movimiento". 

La guerra de posición del proletariado sería centrada en la 

lucha por la construcción de la hegemonía de la clase obrera 

en la relación con los sectores inferiores e intermedios de las 

masas pequeñoburguesas y por la disgregación del consenso 

y de la influencia ideológica de las fuerzas de la sociedad civil 

reaccionaria (sindicatos reaccionarios, partidos burgueses, 

fuerzas reformistas, oportunistas y revolucionarias 

pequeñoburguesas, etc.) sobre las masas populares. etc. La 

lucha teórica e ideológica de este modo se combinarían con la 

iniciativa política independiente dirigida también al desarrollo 

de una política de alianzas de clase para la construcción del 

frente popular con hegemonía proletaria.  



 

21 
 

Este tipo de iniciativa independiente debería después, 

aunque de vez en cuando, combinarse oportunamente con la 

construcción de relaciones en el plano político y en el 

económico-reivindicativo con fuerzas adversarias (partidos y 

movimientos populares, socialdemócratas, reformistas y 

revolucionarios pequeñoburgueses, sindicatos reaccionarios, 

alternativos etc.) formalmente antifascistas y dotadas de 

capacidad de atracción sobre las masas populares.  

En tal caso, el objetivo de esta política específica de 

relaciones6  sería el de arruinar su capacidad de construcción 

y reproducción del consenso sobre los sectores de masa, no 

como táctica instrumental, sino como una necesidad objetiva 

capaz de afirmarse apoyándose en la experiencia directa de 

las masas.  

La relación entre iniciativa independiente autónoma, que 

también tiene por objeto la formación de un frente político y 

social (bloque popular) revolucionario, y las políticas 

tendentes a la construcción de relaciones oportunas con 

fuerzas adversarias, viene a presentarse particularmente 

 
6Basta pensar en las indicaciones del VII Congreso de la Internacional 
Comunista para una política frente a algunas tipologías de partidos 
reaccionarios o a la magistral política de frente llevada a cabo por Mao Tse 
Tung con el gobierno reaccionario de Chiang Kai-shek. 



 

22 
 

compleja. Concretamente, se crean situaciones intermedias 

de intersección entre las políticas de construcción del frente 

revolucionario y las de desestructuración hegemónica de 

determinadas fuerzas del frente adversario.  

Por último, la propia construcción del frente 

revolucionario no parece que pueda considerarse siempre 

como una función totalmente independiente de una política 

dirigida a la desestructuración hegemónica de algunas fuerzas 

del frente contrario.  

Sin embargo, Gramsci parece considerar que el desarrollo 

de la “guerra de posición” finalizada al dar comienzo la “guerra 

de movimiento”, es un proceso a largo plazo, mientras que, 

por el contrario, la “guerra de movimiento” se concentraría en 

espacios de tiempo mucho más reducidos.  En esto Gramsci 

parece no haber sacado todas las consecuencias de sus 

propias teorías innovadoras.   

Esto se debió probablemente al hecho de que en aquellos 

años estos procesos aparecían por primera vez y, por tanto, 

no podían ser encuadrados de manera exhaustiva. Por tanto, 

Gramsci permanece en esto, aún en el ámbito de las 

concepciones típicas de la segunda etapa del marxismo, el 

caracterizado por el marxismo-leninismo. Una etapa que, sin 



 

23 
 

embargo, quizás ya a partir de la conducción de la guerra civil 

en España, de la promulgación de la constitución de 1936 que 

afirmaba que se había superado la lucha de clases en la URSS 

y de la innovación, aunque quizás deficiente 

estructuralmente, desarrollada por el VII Congreso de la 

Internacional Comunista, comenzaba a exigir un posterior 

desarrollo del mismo marxismo-leninismo, proceso que ya 

entonces estaba plenamente en desarrollo en China.   

Entre los muchos asuntos en cuestión, está también la 

relativa al hecho de que, después de pasados los primeros 

años veinte, la burguesía ha aprendido a enfrentarse con 

creciente eficacia a las políticas de frente aplicadas por el 

proletariado, dando como resultado una derrota del 

proletariado tanto en Italia como en otros países europeos 

gracias sobre todo al revisionismo, pero también como 

consecuencia de un deficiente desarrollo del marxismo-

leninismo precisamente en el terreno de la política del frente.  

Hoy, pues, no sólo es inconcebible poder implementar una 

política, prolongada en el tiempo, del frente junto a sectores 

adversarios, sino que la misma dialéctica general entre 

"guerra de posición" y "guerra de movimiento" se presenta 

más  caracterizada como un movimiento  dialéctico circular y 



 

24 
 

expansivo calibrado científicamente que de una sucesión 

entre una fase de guerra de posición prolongada y una fase 

posterior conclusiva precisamente concentrada en el tiempo. 

La teoría de la “guerra de posición” y de las "revoluciones 

pasivas" y de su relación con la "guerra de movimiento", sigue 

siendo una gran contribución de Gramsci y que en cierta 

medida sigue siendo actual.  

En general, se trata de una contribución que permite 

vislumbrar una traducción al italiano7  (y quizás en la "lengua 

occidental" de los países imperialistas) de algunas 

dimensiones teórico-políticas del maoísmo, a menudo 

olvidadas o incluso negadas como la relativa a la teoría de la 

guerra popular (generalmente identificada con la forma 

empírica de la guerra campesina y del cerco de las ciudades 

por el campo) o la del inicio del proceso de construcción del 

nuevo Estado incluso antes de la destrucción del Estado 

reaccionario.  

De ahí la necesidad, en el desarrollo de la dialéctica 

circular entre "guerra de posición" y "guerra de movimiento", 

 
7 Retomando la metáfora de Lenin sobre la necesidad de traducir la lengua 
rusa (es decir, la experiencia de la revolución de Octubre, entonces de 
carácter universal) a una lengua comprensible en Occidente, (determinando 
para ello las mediaciones necesarias para dar, en los países occidentales, 
vida concreta y eficacia política a la teoría universal del leninismo).   



 

25 
 

de la construcción del poder popular alternativo como 

expresión de la combinación del plan relativo a la producción 

de los recursos para la satisfacción de las necesidades 

elementales de las masas, con el  plano relativo a la difusión 

de una moral, de una educación y de una cultura 

revolucionaria popular y la cuestión de la gestión del aparato 

legislativo y del proceso ejecutivo, de la justicia y del orden 

público. 

 

 



 

26 
 

 7. CONTRA EL PARADIGMA MOVIMIENTISTA  

TROTSKISMO, OBRERISMO, CONSEJISMO, BORDIGUISMO Y 

ANARCO-SINDICALISMO SON TENDENCIAS IDEOLÓGICAS Y 

POLÍTICAS AJENAS AL MARXISMO-LENINISMO QUE SON 

CONSIDERADAS CRÍTICAMENTE POR GRAMSCI TANTO EN SU 

ESPECIFICIDAD COMO CARACTERIZADA POR EL MISMO 

PARADIGMA DE "GUERRA DE MOVIMIENTO" DE TIPO 

ECONOMICISTA Y "MOVIMIENTISTA-ANTAGONISTA". 

Se trata de tendencias portadoras de una concepción 

materialista sociológica8, mecanicista, cientificista o subjetiva 

e irracional que niega o concibe de modo extremadamente 

reduccionista la cuestión de la dialéctica materialista y, por 

tanto, las cuestiones de fondo de la teoría del conocimiento, 

de la lógica y del método marxista.  

Las consecuencias en el plano teórico y político están 

relacionadas con la negación de los problemas de las alianzas 

de clase y de la "guerra de posición para la hegemonía". Al 

contrario, se pone en el centro la lucha económico-social 

como motor del proceso rompiendo toda dialéctica real entre 

 
8 A este propósito son también importantes las múltiples notas de Gramsci 
de Critica al texto "ABC del comunismo" de  Bujarin. En los cuadernos de la 
cárcel este texto se denomina "ensayo popular". 



 

27 
 

"guerra de posición" y "guerra de movimiento", con la 

consecuencia de que la segunda se reduce a una forma 

carente de capacidades expansivas reales, de carácter ilusorio, 

absurdo o aventurero.  

El paradigma de la "guerra de movimiento" se concibe así 

como una guía para el desarollo de un crecimiento 

tendencialmente lineal de un frente de movimientos de lucha 

cada vez más radicales dotados místicamente de la propiedad 

de determinar en el curso de la lucha las condiciones de su 

posterior desarrollo. El partido es visto como una síntesis y 

como un instrumento y dirección organizativa de estos 

movimientos. La forma de la revolución es considerada como 

expresión del crecimiento de una dinámica insurreccional, en 

un proceso más o menos prolongado.  

Este tipo de paradigma de la revolución, que deforma el 

marxismo, el leninismo y el maoísmo, en realidad y 

sustancialmente está extremadamente obsoleto y 

corresponde, aunque sólo a grandes rasgos, a las dinámicas 

del conflicto de clase típicamente del siglo XIX, de las cuales 

Engels ya hizo un balance exhaustivo en la Introducción al 

texto de Marx “Las luchas de clase en Francia”.  



 

28 
 

La extrema actualidad teórica y política de esta cuestión se 

puede deducir de la persistente nostalgia de los movimientos 

y de las formas del choque de clases de los años sesenta y 

setenta y, también hoy por el movimientismo reformista o 

revolucionario hegemónico en la izquierda radical y la extrema 

izquierda de nuestro país.  

 

 

 8. SOBRE LA HISTORIA DELA LUCHA DE CLASES EN ITALIA   

Según Gramsci hay que remontarse hasta la cuestión de 

las formas de la disgregación del imperio romano que habrían 

puesto las bases para que "Italia" no pudiera tener éxito, como 

sucedió en los demás países principales de Europa, para 

alcanzar la fase del feudalismo absolutista. Esta línea 

interpretativa explica también la involución relativamente 

rápida de los municipios y el carácter parcialmente regresivo 

de figuras como Dante incapaz de contribuir definitiva y 

eficazmente a la creación de los presupuestos ideológicos para 

la formación de la burguesía. De igual manera el Humanismo 

y el Renacimiento en "Italia" sólo han confirmado 

negativamente la separación entre los intelectuales, 



 

29 
 

convertidos cada vez más en una casta privilegiada, y las 

masas populares.  

La cuestión de la lengua está considerada por Gramsci 

como ligada estrechamente a estos procesos. El conjunto de 

todo ello converge en la explicación de por qué en Italia los 

movimientos jacobinos fueron marginales, mientras que, por 

el contrario, surgió y se afirmó, con la centralidad asumida del 

Estado piamontés en el proceso de unificación, una especie de 

autocracia liberal mucho más reaccionaria que los Estados 

liberales del siglo XIX de los principales países europeos. 

 Así es como se explica el porqué de la persistente 

anomalía del papel del papado, nunca puesto realmente en 

tela de juicio ni siquiera en la formación del Estado unitario. 

De este modo Gramsci también separa una especie de 

continuidad entre los problemas de la formación de la lengua 

y de la clase intelectual antes de la unidad de Italia, que 

adolecía de una falta de desarrollo de una verdadera 

burguesía9 y los relativos a la transición del Estado unitario que 

dio origen al fascismo. Se podría argumentar que estos 

 
9 Basta recordar aquí que en la época de la formación del Estado italiano 
(1861) sólo una clara minoría de la población hablaba efectivamente la 
lengua italiana. Los mismos empresarios y banqueros de la época, que en 
general eran también influyentes políticos (basta pensar en Cavour), a 
menudo conocían poco y mal la lengua italiana y preferían hablar francés. 



 

30 
 

caracteres de casta conjugados con la presencia y el papel del 

Vaticano se han ido fusionando con la formación del 

imperialismo italiano, determinando algunas características 

que aún perduran en el Estado burgués.  

Esta visión relativa a la conjugación entre relaciones 

económicas, casta intelectual y aparatos burocrático-

represivos aparece en Gramsci como una articulación y en 

conjunto como una categoría específica de la "revolución 

pasiva" relativa a la historia y la situación italiana.  

Como en la mayoría de los temas de fondo de los 

Cuadernos de la cárcel, la cuestión del Risorgimento italiano 

también es objeto por parte de Gramsci de un tratamiento 

estructurado contemporáneamente en diferentes niveles. Los 

principales son probablemente dos: 1) el Risorgimento como 

un paso decisivo de la formación de un determinado tipo de 

Estado liberal italiano caracterizado en un sentido burocrático 

y regresivo, y 2) el Risorgimento como paradigma de un 

levantamiento pasivo-revolucionario que ofrece importantes 

y sustancialmente duraderas lecciones para la revolución 

proletaria en Italia.   

En este marco la evaluación de Gramsci de la izquierda 

risorgimentale es rica en enseñanzas sobre la tipología del 



 

31 
 

intelectual surgida como base en la formación del movimiento 

socialista. La izquierda risorgimental era el ala izquierda del 

liberalismo, portadora de una visión aristocrática y 

burocrática, típicamente de casta intelectual, que despreciaba 

a las masas campesinas y que era solamente en la forma y, por 

tanto de un modo pintoresco y deformado, de tipo jacobino. 

Esta izquierda encontró una continuación típica, además 

del crispismo y el meridionalismo, incluso en las primeras 

formas embrionarias de construcción del Partido Socialista 

italiano. Gramsci reconstruye luego la formación y el 

desarrollo de las tendencias intelectuales de la extrema 

izquierda risorgimental, poniendo de relieve todos los límites 

del partido socialista que, precisamente, nunca se convirtió en 

un verdadero partido proletario y que nunca trabajó 

realmente para construir un bloque obrero-campesino. 

Podemos leer el trabajo de Gramsci también desde el 

punto de vista de un intento de construir un grupo dirigente 

capaz de emanciparse de las antiguas formas de la casta 

intelectual anti-jacobina, de la izquierda risorgimental y del 

movimiento obrero y socialista perpetuados sucesivamente 

también dentro del mismo Partido Comunista de Italia a través 



 

32 
 

del sindicalismo, el bordiguismo, el trotskismo, el anarquismo 

y el maximalismo. 

 

 

 9. SOBRE LA CENTRALIDAD DE LA FILOSOFÍA DEL 

MATERIALISMO DIALÉCTICO 

La gran importancia dada por Gramsci a la cuestión de la 

crítica del materialismo positivista y sociológico es indicativa 

del papel central que atribuye a la lucha filosófica e ideológica 

para corregir la formación intelectual media de los cuadros y 

de los dirigentes del Partido Socialista Italiano.  Este tipo de 

formación tendía a reproducirse dentro del mismo partido 

comunista de Italia constituido en 1921, es por eso y no por 

casualidad que durante los primeros años la fracción 

bordiguista fuese la mayoritaria.  

Para Gramsci se trataba de golpear y neutralizar los 

fundamentos filosóficos e ideológicos de posiciones, 

estrategias y líneas políticas que, al igual que la izquierda de 

derivación risorgimental, aunque en la obvia diversidad de 

contenidos y formas, trabajaron para limitar de manera 

economicista y pasional las tareas políticas revolucionarias y 

para poner en primer plano el movimientismo, el sindicalismo 



 

33 
 

o la propaganda abstracta e ideológica del marxismo, del 

internacionalismo y del programa máximo respecto de una 

verdadera iniciativa política de partido para la lucha por la 

hegemonía y la afirmación de un gobierno popular, obrero y 

campesino 

Esta unidad profunda entendida por Gramsci entre 

formación intelectual y praxis política remitía también, en el 

plano filosófico e ideológico, a la necesidad de una "reforma 

intelectual y moral permanente" con respecto al ámbito de 

aquellas áreas y fuerzas políticas que se referían a la necesidad 

de la revolución proletaria. En particular, esta necesidad era 

decisiva para los cuadros, militantes y simpatizantes del 

Partido Comunista de Italia. Es necesario observar, por un 

lado, la extraordinaria actualidad de una tarea de este tipo y 

que debe llevarse a cabo respectivamente con la "extrema 

izquierda" de hoy en día y, por otro; la sintonía con los temas 

típicamente maoístas de la centralidad de la revolución 

cultural.  

Con el maoísmo la cuestión de la "revolución cultural 

proletaria" asume los caracteres de una lucha ideológica 

permanente dirigida a la transformación no sólo de toda la 

superestructura, sino también y en primer lugar de las 



 

34 
 

concepciones y de los núcleos filosóficos e ideológicos 

burgueses que, en los cuadros revolucionarios y en los 

sectores más activos y avanzados de las masas, permanecen 

siempre bajo las capas superficiales de la conciencia de clase 

para luego emerger, si se dejan actuar sin contrapesos, de 

manera catastrófica en las situaciones de crisis o dificultades 

en las que se desarrolla la lucha entre la línea negra y la línea 

roja. Colusión de concepciones y prácticas políticas ligadas a 

un enfoque materialista vulgar y sociológico, esta última a 

menudo confundida con el irracionalismo neopositivista y 

hermenéutico, con este tipo de dinámicas regresivas.  

 
 
 10. LAS ENSEÑANZAS DE LA LUCHA DE GRAMSCI CONTRA 

EL IRRACIONALISMO POSITIVISTA Y NEOIDEALISTA 

En las últimas décadas del siglo XIX el positivismo, como 

corriente ideológica en el terreno del retorno a Kant en 

polémica contra el materialismo y el idealismo objetivo 

hegeliano, era la base filosófica de un nuevo enfoque de tipo 

cientificista de las ciencias históricas y sociales. Un contexto 

este en cuyo origen está la sociología como conjunto de 



 

35 
 

concepciones y teorías reaccionarias opuestas al marxismo y 

al materialismo histórico.  

Se trataba de concepciones a menudo enraizadas en un 

pseudo-materialismo, groseramente empirista, pragmático y 

sustancialmente subjetivista e irracionalista. A partir de los 

primeros años del siglo XX, en contraposición al positivismo y 

al lado de la fenomenología, por otra parte también de 

derivación kantiana, se ha desarrollado también en Italia, en 

el terreno ideológico y filosófico reaccionario, una tendencia 

representada por las corrientes del idealismo subjetivo que se 

escondían detrás de la bandera de la reanudación del 

pensamiento de Hegel.  

En Italia esta reacción se desarrolló bajo la hegemonía del 

neo-idealismo representado en primer lugar por Croce y 

Gentile. La recuperación de Hegel, apoyada por el neo-

idealismo, como la que propugnan en Alemania y otros países 

por corrientes ideológicas similares (Hermenéutica), ha 

desembocado sucesivamente en el fascismo y el liberalismo 

ultrareaccionario.  

La raíz común de esta recuperación está representada por 

la llamada "reforma de la dialéctica hegeliana" es decir, la 

revisión sistemática de la racionalidad dialéctica de Hegel y la 



 

36 
 

sustitución del gran idealismo objetivo hegeliano por un 

idealismo subjetivo mezquino y sofista.  

El centro de esta operación consistió en la negación de la 

dialéctica, de la teoría del conocimiento y de la teoría de la 

contradicción y en la relativa afirmación de la teoría de la 

síntesis entre tesis (reaccionaria) y antítesis (revolucionaria) 

como concepto superior y de mayor eficacia con respecto a la 

lucha ideológica y filosófica frontal y abierta contra la antítesis 

para derrotarla. Se trataba, en definitiva, de la teorización, en 

el plano filosófico, de la "revolución pasiva" como teoría y 

estrategia para vencer la tendencia a la revolución proletaria. 

Todo esto ha tenido notoriamente su contrapartida en el 

intento del fascismo y del nazismo de presentarse, al menos 

en los primeros años, como una fuerza por un lado 

nacionalista y conservadora, pero por el otro "revolucionaria" 

y “socialista”. En este marco la distinción entre el liberalismo 

ultrareaccionario de Croce y el actualismo fascista de Gentile 

resultaba totalmente secundaria. Todo esto es 

particularmente significativo si se piensa en cómo, en la 

posguerra, el liberalismo de matriz crociana desempeñaba un 

papel de primer plano en los ambientes intelectuales y 



 

37 
 

académicos, encontrándose a menudo con el revisionismo 

moderno del PCI de Togliatti.  

La lucha de Gramsci por la dialéctica, contra la concepción 

pseudo-materialista a menudo dominante en el PSI y contra el 

irracionalismo ultrareaccionario representado por el neo-

idealismo, es una importante herencia ideológica para la 

batalla por la construcción de una nueva generación de 

militantes maoístas. 

 

 

 11. EL PAPEL DE LA POLÍTICA CULTURAL Y DEL ARTE EN LA 

GUERRA DE POSICIÓN DEL PROLETARIADO 

La teoría propuesta por Gramsci de la unificación entre 

"guerra de posición" y "guerra de movimiento" remite a la 

necesidad de desarrollar, conjugar y finalizar, de manera 

consciente y adecuadamente planificada, todos los planes de 

la lucha de clases. De entre ellos desempeña un papel 

fundamental el trabajo filosófico e ideológico para una 

formación y una transformación cultural y moral tanto de los 

cuadros y militantes como también de los sectores avanzados 

de las masas y, en perspectiva, de todo el proletariado y de 

todos los estratos populares.  



 

38 
 

Hay que considerar la cultura y la ideología fusionadas con 

la pasión y el odio de clase como el corazón de la iniciativa 

política realmente revolucionaria de las masas y, por tanto, 

como la base de la posibilidad de implementar y afirmar un 

adecuado paradigma de la revolución. 

Gramsci enfatizaba con fuerza la necesaria "reforma 

intelectual y moral permanente", esto también comprende el 

problema de la lucha por el arte como una de las 

articulaciones de una nueva cultura global, vinculada a una 

nueva concepción de la vida y a un nuevo sentir y percibir la 

realidad. Una cultura y un arte reflejo de la lucha por el 

establecimiento y la afirmación de una nueva sociedad civil y 

política, que en la expresión artística no esquiva 

intelectualmente contenido y forma. Una unidad muy 

diferente de la concepción actual del "arte para el arte", con 

su identificación de forma y contenido donde "el contenido 

del arte es [sólo] el arte mismo, una categoría [vacía y 

puramente] filosófica (Gramsci)" 

 

 

 
 



 

39 
 

UNA PROPUESTA DE FORMACIÓN, 

AUTO-FORMACIÓN Y DEFINICIÓN 

 

Por tanto, proponemos un trabajo de recuperación crítica 

de las contribuciones de Gramsci en el marco de un proceso 

de auto-formación, formación y definición10 en los Cuadernos 

de la cárcel.  

Hablamos de auto-formación porque consideramos que 

este proceso debe poder desarrollarse en formas accesibles 

incluso en aquellos que no conocen el pensamiento de 

Gramsci y que, en cambio, les gustaría conocerlo. Hablamos 

de formación porque pensamos que en un proceso colectivo, 

sobre la base del compromiso con la exposición de las propias 

posiciones, se puedan realizar avances cualitativos y 

transformaciones de los puntos de vista recíprocos que, en su 

caso, puedan sedimentar un nivel más alto de participación. 

Hablamos de definición porque queremos evitar también, 

además del academicismo, la conciliación entre posiciones 

diferentes en el marco de un trabajo de este tipo, concebimos 

 
10 Utilizamos el concepto de definición en el sentido de una 
delimitación desarrollada y fundada de las diversas posiciones. 



 

40 
 

esto como una contribución a la construcción de una nueva 

subjetividad maoísta. 

La fase inicial de este proceso puede consistir, en nuestra 

opinión, en la discusión colectiva de textos sobre Gramsci que 

iremos proponiendo de vez en cuando y sobre colecciones de 

citas de los Cuadernos de la cárcel adecuadamente 

encuadradas y comentadas. Las cuestiones que se pondrán en 

el centro son relativas a las contribuciones de Gramsci a las 

siguientes cuestiones: 1) historia y formación del capitalismo 

y del Estado italiano, 2) contenido y forma del paradigma de la 

revolución proletaria con respecto a las condiciones en la Italia 

de los años treinta, 3) teoría de la "revolución-pasiva" en 

relación con el cambio respecto a la fase del siglo XIX con las 

condiciones y dinámicas de la lucha de clases con el 

imperialismo y con la formación del Estado Moderno, 4) 

diferencia entre la teoría de la guerra de posición reaccionaria 

y la teoría de la guerra de posicion del proletariado en el 

terreno teórico, ideológico y político (iniciativa independiente 

y política de frente, construcción del bloque popular a la 

hegemonía proletaria, cuestión del gobierno popular, etc.), 5) 

la cuestión de la unificación, en el campo de la teoría política 

del proletariado, entre "guerra de posición" y "guerra de 



 

41 
 

movimiento", 6) lucha contra el paradigma movimientista y 

economicista de la revolución proletaria propuesto por el 

obrerismo, por el trotskismo, el bordiguismo y el sindicalismo 

revolucionario, 7) relación entre este paradigma y el 

materialismo sociológico y mecanicista, 8) centralidad del 

plano de la filosofía del materialismo histórico y de la 

dialéctica materialista en la formación y transformación 

ideológica, intelectual y moral de los militantes y de los 

sectores avanzados de las masas populares, 9) lucha contra el 

"marxismo" ético y culturalista de matriz irracional e idealista, 

10) política cultural como relevante dimensión de la guerra de 

posición del proletariado.  

Pensamos que este proyecto puede y debe prever poco a 

poco formas y ámbitos a la vez diversificados y 

complementarios, desde los momentos seminariales a los 

debates en línea, a los grupos de debate de los Cuadernos de 

la Cárcel.  

Un trabajo en el que el proletario y el estudiante puedan 

ser tan activos y protagonistas como, eventualmente, el 

profesor o el profesional intelectual. Un trabajo que 

consideramos debe tener en perspectiva un impacto público 

adecuado destinado a contribuir al desarrollo de la conciencia 



 

42 
 

de clase de los elementos avanzados del proletariado, de los 

estudiantes y de las masas populares y que puede ir 

acompañado, en su caso, de la constitución de ámbitos, 

círculos y grupos de debate sobre los materiales producidos, 

de la propaganda de las iniciativas sobre los puestos de trabajo 

y de los oportunos momentos de celebración. 

Contribuiremos en la medida de lo posible a dar vida a este 

proyecto. Es evidente que cuanto más se comparta y ejecute 

el proyecto de forma colectiva más significativo será en el 

espacio público, tanto cuantitativa como cualitativamente, y 

así contribuir al necesario movimiento de renovación 

revolucionario exigido hoy por las actuales condiciones 

cristalizadas y burocratizadas de la subjetividad política de 

gran parte de la extrema izquierda italiana. 

 

 

NUEVA EGEMONIA  

 

WWW.NUOVAGEMONIA.COM 

nuovaegemonia@nuovaegemonia.com 


