MAO 130 (1893-2023)

Centotrentesimo anniversario della
nascita del presidente Mao

CONTRIBUTI ALLA CRITICA
DELL’IDEOLOGIA DECADENTE
DELL’IMPERIALISMO

NUOVA EGEMONIA °



CONTRIBUTI ALLA CRITICA
DELL’IDEOLOGIA DECADENTE
DELL’IMPERIALISMO



INDICE

Cap.1. PIDEOLOGIA BORGHESE NELLA PRIMA
FASE DEL CAPITALISMO

L’ILLUMINISMO E LA SOCIETA ORIGINARIA DEGLI “UOMINI
UGUALI PER NATURA”

IL LIBERALISMO E L’USO APOLOGETA DEL “MITO DEL “BUON
SELVAGGIO”

LA CRITICA DI MARX AL LIBERALISMO: LE “ROBINSONATE”
DELL’ECONOMIA POLITICA

LO SVILUPPO DEL MARXISMO E LA DISSOLUZIONE
DELL’ECONOMIA POLITICA CLASSICA

Cap.2. PIDEALISMO SOGGETTIVO: LA FILOSFIA
DELLA FASE DECADENTE DEL CAPITALISMO

LA CRISI DEL SISTEMA HEGELIANO E IL RITORNO A KANT

LA RIPRESA DEI TEMI DELLA LOTTA CONTRO L’ ILLUMINISMO E
L’AFFERMAZIONE DELL’IDEALISMO SOGGETTIVO

LA LINEA NIETZSCHE-HEIDEGGER: UNA PSEUDOFILOSOFIA PER
UNA PRASSI POLITICA ULTRAREAZIONARIA

APOLOGETICA DIRETTA E APOLOGETICA INDIRETTA

HEIDEGGER AL SERVIZIO DEL NAZI-FASCISMO
DELL’ IMPERIALISMO

E



Cap.3. LA CRITICA DI ANTONIO GRAMSCI A FREUD
E ALLA PSICANALISI

FREUD E IL CLIMA CULTURALE DELL’IMPERIALISMO DECADENTE
FREUD: LIBERALISMO E FASCISMO

L4 METAPSICOLOGIA FREUDIANA COME CONCEZIONE DEL
MONDO

UNA TESI DI GRAMSCI: FREUD E DE MAN SOSTENITORI
DELL’APOLOGIA INDIRETTA DEL CAPITALISMO

LA CRITICA DI GRAMSCI E LA NECESSITA DI UN ORDINE MORALE
ED INTELLETTUALE

GRAMSCI E LA FIGURA SOCIALE DEGLI “UMILIATI E OFFESI”

ANTONIO GRAMSCI E GIULIA SCHUCHT: LA LOTTA IDEOLOGICA DI
GRAMSCI SUL TERRENO DEL “PERSONALE” E DEL “PRIVATO”

IL FREUDOMARXISMO DI WILHEM REICH COME ESPRESSIONE
DELLA CONCEZIONE DEL MONDO DEGLI “UMILIATI E OFFESI”

HERBERT MARCUSE TRA “MARXISMO CRITICO”,
FREUDOMARXISMO ED OPERAISMO

Cap.4. LA CRITICA DI GRAMSCI E DI VYGOTSKIJ A
PIAGET E FREUD

PIAGET E IL FREUDISMO

JEAN PIAGET, MARIA MONTESSORI E IL MODELLO DELLA SCUOLA
CLASSISTA

L’IDEALISMO SOGGETTIVO DI PIAGET



Cap.5. IL MAOISMO E LA QUESTIONE
DELL’IDEOLOGIA

IL MAOISMO: IL TERZO E PIU SVILUPPATO STADIO DEL MARXISMO-
LENINISMO

IL MAOISMO E L'UNICA ALTERNATIVA ANCHE SUL PIANO
FILOSOFICO E CULTURALE

TUTTI GLI INDIVIDUI HANNO UN CARATTERE DI CLASSE

IL RUOLO REAZIONARIO DEGLI “ESPERTI” E DEGLI
INTELLETTUALI DI PROFESSIONE

UNA SCELTA DI VITA: LA POLITICA AL PRIMO POSTO
LA TENDENZA ALLA DELEGA DELLE DONNE MILITANTI
MAO E L’UNIVERSALITA DELLA CONTRADDIZIONE



1. PIDEOLOGIA BORGHESE NELLA
PRIMA FASE DEL CAPITALISMO

1.1.LILLUMINISMO E LA SOCIETA ORIGINARIA
DEGLI “UOMINI UGUALI PER NATURA”

I modi di produzione relativi alle societa precapitalistiche (comunismo
primitivo, schiavismo e feudalesimo) erano caratterizzati da un basso
grado di sviluppo delle forze produttive. Le societa schiavista e
feudale erano divise in classi e le classi dominanti si reggevano
sull’oppressione e sullo sfruttamento della maggioranza della
popolazione. Lo scarso sviluppo della capacita produttiva aveva come
conseguenza che la vita sociale e 1 bisogni che da essa derivavano
erano limitati.

Per quanto riguarda il Medioevo, le relazioni sociali erano
caratterizzate sul piano sovrastrutturale dall’ideologia reazionaria
dell’aristocrazia feudale e della chiesa, in particolare da quella
rappresentata dal papato.

L’illuminismo ha rappresentato un movimento ideologico e culturale
di critica radicale delle idee conservatrici che hanno caratterizzato il
periodo medievale. Alle superstizioni, al fanatismo e all’oscurantismo
propagandati tra le masse popolari dall’aristocrazia feudale e dalle
istituzioni ecclesiastiche collegate ad essa, D’illuminismo ha
contrapposto 1’uso della ragione come guida per la trasformazione
della realta al servizio degli interessi dell’'umanita. Tutto questo
trovava una sintesi nel moto rivoluzionario borghese “liberta,
eguaglianza, fraternita”.



All’interno del movimento illuminista, in particolare tramite il ruolo
svolto dalla figura di Jean-Jacques Rousseau, ¢ emerso il “mito del
buon selvaggio”, che rappresentava un’idealizzazione di una presunta
societa originaria. Secondo tale mito, I’'uomo buono per natura viene
successivamente corrotto da un ordine sociale che non € naturale, ma
fondato su convenzioni. L’idealizzazione di una presunta ‘“societa
originaria” si presentava nella forma di una concezione secondo la
quale le societd dell’antichita erano caratterizzate da un certo
equilibrio come risultante dell’operare di vari individui uguali per
natura che, nel momento stesso in cui perseguivano il loro tornaconto,
avrebbero contribuito anche ad un ordinamento sociale armonico.

L’illuminismo, anche con il “mito del buon selvaggio”, supporta il
protagonismo rivoluzionario di una nuova classe che, in una serie di
paesi europei, con le rivoluzioni borghesi si affermera anche sul piano
politico sulle rovine del vecchio sistema feudale.

Anche sulla base del mito della presunta originaria uguaglianza
sociale e naturale degli uomini, si fa largo una concezione
individualistica dell’'uomo come fondamento della nuova societa
borghese.

1.2. IL LIBERALISMO E I’USO APOLOGETA
DEL MITO DEL “BUON SELVAGGIO”

Il mito illuminista del buon selvaggio viene perd successivamente
riproposto in una forma sempre piu apologeta dei rapporti capitalistici,
al fine di sostenere il primato del ruolo dell’iniziativa del singolo
all’interno dei rapporti economico-sociali. Lo Stato viene considerato
il prodotto di un libero accordo tra individui. Si tratta della teoria
liberale, dell’ideologia di una borghesia che, ormai approdata al
potere, ha la necessita di mistificare il ruolo dello Stato e di occultare
le contraddizioni di classe. Il capitalismo, entrando nella sua fase

7



espansiva, promuove 1’ideologia liberale al fine di legittimare e dare
ulteriore impulso allo sviluppo del suo sistema politico e sociale.

1.3.LA CRITICA DI MARX AL LIBERALISMO: LE
“ROBINSONATE” DELL’ECONOMIA POLITICA

Il “mito del buon selvaggio”, riproposto in versione liberale con la sua
enfatizzazione dell’individuo, rappresenta un tipo di concezioni che
Karl Marx, nella prima pagina della sua introduzione a Per la Critica
dell’'economia politica, di cui riportiamo alcune citazioni, definisce
“robinsonate”. La critica di Marx deriva dalla sua impostazione
materialistico-storica che afferma che ¢ la struttura economica a
determinare la vita sociale e di conseguenza anche gli stessi individui.
Marx demistifica quindi come antistoriche le interpretazioni liberali.

A questo proposito Marx afferma: “I/ singolo cacciatore e pescatore
considerati isolatamente, da cui prendono le mosse Smith e Ricardo,
appartengono alle invenzioni prive di fantasia delle robinsonate del
XVIII secolo, le quali, al contrario di come gli storici immaginano,
non esprimono dffatto una semplice reazione all’eccessiva
raffinatezza o un ritorno ad un male inteso stato di natura.” [Karl
Marx, Introduzione alla critica dell’economia politica, 1857].

In queste righe iniziali, Marx sottolinea come le concezioni che
dominavano nell’economia politica borghese dell’epoca non
rappresentassero realmente un richiamo a rapporti economici relativi
ad una qualche primordiale societa precapitalistica.

Marx qui fa soprattutto riferimento all’economia politica classica e ai
suoi principali esponenti Adam Smith e David Ricardo. Questa teoria
economica conteneva in s¢ una contraddizione di fondo tra la
concezione filosofico-ideologica e il metodo che di fatto applicava. Se
rispetto alla concezione filosofico-ideologica veniva posta in primo
piano I’idea che invece di partire dall’organizzazione sociale si

8



trattava di partire dall’individuo e, di conseguenza, di concepire le
leggi economiche della societa borghese come espressione della
generalizzazione dei comportamenti individuali, dal punto di vista
dell’impostazione del metodo invece, pur cadendo di volta in volta
nell’empirismo e nell’intellettualismo anti-dialettico, 1’economia
politica classica si muoveva in una direzione diversa, quella della
spiegazione dell’organismo economico come un tutto legato a leggi e
rapporti di fondo. Rispetto al metodo rappresentava quindi la
comparsa di una nuova scienza, che procedeva nella direzione della
comprensione dei rapporti capitalistici nella misura in cui questo
serviva alla societa borghese nella sua lotta contro 1’aristocrazia
feudale.

Lo stesso Marx prosegue con un parallelo tra queste concezioni ¢ la
teoria di Rousseau: “Cosi come il contrat social di Rousseau, il quale
mette in rapporto, collegandoli tra loro per mezzo di un contratto, dei
soggetti per natura indipendenti, non si basa affatto su tale
naturalismo. Questa ¢ solo ’apparenza, ed é unicamente [’apparenza
estetica delle piccole e grandi robinsonate. In realta si tratta piuttosto
dei primi segni della "societa civile™, la quale si andava preparando
fin dal XVI secolo e che nel XVIII si avviava a passi da gigante verso
la propria maturita. In questa societa della libera concorrenza il
singolo appare sciolto dai vincoli naturali ecc., che nelle epoche
precedenti facevano di lui [’elemento accessorio di un conglomerato
umano determinato e circoscritto. Agli occhi dei profeti del Settecento,
sulle cui spalle Smith e Ricardo poggiano ancora saldamente, questo
individuo del XVIII secolo — che ¢ il prodotto da un lato della
dissoluzione delle forme sociali feudali, dall’altro delle forze
produttive sviluppatesi piu di recente, a partire dal XVI secolo —
appare come un ideale la cui esistenza appartiene al passato. Non

1 Qui intesa da Marx nel senso dell’insieme dei rapporti economico-sociali.



come un risultato storico, ma come il punto di partenza della storia.”
[Karl Marx, Introduzione alla critica dell’economia politica, 1857].

In questo passaggio quindi, Marx rileva come, sul piano dell’ideologia
borghese dell’epoca, quelle che in effetti sono categorie relative a un
prodotto storico-sociale vengono presentate in forma mistificata come
originarie e quindi “naturali”.

Approfondendo il nesso tra i rapporti sociali borghesi e la formazione
dell’individuo borghese, Marx sottolinea il fatto che, nel capitalismo,
i rapporti economici e sociali tra gli individui non si presentano
apertamente ed esplicitamente come tali e quindi anche come inerenti
all’appartenenza a determinate classi sociali, ma come nessi esterni,
espressione di una concorrenza che si determinerebbe tra soggetti che
perseguono propri specifici interessi. Marx afferma: “Infatti, in
quanto individuo conforme a natura, - secondo la concezione che essi
avevano della natura umana — egli non appare come formatosi nel
corso della storia, bensi come posto dalla natura stessa. Questa
illusione ha caratterizzato finora ogni epoca nuova. [...] E solo nel
XVIII secolo, nella “societa civile”, che le diverse forme del contesto
sociale si presentano al singolo come un semplice mezzo per
raggiungere i suoi scopi individuali, come una necessita esteriore. Ma
l'epoca che genera questa prospettiva, cioe quella dell'individuo
isolato, é per ’appunto l’epoca in cui i rapporti sociali (da questo
punto di vista, generali) sono fino a questo momento i piu sviluppati.”
[Karl Marx, Introduzione alla Critica dell'economia politica, 1857].

Dunque questo tipo di apparente scissione, dove il ruolo degli interessi
economici del singolo soggetto appare predominante nella genesi e
nella configurazione dei rapporti sociali, dove quindi i rapporti sociali
appaiono espressione di quella “natura umana” che farebbe si che
I’'uomo possa presentarsi ed affermarsi solo come “individuo” in
“competizione con altri individui”, ha le sue basi nelle leggi dei
rapporti capitalistici che, una volta date, si affermano al di 1a della

10



coscienza ¢ della volonta degli uomini ed assumono quindi
I’apparenza di rapporti naturali ed eterni.

1.4.LO SVILUPPO DEL MARXISMO E LA DISSOLUZIONE
DELI’ECONOMIA POLITICA CLASSICA

Consolidato il proprio potere, negli sviluppi storici successivi, in
particolare dopo il 1848, dovendo far fronte all’emergere del
movimento del proletariato e delle sue lotte rivoluzionarie, la
borghesia diventa una classe reazionaria e cerca di accordarsi con le
classi dell’aristocrazia e i residui politici ed economici del vecchio
regime, andando a promuovere la formazione di un corrispondente
blocco dominante. Questo avviene con gradi e modalita diverse nei
differenti paesi europei. Di fronte al mutamento della situazione,
anche I’economia politica classica entra in crisi e si dissolve. La
sinistra ricardiana aveva ormai passato i confini della concezione
borghese, si muoveva verso 1’elaborazione di un pensiero economico
al servizio del proletariato e sollecitava quindi la genesi di una teoria
economica effettivamente scientifica e contemporaneamente
corrispondente alla lotta contro il sistema dello sfruttamento
capitalistico. Sulla base di tale dissoluzione, dal lato della teoria
economica borghese inizia a prendere piede e a svilupparsi
“I’economia volgare” caratterizzata dal ruolo centrale dell’ideologia
reazionaria che, in contrapposizione al lato scientifico dell’economia
classica, tenta di dare un qualche fondamento intellettualistico alla
concezione dell’individuo come punto di partenza per la formazione e
la comprensione dei rapporti economici. Tutto ¢id verra sistematizzato
in maniera organica alla fine dell’Ottocento da altre teorie economiche
e, in primo luogo, dall’economia neoclassica. Questo sara anche
I’espressione del passaggio alla fase dell’imperialismo. Passaggio
caratterizzato da un liberalismo ancora piu reazionario di quello
corrispondente alla fase capitalistica della libera concorrenza.

11



2. PIDEALISMO SOGGETTIVO: LA
FILOSFIA DELLA FASE DECADENTE
DEL CAPITALISMO

2.1.LA CRISI DEL SISTEMA HEGELIANO E IL
RITORNO A KANT

Nei primi anni Trenta dell’Ottocento il sistema filosofico di Hegel
entra in crisi. Un evento che sancisce la fine della filosofia classica
tedesca e che porta alla formazione della sinistra e della destra
hegeliane. La sinistra eredita il pensiero illuminista antifeudale e
anticlericale, ripreso e superato da Marx che depura la dialettica
hegeliana dalla sua forma mistica e idealistica e fonda cosi le basi per
lo sviluppo del materialismo storico e dialettico come concezione
della storia e come teoria della conoscenza e della prassi rivoluzionaria
del proletariato. La destra hegeliana, invece, riprende il pensiero di
Hegel in senso reazionario, mettendo da parte la dialettica e
conservandone solo il sistema idealistico. La dissoluzione della
filosofia hegeliana aprira la strada anche ad una ripresa di Kant. Un
ritorno a un Kant soggettivizzato, cio¢ depurato da tutti quegli aspetti
della sua filosofia che, sul piano della conoscenza, contenevano
elementi di dialettica e di materialismo. Il confronto, e in parte anche
I’incontro tra un’interpretazione reazionaria della filosofia hegeliana e
un Kant semplificato e deformato, porterda da un lato, tramite la

12



mediazione della fenomenologia, nella direzione dello sviluppo della
linea Nietzsche-Heidegger e, dall’altro, al neopositivismo?.

2.2.LA RIPRESA DEI TEMI DELLA LOTTA CONTRO
P’ ILLUMINISMO E I’AFFERMAZIONE
DELI’IDEALISMO SOGGETTIVO

Dopo il 1848, con la sconfitta delle rivoluzioni democratico-borghesi,
prende avvio il periodo di decadenza della borghesia. Nei decenni
successivi 1’epica esperienza della Comune di Parigi (1871), lo
sviluppo dei partiti marxisti legati a rilevanti settori di massa, le leggi
contro i socialisti in Germania e le lotte operaie politiche e sindacali
che ne conseguono, rafforzano e sanciscono definitivamente 1’alleanza
tra classi borghesi e classi reazionarie aristocratiche e, in un clima
dove la borghesia ha ormai perduto ogni carattere e ruolo progressista,
I’ideologia principale da combattere diventa quella del marxismo e
della filosofia del materialismo storico e dialettico. Sul piano
filosofico ci0 comportera una ripresa dei temi reazionari

2 Posizioni come quelle rappresentate dal neo-idealismo hegeliano di Croce
e Gentile rappresentavano una tendenza che cercava di riproporre un
idealismo caratterizzato da una pseudo-dialettica derivante dalla revisione di
quella hegeliana, finendo per arrivare a conclusioni di “rilevanza pratica e
politica” non cosi distanti dalla critica della metafisica sviluppata da
Heidegger. Nel primo caso la “pseudo-dialettica” si poneva, come ben
evidenziato da Gramsci, al servizio della vampirizzazione dell’antitesi
rivoluzionaria da parte della “tesi reazionaria”, con I’obiettivo di realizzare
una sintesi che destrutturasse definitivamente 1’antitesi. Nel secondo caso, la
“critica della metafisica” di Heidegger si poneva il problema di evitare una
contrapposizione frontale al fine di assumerne la “volonta di potenza” per
poterla subordinare. In entrambi i casi si cercava di tematizzare sul piano
“filosofico”, in funzione del liberalismo reazionario e del nazi-fascismo, la
strategia della “rivoluzione-passiva”.

13



dell’opposizione all’illuminismo e alla Rivoluzione francese adattati
alle necessita del nascente imperialismo. Da qui in poi, sul piano
ideologico, la borghesia utilizzera come principale arma la filosofia
dell’idealismo soggettivo. Una “filosofia” che, dal punto di vista
marxista, ¢ solo una pseudofilosofia, una pura produzione
intellettualistica ed apologeta.

L’idealismo soggettivo nega l’esistenza di un mondo oggettivo e
quindi la stessa possibilita della conoscenza oggettiva intesa come
verita, come riflesso adeguato e pertinente delle leggi che governano
il mondo.

2.3.LA LINEA NIETZSCHE-HEIDEGGER: UNA
PSEUDOFILOSOFIA PER UNA PRASSI
POLITICA ULTRAREAZIONARIA

Con D’entrata nella fase dell’imperialismo, 1’idealismo soggettivo, in
particolare nella sua versione fenomenologico-ermeneutica (linea
Nietzsche-Heidegger), passa da un tipo di idealismo soggettivo
incentrato sui problemi della teoria della conoscenza ad un idealismo
soggettivo fortemente connotato in senso etico ¢ “militante”, orientato
cio¢ all’azione politica, alla contro-rivoluzione.

Al centro viene posta cosi la questione dell’Ontologia. La “cosa in sé”
di derivazione kantiana, diviene quindi un problema non piu
gnoseologico, ma ontologico. La “cosa in s€” ¢ un ente inconoscibile
che irradia verita, autenticita, spiritualita. La “cosa in s¢” diventa un
soggetto, anzi diventa il Soggetto. Il mondo oggettivo, non illuminato
dalla “cosa in sé&”, diviene un “mondo ontico”, meccanico,
materialista, giudaico, privo di valori, un mondo dove domina la
tecnica, la logica delle “scienze esatte” che parcellizzano e
quantificano tutto. Diviene il mondo della Metafisica e delle sue
pretese totalitarie che pretenderebbero di essere potatrici di concezioni

del mondo di valore universale.
14



Via via che il capitalismo perde definitivamente il suo slancio vitale e
si avvia ad entrare nella fase terminale, quella dell’imperialismo, la
lettura apologetica del capitalismo, che si sviluppa su tutti i piani
dell’ideologia (teoria economica, teoria politica, sociologia,
psicologia, cultura, letteratura, arte, ecc.) in stretta relazione con
I’affermazione dell’idealismo soggettivo in campo filosofico, assume
un ruolo di primo piano. Essa si suddivide in apologetica diretta e
apologetica indiretta.

2.4. APOLOGETICA DIRETTA E APOLOGETICA
INDIRETTA

L’apologetica diretta tende a celare e a negare le contraddizioni della
societd capitalistica che si rivelano sempre piu nettamente. Tali
contraddizioni vengono derubricate ad apparenza o a perturbazioni
momentanee e riassorbibili di un ordinamento sociale presentato come
stabile e definitivo. Tipica dell’apologetica indiretta ¢ invece
I’assunzione superficiale e deforme delle contraddizioni del
capitalismo, che vengono filtrate da una sorta di “anticapitalismo
romantico” al servizio delle necessita dell’imperialismo. Con
I’approfondirsi della crisi del capitalismo, I’apologetica diretta e
quella indiretta si combinano anche variamente tra loro.

Quest’ultima si fa progressivamente strada in Germania nei primi
decenni del Novecento. La concezione dell’uomo e della Storia che la
caratterizza ha un carattere mitico ed ¢ fortemente segnata dalla
categoria di Nietzsche della “volonta di potenza”. Questo tipo di
apologetica si propone una difesa del sistema capitalistico e una lotta
contro il socialismo, presentate demagogicamente come
“rivoluzionarie”. In una lettera al Barone von Gersdorff datata 21
giugno 1871, appena un mese dopo la sconfitta del primo grande
tentativo di presa del potere da parte del proletariato, che ¢ stato
I’esperienza della Comune di Parigi, Nietzsche scrive: “Al di la della

15



lotta tra le nazioni ci ha atterriti quella internazionale testa di ldra
che é apparsa all’improvviso, cosi terribile, annunciatrice di future
lotte del tutto diverse.”

2.5. HEIDEGGER AL SERVIZIO DEL NAZI-
FASCISMO E DELI’VIMPERIALISMO

Sul piano teorico Heidegger riprende, sintetizza e sviluppa il pensiero
di Nietzsche e lo adegua alle nuove esigenze dettate dall’affermazione
dell’imperialismo. Ne rafforza le tendenze soggettivistiche attraverso
I’ermeneutica, che si contrappone alla conoscenza affermando il
primato dell’interpretazione. Il nucleo dei tentativi di Heidegger di
sintetizzare il proprio pensiero in un sistema, tra 1’altro mai portati
effettivamente a compimento, ¢ rappresentato dalla contrapposizione
tra “mondo ontico” ed ontologia e quindi tra gnoseologia e “problema
dell’“essere’”. Si tratta di fatto della teorizzazione di una scissione che
si risolve a favore di un “Essere” spiritualizzato. Il rigetto, perseguito
consapevolmente o meno, della centralita di un tale “Soggetto”
determinerebbe I’inautenticita dell’uomo, il suo precipitare e perdersi
in una condizione alienata ed alienante. A ben guardare, non si tratta
d’altro che della traduzione, questa volta sottoforma di una sorta di
ateismo religioso, dei temi di fondo della teologia dell’aristocrazia
feudale. Mentre nella teologia si afferma il primato di “Dio”, in
Heidegger si teorizza quello dell’ “Essere”.

L’ideologo tedesco tenta di fondare una categoria, quella appunto dell’
“Essere” che, di fatto, ¢ una sorta di “significante vuoto™ sotto il quale
vengono raccolti e concentrati tutti i temi della tradizione reazionaria
dei secoli precedenti, da quella medievale a quella delle imprese
coloniali. L’ “ateismo religioso” di Heidegger non esplicita perd mai
queste sue radici, ma le fa vivere dietro la maschera di una trattazione
intellettualistica caratterizzata da una forma pseudo-oggettiva.

16



L’essere di Heidegger sostituisce quindi la vecchia concezione di Dio
della religione cristiana con una forma piu attuale, che spingerebbe gli
uomini alla lotta contro “I’inautenticita”. E un dio militante, razzista
ed ultranazionalista, che promuove e legittima la controrivoluzione
ideologica e politica, che individua nella figura dell’ebreo e nel
marxismo, nell’americanismo e nel bolscevismo, il punto di approdo
del pensiero inautentico. Sul piano politico, questa ideologia si
traduceva allora nel tentativo di dirottare la frustrazione e il generale
malcontento dei ceti medi privilegiati colpiti dalla crisi generale del
capitalismo e la protesta del proletariato e delle masse popolari
oppressi dalla grande borghesia, in direzione del nazional-socialismo
e della guerra d’aggressione imperialista contro 1’Unione Sovietica.

Quella dell” “essere” di Heidegger ¢, dunque, una forma piu
sofisticata, apparentemente ‘“neutra” e formalmente sganciata dai temi
del darvinismo sociale, delle piu esplicite, colorite e disomogenee tesi
di fondo di Nietzsche relative alla divisione dell’'umanita tra una
moltitudine di individui inferiori ed una piu ristretta aristocrazia di
“superuomini” o di “ultrauomini” detentrice di un “diritto naturale”
all’esercizio del dominio.

Heidegger riprende quindi, in forma apparentemente piu coerente e
sistematica ¢ con un linguaggio meno carico ed enfatico, i temi
affrontati da Nietzsche. La critica di Heidegger a Nietzsche ¢ relativa
al fatto che sarebbe ancora troppo metafisico. Pertanto, si tratterebbe
di depurare Nietzsche da tali elementi. L’esito sul piano formale ¢
quello di proporre una terminologia che appaia portatrice di una
visione nuova capace di sfuggire alle grossolane rappresentazioni
mitiche nietzschiane; un linguaggio seduttivo caratterizzato dal
tentativo di sfuggire alla razionalita e alla ragione, bypassando cosi la
necessita di un qualche fondamento non solo nella logica dialettico-
materialistica, ma anche in quella formale; un linguaggio orientato in
senso pseudo-critico tramite 1’annuncio profetico di un destino carico

17



di valori e significati spirituali per coloro che sappiano coglierne le
manifestazioni senza oblii e pregiudizi metafisici.

Heidegger ha poco a che fare con i grandi pensatori classici borghesi
che, come abbiamo visto, vengono meno con la fine della filosofia
classica tedesca. Cio che lo contraddistingue ¢ il proposito di elaborare
una “filosofia” al servizio di una determinata prassi politica, quella
dell’offensiva reazionaria dell’imperialismo decadente contro il
proletariato, le masse popolari e i popoli oppressi, contro la tendenza
alla rivoluzione proletaria mondiale.

18



3. LA CRITICA DI ANTONIO GRAMSCI A
FREUD E ALLA PSICANALISI

3.1.FREUD E IL CLIMA CULTURALE
DELL’IMPERIALISMO DECADENTE

Il clima culturale europeo in cui, con Freud, si colloca la nascita della
psicanalisi era gia caratterizzato dall’imperialismo. Sul piano
filosofico questo significava egemonia delle concezioni incentrate
sull’irrazionalismo e sulla conseguente negazione della possibilita
della conoscenza del mondo. Queste concezioni si traducevano quindi
nell’affermare il carattere arbitrario e mistificante del problema del
lavoro teorico volto alla comprensione scientifica delle formazioni
economico-sociali (in particolare quella capitalistica). Da cui anche la
negazione delle contraddizioni di classe che le attraversavano e che
hanno rappresentato il motore della storia dello sviluppo dell’'umanita.

Nell’Europa dei primi anni del Novecento, nell’ambito della filosofia
e della cultura borghese e reazionaria, si poneva anche al centro una
concezione dell’uomo, della storia e della vita incentrata sulla presunta
contraddizione tra “spirito vitale” e “istinti” da un lato e civilta
dall’altro. Freud, coerentemente con tale clima, assume questa
contraddizione, che ritiene tragica e ineliminabile, e afferma quindi
che il prezzo della civilta richiede un certo grado di compressione
degli istinti presenti nella natura umana, da lui comunque interpretati
in senso vitalistico e biologistico. In questo modo Freud assume
all’interno del suo sistema una serie di problemi e concetti propri di
Nietzsche. Con Freud non solo gli istinti vengono separati dall’intero
corso della civilizzazione, ma anche la stessa civilta viene interpretata

19



in modo mitico come espressione di una necessaria regolamentazione
dei conflitti sociali.

3.2.FREUD: LIBERALISMO E FASCISMO

Il rapporto di Freud col liberalismo, data la centralita del tema della
conciliazione nella teoria psicanalitica, ¢ quindi evidente. Ma non si
tratta della forma del liberalismo ottocentesco, bensi di quella
successiva caratterizzata in senso ben piu decadente e reazionario. Un
liberalismo che si confronta successivamente, a partire dai primi anni
Venti, con il fascismo montante cercando la conciliazione con esso.

In Italia la dimostrazione di come fosse fortemente presente questo la
troviamo, dal punto di vista filosofico, nel neoidealismo hegeliano di
Benedetto Croce e Giovanni Gentile e, dal punto di vista politico, nel
sostegno di parte rilevante dei liberali dell’epoca (insieme per altro ai
socialisti socialdemocratici e a parte dei sindacalisti anarchico-
rivoluzionari) all’ascesa e al consolidamento del fascismo. Un
sostegno che si ¢ successivamente tradotto nel riciclo di questi ceti
politici all’interno del regime.

Come ¢ ben noto, lo stesso Freud si era espresso in termini assai
benevoli nei confronti di Mussolini. Lo stesso Gentile ha provveduto,
almeno per tutta una fase, a lavorare per integrare la psicanalisi nel
“clima culturale” fascista.

Il 25 aprile 1933, Freud ricevette nel suo studio viennese due
intellettuali fascisti italiani (lo psicanalista triestino Edoardo Weiss ed
il drammaturgo Giovacchino Forzano). Al termine dell’incontro,
Freud dedico a Mussolini una copia di un suo testo: «A Benito
Mussolini coi rispettosi saluti di un vecchio che nel detentore del
potere riconosce 1’eroe della civiltay. Si tratta di una presa di posizione
pienamente in linea con 1’aperto sostegno al regime filofascista

20



austriaco di Dollfuss, ritenuto dallo Stesso Freud 1’unica alternativa al
bolscevismo e al nazional-socialismo tedesco.

3.3.LA METAPSICOLOGIA FREUDIANA COME
CONCONCEZIONE DEL MONDO

Freud, in sintonia con tale tendenza alla collusione tra questa forma di
liberalismo e il fascismo, propone una sorta di metapsicologia. Si tratta
di una traduzione delle sue precedenti elaborazioni relative alla
psicanalisi in una vera e propria concezione della vita sociale e
politica. La “metapsicologia” che Freud inizia a delineare dopo i primi
anni Venti del secolo scorso, tramite 1’uso di specifiche simbologie e
costrutti, sostiene la “necessita della conciliazione degli opposti”.
Quest’ideologia corporativa viene proposta con un linguaggio
“psicanalitico” che evoca la necessita della mediazione tra gli estremi
della contraddizione in campo culturale, sociale e politico. Da cui la
sua reinterpretazione in chiave di conflitto tra ES e SUPERIO. L’ES
rappresenterebbe la parte dell’inconscio relativa agli istinti, ai liberi
impulsi individuali e ai desideri che, per loro natura, mal si
concilierebbero con I’ordine morale e sociale. Sul fronte opposto
abbiamo il SUPERIO, anch’esso in parte istintuale e inconscio,
caratterizzato da una diretta e rigida interiorizzazione e riproposizione
di divieti, norme sociali, ideali e aspirazioni, provenienti dalle figure
genitoriali e, in generale, dalle istituzioni dedite alla costruzione e
riproduzione di un necessario ordine sociale. Deputato alla
conciliazione di ES e SUPERIO, secondo Freud, sarebbe 1’10 che, non
potendo negare la contraddizione tra questi due lati
contemporaneamente presenti nell’individuo, avrebbe il compito
infinito di elaborare, mediare ed eventualmente “sublimare” le
confliggenti esigenze di queste due parti.

21



Nella sua lettera dal carcere indirizzata alla moglie Giulia del 30
dicembre 1929, Gramsci evidenzia la relazione® tra la teoria
psicanalitica di Freud e il percorso che il mito illuministico di matrice
democratica e progressista del “buon selvaggio” si era dato, sino ad
una sua riformulazione e riproposizione in senso reazionario.

“E strano ed interessante che la psicanalisi di Freud stia creando,
specialmente in Germania (a quanto mi appare dalle riviste che leggo)
tendenze simili a quelle esistenti in Francia nel Settecento; e vada
formando un nuovo tipo di ‘buon selvaggio’ corrotto dalla societa,
cioeé dalla storia. Ne nasce una nuova forma di disordine intellettuale
molto interessante.”

Gramsci, dunque, collega la concezione di Freud all’influenza del
mito settecentesco del buon selvaggio di Rousseau. Ma rispetto al
richiamo ad una “natura originaria”, che gli illuministi interpretavano
nel senso di una societda caratterizzata dagli ideali di liberta,
uguaglianza e fraternita, Freud invece declina questo mito in senso
vitalistico e, quindi, in contrapposizione con i dettati di una “civilta”,
da lui comunque ritenuta necessaria. Freud chiama anche in causa, a
questo proposito, presunte pulsioni di vita e di morte e quindi la stessa
guerra come connaturate all’uomo.

Le concezioni di Freud, inserite in ultima analisi in un quadro
caratterizzato dall’imperialismo e dalla decadenza della democrazia
borghese, riflettono e rappresentano sia un’elaborazione sul piano
generale della concezione del mondo di questa situazione, sia sul
piano piu specifico la formulazione di una nuova teoria della psiche.

Freud viene presentato spesso come un riformatore progressista dei
costumi e della morale sessuale, ma le sue concezioni rappresentano
un anello di transizione che, dal liberalismo ottocentesco, porta alla
cultura dominante caratterizzata dal predominio di temi e concezioni

3 Considerazione presente anche nel Quaderno I —nota 33, Freud.
22



di destra. Sono evidenti infatti i nessi del sistema teorico di Freud con
le concezioni di Schopenauer* e di Nietzsche, con quelle del
positivismo, con la fenomenologia di Brentano. Questo in sintonia con
il progressivo predominio dell’irrazionalismo che, in seguito, trovera
delle piu organiche sistematizzazioni nella filosofia americana, nel
neoidealismo italiano e in particolare nelle concezioni di Heidegger.
La stessa teoria di Freud dell’istinto e delle pulsioni di vita e di morte
rappresenta quindi un ponte che riprende ed elabora temi tipici della
cultura di destra, dando loro una forma e un’apparenza riformatrice e
progressista.

3.4.UNA TESI DI GRAMSCI: FREUD E DE MAN
SOSTENITORI DELI’APOLOGIA INDIRETTA
DEL CAPITALISMO

Secondo Gramsci le concezioni di Freud e la sua influenza nella
cultura dell’epoca tendono ad alimentare quella che si pud definire
I’apologia indiretta dell’imperialismo. Non si tratta quindi della
semplice contrapposizione della tesi reazionaria all’antitesi
rivoluzionaria, per usare il linguaggio di Gramsci, ma del tentativo di
assumere |’antitesi rivoluzionaria con lo scopo di vincerla, rilanciando
cosi una tesi reazionaria che abbia I’apparenza di una critica al sistema
sociale e politico dominante.

Gramsci caratterizza nel modo seguente ’influenza di Freud sulla
letteratura tedesca: “Hans Frank, 1l diritto e [l’ingiustizia. Nove
racconti che sono nove esempi per dimostrare che summum jus,
summa injuria. ... Combatte il diritto romano, la dura lex, e non gia
questa o quest’altra legge inumana e antiquata, ma la stessa nozione

4 Nel Quaderno 17, nota 40 - “Freudismo”, Gramsci scrive: “Si pud dire che

la «libido» del Freud é lo sviluppo «medico» della Volonta di Schopenhauer?

Qualche contatto tra Freud e Schopenhauer mi pare si possa identificare.”
23



di norma giuridica, quella di una giustizia astratta che generalizza e
codifica, definisce il delitto e pronunzia la sanzione. ... Questo di Hans
Frank non é un caso individuale: é il sintomo di uno stato d’animo.
Un difensore dell’Occidente potrebbe vedere in cio la rivolta del
«disordine tedesco» contro [’ordine latino, dell anarchia sentimentale
contro la regola dell’intelligenza. Ma gli autori tedeschi |’intendono
piuttosto come la restaurazione di un ordine naturale sulle rovine di
un ordine artificioso. ...La virtu creatrice della distruzione é diventata
un articolo di fede. ...

Leonhard Frank, La ragione: [’eroe assassina il suo ex-professore,
perché questi gli aveva sfigurato [’anima: [’autore sostiene
I’innocenza dell 'uccisore... La teoria di Freud, il complesso di Edipo,
["odio per il padre — padrone, modello, rivale, espressione prima del
principio d’autorita — posto nell’ordine delle cose naturali.
L’influenza del Freud sulla letteratura tedesca é incalcolabile: essa e
alla base di una nuova etica rivoluzionaria.” Quaderno 3. Nota 3,
Intellettuali tedeschi.

Un tentativo di applicazione della concezione di Freud all’analisi delle
dinamiche della lotta di classe ¢ stato fatto all’epoca dal sociologo
belga Henri De Man. A tale proposito, nel Quaderno 11, Nota 66 -
“Sorel, Proudhon, De Man”, Gramsci dice: “Il De Man si imbroglia
assurdamente nella storia delle idee e si lascia abbagliare dalle

’

superficiali apparenze...”.

La concezione di Freud tendente a ricondurre idee e rappresentazioni
ad espressione delle dinamiche psicologiche, con conseguente
negazione del carattere storico-sociale delle diverse concezioni, si
riflette cosi nel tentativo di De Man d’individuare, nelle varie
situazioni e nelle varie fasi del ciclo economico capitalistico, le
dinamiche psicologiche che dovrebbero spiegare il comportamento
dei lavoratori.

24



Gramsci quindi afferma: “Il De Man rimane, in realta, un esemplare
pedantesco della burocrazia laburista belga: tutto é pedantesco in lui,
anche [’entusiasmo. Crede di aver fatto scoperte grandiose, perché
ripete con un formulario «scientifico» la descrizione di una serie di
fatti pin o meno individuali: é una tipica manifestazione di
positivismo, che raddoppia il fatto, descrivendolo e generalizzandolo
in una formula e poi della formulazione del fatto fa la legge del fatto
stesso... L’atteggiamento del De Man ¢ ... quello «scientifistay: egli
si china verso il popolo non per comprenderlo disinteressatamente,
ma per «teorizzarey i suoi sentimenti, per costruire schemi pseudo-
scientifici; non per mettersi all 'unisono ed estrarre principi giuridico-
educativi, ma come lo zoologo osserva un mondo di insetti, come
Maeterlinck osserva le api e le termiti.”

Pur avendo il De Man la pretesa di collocarsi inizialmente all’interno
del movimento operaio, le sue idee offrirono parecchi elementi per le
concezioni corporative fasciste fondate sulla necessita di conciliare e
neutralizzare la lotta di classe. Peraltro lo stesso De Man occupera
cariche ministeriali sino ad aderire al nazismo in seguito
all’occupazione militare del Belgio.

Riguardo alla benevola accoglienza delle posizioni del De Man
nell’Italia fascista, Gramsci afferma: “...discreto successo del De
Man, anche in lItalia, almeno in certi ambienti (specialmente
nell’ambiente crociano-revisionista e in quello cattolico). Del libro
principale del De Man, Croce scrisse un annunzio nella «Critica» del
1928, il De Ruggiero scrisse una recensione nella «Critica» del 1929;
la «Civilta Cattolica» e il «Leonardoy recensioni nel 1929; G. Zibordi
vi accenno nel suo libretto su Prampolini; un annunzio librario molto
elogiativo ne fece la Casa Laterza per la traduzione di Schiavi e lo
Schiavi ne parlo come di gran cosa nella sua prefazione; articoli di
adesione pubblico «I problemi del Lavoroy che riprodusse le tesi finali
non riportate nella traduzione di Schiavi.”

25



Il De Man, che si presentava come un intellettuale che operava per
conciliare il marxismo e il liberalismo reazionario, finisce dunque col
presentare il fascismo come espressione di politiche riformatrici e
progressiste.

3.5.LA CRITICA DI GRAMSCI E LA NECESSITA DI
UN ORDINE MORALE ED INTELLETTUALE

Gramsci considera che il metodo della psicanalisi non pud favorire un
ordine morale e intellettuale per quanto riguarda la formazione e lo
sviluppo della coscienza del proletariato e degli strati popolari. La
psicanalisi, infatti, propone un metodo particolare per affrontare e
risolvere contraddizioni considerate essenzialmente di natura etica e
intellettuale che, in realta, sono il riflesso di piu profonde e strutturali
contraddizioni sociali e di classe. Dal momento che non rappresenta
quindi un riflesso consapevole e pertinente di una contraddizione
reale, ma una sua deformazione ideologica, ¢ evidente che, per quanto
riguarda la situazione e gli interessi del proletariato, questa strada non
puo che risultare fallimentare e fuorviante e andare quindi in direzione
del tentativo di conciliare interessi di classe antagonistici,
contribuendo a perpetuare cosi questa societa classista. Per Gramsci,
sempre in riferimento al proletariato e alle classi popolari, 1’unico
fondamento sul piano intellettuale e morale ¢ il riconoscimento della
societa divisa in classi e I’identificazione con la propria condizione e
1 propri interessi in quanto anche rappresentativi della maggioranza
oppressa e sfruttata della societa.

E importante fare una distinzione tra i proletari che maturano una
propria coscienza di classe e i proletari che, invece, insieme a parte
degli strati bassi e intermedi della piccola borghesia, seguono
concezioni e aspirazioni tipiche degli strati piu privilegiati della
societa.

26



3.6. GRAMSCI E LA FIGURA DEGLI “UMILIATI E
OFFESI”

A proposito della distinzione tra una concezione del mondo proletaria
e una concezione propria invece di molti strati piccolo-borghesi,
Gramsci in riferimento a questi ultimi evidenzia lo scarto tra la loro
condizione di classe e la loro distorta identificazione sociale. Questi
strati piccolo-borghesi, soprattutto quelli che svolgono lavori
prevalentemente intellettuali che, come evidenziato da Gramsci, si
ritengono “umiliati e offesi”, subiscono le tensioni legate
all’acutizzarsi delle contraddizioni sempre piu esplosive del sistema
capitalistico in crisi e si sentono sotto pressione, limitati nelle loro
aspirazioni e nei loro desideri. Allo stesso tempo, quando sono sotto
I’influenza della borghesia, non capiscono la necessita d’identificarsi
con le condizioni sociali e la situazione del proletariato. Al contrario,
vedono questa possibilita come un ostacolo, una messa in discussione
della propria identitd onnipotentemente imbastita ad immagine e
somiglianza delle classi sociali alte. Quindi cercano soluzioni
individuali alla loro condizione di precarieta e instabilitd. Cosi, alcuni
settori di questi ‘umiliati e offesi’ possono anche sentirsi attratti dalla
soluzione terapeutica che pare offrire loro la psicanalisi.

Oltre a questi “umiliati e offesi”, la psicanalisi riflette anche gli
interessi di strati di piccola borghesia privilegiata, in particolare dedita
a funzioni egemoniche e burocratico-amministrative. Rispetto a questi
settori, la psicanalisi svolge la funzione di rafforzarne I’identita di
classe e di ridimensionarne scrupoli, conflitti morali e relativi sensi di
colpa. Non ¢ un caso, dunque, che anche larghi settori della borghesia
facciano riferimento a questo tipo di cosiddetta terapia.

Nella lettera dal carcere n. 543 del 15 febbraio 1932, a proposito della

questione del rapporto tra psicanalisi e ‘umiliati e offesi’, Gramsci

dice: “La mia impressione centrale é questa: che il sintomo piu grave

delle condizioni di squilibrio psichico di Giulia non sono i fatti, molto

vaghi, ai quali ella si riferisce e che sarebbero la ragione per la cura
27



psicanalitica, quanto il fatto che ella sia ricorsa a questa cura e abbia
tanta fiducia in essa. Non ho certo vaste e precise conoscenze sulla
psicanalisi, ma da quel poco che ho studiato mi pare di poter
concludere almeno su alcuni punti che possono essere ritenuti
saldamente acquisiti dalla teoria psicanalitica, dopo averla sfrondata
di tutti gli elementi fantasmagorici e anche stregoneschi. Il punto piu
importante mi pare questo: che la cura psicanalitica possa essere
giovevole solo per quella parte di elementi sociali che la letteratura
romantica chiamava ‘umiliati e offesi’ e che sono molto piu numerosi
e vari di quanto non appaiano tradizionalmente. Cioé di quelle
persone che prese nei ferrei contrasti della vita moderna ... non
riescono con mezzi propri a farsi una ragione dei contrasti stessi e
quindi a superarli raggiungendo una nuova serenita e tranquillita
morale, cioe un equilibrio tra gli impulsi della volonta e le mete da
raggiungere.”

Qui Gramsci tratta la questione relativa a una serie di strati sociali che,
anche per quanto attiene il piano morale e intellettuale, non hanno una
solida coscienza di classe di riferimento, sono soggetti all’influenza
delle classi borghesi e, di conseguenza, non riescono a definire gli
obiettivi della propria vita personale che corrispondono alla realta
delle proprie condizioni sociali e di classe. Applicherebbero invece
una distorsione dell’immagine della propria realta, che contribuirebbe
ad accentuare le loro sofferenze e il loro disagio tipico. Gramsci
sembra presupporre la possibilita che, depurando la psicanalisi dei
riferimenti ideologici, sia possibile estrarne comunque delle
indicazioni empiriche che, riconsiderate in maniera consapevole e
critica nel quadro di una diversa concezione di classe, possono anche
contribuire a favorire la genesi di un ordine morale e intellettuale
funzionale alla rivoluzione proletaria e all’obiettivo del socialismo.

Gramsci prosegue: “La situazione diventa drammatica in determinati
momenti storici e in determinati ambienti, quando cioé |’ambiente é
surriscaldato fino a una tensione estrema, quando vengono scatenate

28



forze collettive gigantesche che premono sui singoli individui fino allo
spasimo per ottenerne il massimo rendimento di impulso volitivo per
la creazione. Queste situazioni diventano disastrose per i
temperamenti molto sensibili e affinati, mentre sono necessarie e
indispensabili per gli elementi sociali arretrati, per esempio i
contadini, i cui nervi robusti possono tendersi e vibrare a un piu alto
diapason senza logorarsi.”

In questa parte della citazione Gramsci parla di situazioni di crisi e di
cambiamento che sconvolgono ulteriormente la vita di molti strati
piccolo-borghesi delle masse popolari, in particolare dei piccolo-
intellettuali. Queste situazioni possono rafforzare e temprare in senso
rivoluzionario strati di masse popolari oppure, viceversa, possono
tendere a gettarli nello sconforto e nella depressione e spingerli a
passare all’avversario di classe. Gramsci considera anche il caso dei
contadini, richiamandosi all’esperienza della prima guerra mondiale
dove, nonostante gli immani massacri, questi strati inizialmente
particolarmente arretrati si sono via via evoluti in senso rivoluzionario,
come ¢ stato dimostrato dalla rivoluzione dell’Ottobre. Perd Gramsci
introduce qui anche il problema di come I’edificazione di una nuova
societa richieda a una serie di strati piccolo-borghesi, soprattutto
intellettuali, un rilevante cambiamento della propria prassi e della
propria mentalita, e quindi la capacita di conformarsi alle necessita
della costruzione del socialismo.

Negli scritti “Americanismo e fordismo” - Quaderno 22, Gramsci
accenna anche a come ’introduzione del fordismo e del taylorismo,
soprattutto in America, avesse contribuito a disciplinare e organizzare
il proletariato, facendolo cosi indirizzare verso una piu determinata
opposizione sindacale e politica. Questo mentre la stessa
razionalizzazione capitalistica, con il proibizionismo che la
accompagnava, faceva precipitare nella “depressione” vari strati di
“umiliati e offesi”.

29



3.7.ANTONIO GRAMSCI E GIULIA SCHUCHT: LA
LOTTA IDEOLOGICA DI GRAMSCI SUL
TERRENO DEL “PERSONALE” E DEL
“PRIVATO”

A proposito della questione dei contadini, Gramsci racconta di
ammalati che arrivavano in sanatorio in condizioni di estremo
deperimento e, con 3-4 mesi di riposo e di nutrimento superiore al
livello normale della loro esistenza, aumentavano il loro peso anche di
18 kg, rifiorendo e riprendendo una “alta tensione vitale”.

Gramsci continua: “Ma queste persone non avevano in sé neanche un
briciolo di fanatismo romantico, o almeno di una certa specie di
fanatismo romantico.: erano moralmente sani ed equilibrati, non si
creavano problemi insolubili per poi disperarsi di non poterli
risolvere e quindi disperare di sé stessi e delle proprie forze, credersi
inetti, abulici, senza personalita, insomma ‘sputarsi addosso’ come si
dice in Italia.” [Lettera citata]

Qui c’¢ una nota autobiografica di Gramsci relativa all’estate del 1922
quando, arrivato da poco in Russia, fu effettivamente ricoverato in
sanatorio e proprio in quella circostanza conobbe le sorelle Giulia e
Tatiana Schucht. Questo fatto mostra come lo stesso Gramsci si sia
sempre impegnato nel cercare di affrontare e sviscerare, su un piano
ideologico complessivo, anche problematiche e contraddizioni che
sembravano presentarsi su un piano puramente personale e privato.

Giulia appunto, mi pare, soffre di ‘problemi insolubili’, irreall,
combatte contro fantasmi suscitati dalla sua fantasia disordinata e
febbrile, e siccome, come é naturale, non puo risolvere da sé cio che
non ha soluzione possibile per nessuno, ha bisogno di appoggiarsi ad
una autorita esterna, ad uno stregone o a un medico psicanalitico. lo
credo, dunque, che una persona di cultura (nel senso tedesco di questa
parola), un elemento attivo della societa, ...debba essere e sia il solo
e migliore medico psicanalitico di sé stesso.” [Lettera citata)]

30



In questo passaggio Gramsci riprende la contraddizione con Giulia e
sottolinea I’analogia tra le problematiche della moglie e quelle di altri
settori delle masse popolari e della piccola borghesia intellettuale. In
particolare rimanda al fatto che, avendo come riferimento una solida e
articolata concezione del mondo di tipo marxista ¢ avendo come
modello gli elementi migliori e pitu avanzati del proletariato ¢ delle
masse popolari, sia possibile elaborare continuamente la propria stessa
concezione del mondo, quindi anche la propria personalita, senza
rimanere intrappolati, in particolare nelle fasi di crisi e di
cambiamento, nelle contraddizioni dentro le quali tipicamente si
dibattono gli ‘umiliati e offesi’.

3.8.IL FREUDOMARXISMO DI WILHEM REICH
COME ESPRESSIONE DELLA CONCEZIONE
DEL MONDO DEGLI “UMILIATI E OFFESI”

La teoria psicanalitica di Freud relativa alle pulsioni dell’inconscio e
le teorie che successivamente verranno variamente declinate, a partire
dalla matrice originaria freudiana, rappresentano tutte un tentativo per
mitigare e conciliare le contraddizioni di classe, soprattutto rispetto a
quella parte della massa di “‘umiliati e offesi’ che, nello sviluppo delle
contraddizioni, sarebbero portati a schierarsi con il proletariato. La
terapia psicanalitica si propone per cid come una concezione € una
pratica in grado di portare la societda a governare le proprie
contraddizioni.

La psicanalisi ¢ stata anche assunta, questa volta come riferimento per
una lettura critica della tendenza all’affermazione del fascismo in vari
paesi europei, dallo psicanalista tedesco Wilhelm Reich, che si puo
considerare il primo rappresentante del cosiddetto freudomarxismo.
Fondatore dell’associazione Sexpol, nata allo scopo di ‘promuovere
'educazione sessuale proletaria’, Reich affermava che il fascismo si
reggeva su un’educazione statale che plasmava il carattere degli

31



individui in maniera tale da renderlo corrispondente alle caratteristiche
della societa fascista. In tal modo, il fascismo e in genere le societa
autoritarie si sarebbero affermate grazie anche alla loro presunta
capacita di modellare I’inconscio dei singoli in funzione dei propri
scopi.

Cosi, partendo dal concetto generico di societa autoritaria, Reich ha
potuto affermare, ad esempio, in “Psicologia di massa del fascismo”,
che “il ‘fascismo’ non e altro che [’espressione politicamente
organizzata della struttura, caratteriale umana media, di una
struttura che non é vincolata né a determinate razze o nazioni né a
determinati partiti, ma che é generale ed internazionale. Secondo il
significato caratteriale ‘il fascismo’ e [’atteggiamento emozionale
fondamentale dell ' uomo autoritariamente represso dalla civilta delle
macchine e dalla sua concezione meccanicistico-mistica della vita. 11
carattere meccanicistico-mistico degli uomini del nostro tempo crea i
partiti fascisti e non viceversa.” Wilhelm Reich, Psicologia di massa
del fascismo

Reich procede quindi sostenendo che risulta impossibile spiegare la
storia dell’umanita sino ad oggi senza riconoscere il ruolo svolto
dall’irrazionalismo e quindi propone una concezione della storia
fondata sulla psicologia: “I/ sociologo ottuso, a cui manca il coraggio
di riconoscere il ruolo predominante dell’irrazionalita nella storia
dell'umanita, considera la teoria fascista della razza soltanto un
interesse imperialistico, per dirla con parole piu blande, un
‘pregiudizio’. Lo stesso dicasi per il politico irresponsabile e retorico.
... L’ideologia razziale e una tipica espressione caratteriale biopatica
dell’'uomo orgasticamente impotente.” Wilhelm Reich, Psicologia di
massa del fascismo

Secondo lo psicanalista tedesco, il fascismo sarebbe quindi il risultato

di millenni di repressione sessuale e di patriarcato che si riafferma

nella fase imperialistica del capitalismo. Ma Reich non si ferma a

questo. Arriva anche a sostenere che la costruzione del socialismo in
32



URSS presenterebbe molti punti di contatto con il fascismo, in quanto
anch’essa presunta forma statale autoritaria che, gia nei primissimi
anni d’infanzia, mirerebbe ad imporre leggi e convenzioni sociali
caratterizzate da una morale sessuale coercitiva e sessuofoba
patriarcalista. Diventa quindi rilevante confrontare la concezione di
Reich con I’analisi che fa Gramsci della figura sociale relativa agli
‘umiliati e offesi’. Per Gramsci infatti, il processo della costruzione
del nuovo stato e della costruzione del socialismo, ponendo questi
strati di fronte alla necessita di scelte pratiche ben precise, tenderebbe
anche a suscitare una reazione nelle componenti piu regressive, che
pretenderebbero di non doversi subordinare alle logiche del processo
di superamento della societa capitalistica. In questo senso, la visione
di Reich, che sussume sotto la categoria di societa autoritaria sia il
fascismo che il socialismo, non rappresenta altro che 1’espressione
ideologica di questa parte piu arretrata e regressiva di ‘umiliati e
offesi’.

3.9.HERBERT MARCUSE TRA “MARXISMO
CRITICO”, FREUDOMARXISMO ED
OPERAISMO

Alla ripresa e allo sviluppo della tendenza del freudomarxismo, dopo
1 primi anni Sessanta, ha dato un contributo rilevante Herbert Marcuse,
filosofo-sociologo-politologo, eminente rappresentante della “Scuola
di Francoforte™, con una specifica formazione ermeneutico

5 Fondata da Carl Griinberg uno dei principali esponenti

dell’austromarxismo. Inizialmente collocata nell’orbita della
socialdemocrazia di sinistra, successivamente abbraccia un liberalismo
radicale che favorisce lo spostamento di tale “Istituto” negli USA, dove i suoi
rappresentanti lavorano in qualita di “esperti del marxismo, della storia del
movimento operaio e di quella del Movimento Comunista Internazionale”,
oltre che negli istituti universitari e in altri centri intellettuali, anche in
organismi governativi e militari (Marcuse), nel quadro dell’attivita legata alla

33



heideggeriana®. Questo “filosofo” elabora la categoria della
“repressione addizionale™’, che ritiene un portato tipico delle societa
a “capitalismo avanzato” e della societa caratterizzata dal processo di
costruzione del socialismo in URSS con Stalin.

Il richiamo a Freud e alla psicanalisi si coniuga quindi in Marcuse con
una critica del “lavoro” e dell’applicazione della tecnica al servizio
dello sviluppo della produzione (sviluppo delle forze produttive), che
investe indifferentemente la societa capitalista e quella socialista.

"La discrepanza tra liberazione potenziale e repressione effettiva ¢
giunta al punto di maturita: essa pervade ogni sfera di vita in tutto il
mondo. La razionalita del progresso aumenta l'irrazionalita della sua
organizzazione e del suo orientamento." [Eros e civilta, Herbert
Marcuse] ..."Per quanto equa e razionale sia l'organizzazione della

lotta su scala internazionale per disgregare I’influenza del marxismo-
leninismo e dell’URSS.

¢ Seguira i seminari di Heidegger a Friburgo alla fine degli anni Venti e
conseguira la sua abilitazione con Heidegger nei primi anni Trenta.

7 "Mentre ogni forma di principio della realta esige comunque un grado e una
misura notevole di indispensabile controllo repressivo degli istinti, le
istituzioni storiche specifiche del principio della realta e gli specifici interessi
del dominio introducono controlli addizionali al di 1a e al di sopra di quelli
indispensabili all'esistenza di una comunita civile."-Eros e civilta, Herbert
Marcuse.

"Durante tutta la storia della civilta che ci € nota, le restrizioni istintuali
imposte dalla penuria sono state intensificate dalle restrizioni imposte dalla
distribuzione gerarchica della penuria e del lavoro; gli interessi del dominio
imposero repressioni addizionali all'organizzazione degli istinti sotto il
principio della realta. Il principio del piacere fu detronizzato non soltanto
perché esso militava contro il progresso della civiltad, ma anche perché
militava contro una civilta il cui progresso perpetua la dominazione e la fatica
del lavoro." (citato)

34



produzione materiale, essa non potra mai rappresentare un regno di
civilta e di soddisfazione” (citato) ... “Quanto piu completa é
l'alienazione del lavoro, tanto maggiore ¢ il potenziale di liberta:
l'optimum sarebbe un'automazione totale. E la sfera al di fuori del
lavoro che determina la liberta e ['autorealizzazione...ed é la
possibilita di determinare l'esistenza umana in base ai valori di questa
sfera che costituisce la negazione del principio di prestazione.”... "il
sistema di lavoro andrebbe riorganizzato con l'intento di risparmiare
tempo e spazio per lo sviluppo individuale al di la del mondo del
lavoro, inevitabilmente repressivo”.

Con Marcuse abbiamo il tentativo di superare l’opposizione tra
capitalismo e socialismo attraverso la critica della tecnica e
dell’applicazione razionale delle scienze alla produzione e alla
distribuzione. La soluzione in ultima analisi ¢ vista paradossalmente
in un’emancipazione dell’'uomo dalla tecnica attraverso
I’emancipazione dal lavoro in quanto tale. Solo la liberazione dal
lavoro garantirebbe il venir meno della “repressione addizionale”, che
grava sugli istinti e sul principio di piacere in modo alienante e
deformante.

Questo impianto, dove critica culturale, critica sociologica e
psicanalisi si saldano tra loro, non poteva non trovare come proprio
coronamento la critica al totalitarismo e quindi allo stesso socialismo
visto come una delle sue principali manifestazioni. Questo liberalismo
semi-anarchico, che si coniuga con una critica della dialettica e del
materialismo in quanto espressione di un pensiero metafisico, ha
grandi affinita con il post-modernismo di destra proveniente dalla
linea Nietzsche-Heidegger e contribuisce a introdurre questi temi
tipici della “filosofia” del nazifascismo e del liberalismo reazionario,
nell’ambito della “cultura di sinistra”.

Il tutto verra recepito in Italia dall’Operaismo di Panzieri prima e di

Tronti e Negri (Potere Operaio, Autonomia operaia) poi. I Quaderni

Rossi non avrebbero probabilmente potuto venire alla luce senza
35



I’influenza del “marxismo critico” della “Scuola di Francoforte”.
Nell’Operaismo si assume che la razionalita della tecnica applicata
all’economia capitalistica si traduce nella tendenza alla pianificazione.
Il piano, sia esso capitalistico che socialista, comporterebbe una
concentrazione autoritaria dei poteri nelle mani dello Stato, da cui una
nuova forma di repressione e di totalitarismo.® Una rilevante affinita,
rivendicata esplicitamente da Panzieri, con questo tipo di posizioni la
troviamo nel trozkismo.

La “Scuola di Francoforte” e Marcuse sono stati punto di riferimento
“filosofico” e “culturale” imprescindibile per i gruppi opportunisti
degli anni Settanta (PdUP Manifesto, Avanguardia Operaia, Lotta
Continua) e per I’Autonomia Operaia ed hanno influenzato
largamente, sotto questo o quell’aspetto, gli stessi gruppi combattenti,
e non solo quelli di matrice operaista’.

Posizioni affini si sono evidenziate a meta degli anni Settanta con la
crisi dei gruppi opportunisti ¢ con lo sviluppo di varie correnti del
femminismo. Dalla centralita dei temi della questione dello Stato e
della critica al Capitalismo, si € ritenuto di poter passare alla centralita
del problema delle contraddizioni che attraversano il personale e il
privato. La formula che “il personale é politico” testimonia bene il
prevalere della visione anarchica della lotta contro 1’autorita, il potere,
il dominio, la razionalita repressiva, ecc. Con questa formula si
passava dalla sfera dell’impegno collettivo e della “politica” a quella
della centralita delle relazioni inter-personali e del privato. Il tutto

8 Le attuali posizioni che negano i processi di fascistizzazione in atto a favore
di categorie come quelle del “fascismo moderno” non sono altro che
rimasticature eclettiche delle teorie operaiste legate alla repressione
addizionale operata dallo Stato-Piano.

® La teoria di Henry Grossmann, economista, esponente della scuola di
Francoforte, sul crollo del capitalismo presenta per esempio notevoli affinita
con quella della “crisi per sovraproduzione assoluta di capitale” proposta
all’epoca dal testo “L’ Ape ed il Comunista”.

36



declinato, per di piu, in modo tale che solo nel personale si potrebbero
intravvedere le contraddizioni di fondo, pit elementari e generali che,
successivamente, andrebbero elaborate e tradotte in termini generali e
quindi in termini politici. La ripresa, da parte del movimento
femminista, della tesi cattolica della famiglia come cellula originaria
della societa ha avuto questo preciso significato. Ovviamente per il
movimento femminista si trattava di assumere questo presunto dato di
fondo per evidenziare la sussistenza di una contraddizione considerata
primaria e sostanzialmente antagonistica anche nel proletariato e nelle
masse popolari, la contraddizione tra Donna e Uomo.

In generale tali teorie, in cui si faceva strada I’influenza del
postmodernismo di destra, hanno rappresentato in realta il vero inizio
dell’influenza del post-modernismo di sinistra che, quindi, va datato
nell’emergere dell’egemonia del “marxismo cristico”, del “freudo-
marxismo”, dell” “Operaismo” e del “femminismo” nei movimenti
degli anni Settanta. Di conseguenza, sostanzialmente prima che alcuni
intellettuali ne formulassero in forma piu esplicita alcuni temi di
fondo. Condivise da gran parte del ceto politico dei militanti
dell’estrema sinistra degli anni Settanta, queste teorie hanno giocato
un ruolo funzionale alla gestione dei movimenti di massa proletari e
popolari potenzialmente rivoluzionari, che ha favorito la loro
liquidazione. All’interno di questo tipo di concezioni trovavano
spazio, non certo solo in Francia, anche le concezioni di Foucault sul
micropotere. Tutto questo ha contribuito alla frammentazione delle
organizzazioni e dei movimenti e alla creazione di un clima ideologico
e culturale che, in quella fase, rendeva impossibile la formazione di
una coscienza di classe e di un partito effettivamente comunista.
Un’eredita questa, che pesa ancora oggi nella sinistra e nell’estrema
sinistra del nostro paese e che ¢ testimoniata dal dominio
dell’economicismo, del “sindacalismo rivoluzionario”,
dell’intersezionalismo femminista, dell’anarchismo e quindi,
soprattutto, del movimentismo riformista e “antagonista”.

37



4. LA CRITICA DI GRAMSCI E DI
VYGOTSKIJ A PIAGET E FREUD

4.1. PIAGET E IL FREUDISMO

Una specifica ripresa del pensiero freudiano la troviamo in Jean
Piaget per quanto attiene al tema dello sviluppo cognitivo del
bambino. Il pedagogista svizzero applica le tesi freudiane alla
questione dello sviluppo del pensiero e del linguaggio infantile
ed afferma che la psiche del bambino sarebbe caratterizzata dalla
netta distinzione tra “pensiero guidato” cosciente e “pensiero
egoistico” e ‘“‘autistico” non cosciente. Secondo Piaget, il
pensiero non cosciente ¢ rivolto al soddisfacimento di pulsioni e
desideri fantastici e rappresenta lo stadio primario e basilare
nello sviluppo intellettivo. A tale forma di pensiero solo
successivamente seguirebbe, soprattutto con 1’inizio dell’eta
scolare, il pensiero “guidato” proposto al bambino attraverso
una prolungata costrizione esercitata su di lui dall’ambiente
sociale.

In questa citazione tratta dallo scritto Giudizio e ragionamento
del bambino, Piaget afferma: “E quello che Freud ha ripetuto
vigorosamente mostrando che il ‘Lustprinzip’ (principio di
piacere) é anteriore al ‘Realitdprinzip’ (principio di realta).”

Piaget fa dunque propria la tesi di Freud relativa alla scissione
tra mondo psichico del bambino governato dal principio di
piacere e pensiero logico-razionale, il quale gli verrebbe

38



proposto dalla societa. Sulla base di questa tesi, come afferma lo
psicologo e pedagogista Lev S. Vygotskij criticando le posizioni
di Piaget, il bambino vivrebbe in una realta doppia dove I’aspetto
biologico e I’aspetto sociale diventerebbero due forme che nella
sua vita interagiscono tra loro meccanicamente.

A questo proposito, nel suo scritto Pensiero e linguaggio,
Vygotskij afferma: “Il bambino non e considerato come una
parte del tutto sociale, come soggetto delle relazioni sociali, che
partecipa fin dai primi giorni della sua vita alla vita sociale di
tutto cio che gli appartiene. Il sociale e considerato come
qualcosa di estraneo al bambino, come una forza a lui esterna e
lontana, che esercita su di lui una pressione ed elimina le
procedure del pensiero sue proprie.”

Vygotskij prosegue riportando alcuni passaggi di Edouard
Claparede dalla sua prefazione al gia citato libro /1 linguaggio e
il pensiero di Piaget, che esprimono molto bene quanto appena
affermato: “Il nostro autore (Piaget) dimostra ... che la mente
del bambino viene ... tessendosi contemporaneamente su due
telai ... sovrapposti ['uno all’altro: il lavoro che si svolge al
piano inferiore é nei primi anni di gran lunga piti importante. E
il lavoro del bambino stesso ... E il piano della soggettivita, dei
desideri, del gioco, dei capricci, del ‘principio di piacere’, come
direbbe Freud. Il piano superiore é invece costruito poco a poco
dall’ambiente sociale, la cui pressione viene sempre piul
imponendosi al bambino. E il piano dell’obiettivitd, del
linguaggio, dei concetti logici, in una parola della realta.
Questo piano superiore e dapprima molto fragile: se lo si carica
troppo si piega, si sgretola, si sfonda, e gli elementi che lo
compongono vanno a cadere sul piano inferiore per mescolarsi

con quelli che appartengono a quest ultimo; altri frammenti
39



restano a mezza strada sospesi tra cielo e terra ... ciascuno di
questi piani ha la sua propria logica che si ribella ad essere
aggiogata a quella dell’altro.”

E da sottolineare come qui il pensiero di Vygotskij si avvicini a
quello di Gramsci che, per esempio, nella Lettera del carcere 551
del 7 marzo 1932, afferma: “... io credo che si attribuisca
all’atavismo'® e alla ‘mneme’! moltissimo che é meramente
storico e acquisito gia nella vita sociale, che, occorre ricordare,
incomincia subito appena si viene alla luce dal grembo materno,
appena si aprono gli occhi e i sensi cominciano a percepire. Chi
potra mai indicare dove incomincia nella coscienza o
subcoscienza il lavorio psichico delle prime percezioni
dell’'uomo-bambino, gia organizzato per ricordare cio che vede
e sente? E come allora distinguere e precisare cio che si
attribuisce all’atavismo e alla ‘mneme’?”.

Dunque secondo Gramsci e Vygotskij, non € vero che nei primi
anni di vita il bambino attraverserebbe una fase autistico-
narcisistica, che ripercorre tappe che risalirebbero alle origini
dell’'umanita e sarebbe quindi scarsamente permeabile alle

10 Col termine di eredita atavica o atavismo s’intende la presenza di caratteri
provenienti da generazioni ancestrali remote. Questo tipo di tesi ha svolto un
ruolo nella comparsa delle concezioni del darwinismo sociale, di cui I’italiano
Cesare Lombroso (1835-1909) ¢ stato 1’esponente di maggiore spicco con la
sua creazione dell’antropologia criminale fondata sulla teoria che sarebbe
possibile individuare la natura ‘patologica’ del criminale mettendo in
correlazione presunte ‘deformita mentali’ e ‘anomalie somatiche’ in
riferimento a una serie di fattori tra cui, appunto, anche I’atavismo.

' Mneme ¢ un termine utilizzato dal biologo tedesco Richard Wolfgang
Semon (1859) per indicare la memoria e l'ereditd delle caratteristiche
acquisite dagli organismi viventi. Semon si avvaleva di questo concetto anche
per spiegare l'evoluzione sociale.

40



influenze sociali. Non esiste uno stacco nello sviluppo della
personalita dell’individuo, una separazione tra una prima fase
narcisista ¢ una seconda fase piu tardiva dove, via via, si
adeguerebbe alle esigenze sociali. Gramsci e Vygotskij
affermano che sin dall’inizio 1’individuo € un essere sociale, sin
dall’inizio ¢ immerso in un processo storico ed ¢ quindi un
prodotto di questo processo. Non si pud dire quindi che il
bambino sia caratterizzato dagli elementi istintuali perché tali
elementi sono gia in qualche modo trasformati dentro questo
processo. Il bambino assimila qualcosa di gia trasformato perché
tutto quello che lo circonda ha a che fare con la storia, con la
trasformazione e con lo sviluppo sociale.

4.2. JEAN PIAGET, MARIA MONTESSORI E IL
MODELLO DELLA SCUOLA CLASSISTA

La teoria di Piaget tende quindi ad enfatizzare la distanza che
separerebbe la soggettivita del bambino dall’apprendimento
razionale e dall’acquisizione dei concetti. Questo tipo
d’impostazione trova riscontri non solo nella pedagogia svizzera
di quegli anni ma anche, per esempio, nella scuola di Maria
Montessori. Quest’ultima, aderente al fascismo, ha per vari anni
cooperato attivamente alla formazione del personale scolastico
operante sotto tale regime.

In entrambi 1 casi, cid0 che emerge ¢ il fatto che il bambino
sarebbe portatore di una propria originaria spontaneita che, nel
caso di Piaget, gli precluderebbe la possibilita di un rapporto
immediato con il pensiero concettuale, mentre nel caso della
Montessori sarebbe addirittura la base da cui partire per

41



sviluppare gradualmente le sue conoscenze e la sua personalita.
Si tratta di concezioni che, di fatto, incidono sull’educazione e
sulla formazione scolastica dei bambini delle classi subalterne e
che approdano all’esito obiettivo della necessita di dare ai
bambini di queste classi sociali semplicemente un’istruzione di
base, ossia quella che un tempo si riduceva a saper leggere,
scrivere e far di conto. Un’impostazione quindi pienamente in
linea con la scuola del periodo fascista e con gli indirizzi, nello
specifico, dettati da Gentile.

A questo proposito, nel paragrafo 123 del Quaderno I del
carcere Gramsci afferma: “La Svizzera ha dato un grande
contributo alla pedagogia moderna ...in realta questa
pedagogia e una forma confusa di filosofia connessa {a} una
serie di regole empiriche. Non si e tenuto conto che le idee di
Rousseau sono una reazione violenta alla scuola e ai metodi
pedagogici dei Gesuiti e in quanto tale rappresentano un
progresso: ma si € poi formata una specie di chiesa che ha
paralizzato gli studi pedagogici e ha dato luogo a delle curiose
involuzioni (nelle dottrine di Gentile e del Lombardo-Radice).
La «spontaneita» e una di queste involuzioni: si immagina quasi
che nel bambino il cervello sia come un gomitolo che il maestro
aiuta a sgomitolare. In realta ogni generazione educa la nuova
generazione, cioe la forma, e [’educazione e una lotta contro gli
istinti legati alle funzioni biologiche elementari, una lotta contro
la natura, per dominarla e creare l'uomo «attualey alla sua
epoca. Non si tiene conto che il bambino da quando incomincia
a «vedere e toccarey, forse da pochi giorni dopo la nascita,
accumula sensazioni e immagini, che si moltiplicano e
diventano complesse con [’apprendimento del linguaggio. La
«spontaneitay se analizzata diventa sempre piu problematica.”

42



Gramsci quindi evidenzia il nesso tra sensazioni, percezioni €
rappresentazioni e sviluppo di un pensiero concettuale. Anche
rispetto a questo, in contrapposizione alle posizioni di Piaget,
esiste una sintonia con il pensiero di Vygotskij. Considerando
infatti Piaget, emerge una scissione tra 1’apprendimento del
linguaggio e la prima fase della vita del bambino relativa al
predominio dell’egocentrismo. Infatti, secondo il pedagogista
svizzero, il bambino, in quanto egocentrico, tenderebbe a
coltivare un pensiero autistico che sfuggirebbe alla dimensione
del linguaggio. Piaget afferma: “Il pensiero guidato e cosciente,
cioé persegue fini che sono presenti allo spirito di colui che
pensa;, e intelligente, cioe e adatto alla realta e cerca di agire su
di essa; e suscettibile di verita ed errore ed e comunicabile
attraverso il linguaggio. Il pensiero autistico e inconscio, cioe
persegue fini o si pone problemi che non sono presenti alla
coscienza. Non e adattato alla realta esteriore ma crea a sé
stesso una realta di fantasia o di sogno, tende non gia a stabilire
delle verita, ma a soddisfare dei desideri e rimane strettamente
individuale senza essere comunicabile cosi com’e attraverso il
linguaggio. Esso infatti procede per immagini e per poter
divenire comunicabile deve ricorrere a processi indiretti
evocando per mezzo di simboli e di miti i sentimenti che lo
dirigono”. Jean Piaget I/ linguaggio e il pensiero

Vygotskij, in linea con Gramsci e in contrapposizione a Piaget,
sostiene invece che gia con I'inizio dell’apprendimento del
linguaggio del bambino ¢ presente una dimensione sociale.
Afferma infatti che tale dimensione ¢ quella della
“comunicazione, del legame sociale, dell’azione su coloro che
sono attorno, sia da parte degli adulti che del bambino.”

43



In questo modo, sia Gramsci che Vygotskij evidenziano anche
come, sin dall’inizio, il bambino entri in rapporto con il processo
relativo alla conoscenza della realta.

A questo proposito, secondo Vygotskij, il linguaggio verbale e il
pensiero concettuale sono inseparabili. Facendo riferimento al
linguaggio nei termini di una generalizzazione degli aspetti che
si presentano riflessi, in modo specifico e particolare, nelle
sensazioni e nelle rappresentazioni, Vygotskij introduce il
pensiero inteso come pensiero concettuale e come riflesso della
realta. Afferma infatti: “La parola si riferisce sempre non ad un
solo oggetto singolare, ma a tutto un gruppo o a tutta una classe
di oggetti. In virtu di cio, ogni parola rappresenta una
generalizzazione nascosta, ogni parola gia generalizzata, e dal
punto di vista psicologico il significato della parola e prima di
tutto una generalizzazione. Ma la generalizzazione... € uno
straordinario atto verbale del pensiero, che riflette la realta in
modo assolutamente diverso da come é riflessa nelle sensazioni
e nelle percezioni immediate. Quando si dice che il salto
dialettico non é solo nel passaggio dalla materia non pensante
alla sensazione, ma anche nel passaggio dalla sensazione al
pensiero, si vuol dire che il pensiero riflette la realta nella
coscienza in modo qualitativamente diverso da come lo fa la
sensazione immediata.” (citato, Vygotskij)

4.3. PIDEALISMO SOGGETTIVO DI PIAGET

Vygotskij qui ha sostanzialmente ragione contro Piaget, anche
se non si puo dire che la differenza tra il pensiero concettuale,
che presuppone alla base dei processi di generalizzazione, e le

44



sensazioni e le rappresentazioni, sia una differenza assoluta. Se
lo fosse, non si potrebbe passare dalle sensazioni e dalle
rappresentazioni al salto relativo al pensiero concettuale e quindi
si ricadrebbe nell’idealismo filosofico. Vygotskij comunque
afferma, contro Piaget, che il problema della conoscenza ¢
relativo ad una sempre piu adeguata riflessione della realta
oggettiva. All’opposto Piaget nega sostanzialmente il problema
della conoscenza o lo riduce ad un prodotto dell’interazione
sociale e, in questo modo, enfatizza il ruolo dell’attivita del
soggetto a scapito della comprensione dei processi che
tendenzialmente lo determinano. Piaget infatti afferma: “Solo
una comodita di linguaggio (il che ci trascina, se non ci stiamo
attenti, a tutta una teoria realistica della conoscenza, e cioé
fuori della psicologia) puo autorizzarci a parlare della
‘causalita’ come di una relazione interamente indipendente
dalla presa di coscienza che si ha di essa. In realta vi sono tanti
tipi di causalita quanti sono i tipi o gradi di presa di coscienza.
... La successione di questi tipi non puo mai essere considerata
chiusa, e i tipi di relazione di cui fanno uso attualmente [l’adulto
e lo scienziato sono probabilmente solo provvisori, proprio
come quelli di cui si sono serviti il bambino e il primitivo”. (Il
linguaggio e il pensiero, Piaget). In questo modo Piaget nega che
le cause oggettive che spiegano la realta, nell’attivita del
bambino esistono indipendentemente dalla sua capacita di
percepirla, rappresentarla ed eventualmente concettualizzarla e
nega che sia necessario un processo affinché il bambino arrivi a
una consapevolezza adeguata della realta. Piaget si colloca su
una linea che afferma I’idealismo soggettivo proprio della
decadenza dell’imperialismo, riprendendo in chiave reazionaria
Kant e riproponendolo nella forma del neopositivismo

45



5. IL MAOISMO E LA QUESTIONE
DELL’IDEOLOGIA

5.1.IL MAOISMO: IL TERZO E PIU SVILUPPATO
STADIO DEL MARXISMO-LENINISMO

Il maoismo ha sviluppato il marxismo e il leninismo in tutti i campi
fondamentali della teoria e dell’ideologia rivoluzionaria del
proletariato. Il maoismo ha dato particolare importanza alla
dimensione dell’ideologia riguardante lo sviluppo e ’applicazione
della filosofia del materialismo storico e dialettico a tutti gli aspetti
della vita sociale e della prassi politica. Questo sia rispetto al rapporto
con le masse, che ai singoli militanti, che al partito.

Ha sottolineato che sia nel partito, sia in ogni individuo appartenente
al proletariato e alle masse popolari, in ogni militante e in ogni quadro
dirigente, si riflette anche la contraddizione tra borghesia ¢
proletariato. Da cui la necessita di un’incessante lotta contro
I’influenza dell’ideologia borghese al fine di affermare in tutti i campi
I’ideologia proletaria.

Il maoismo ha dato anche una risposta alle questioni del rapporto tra
personale e politico, privato e pubblico, individuale e collettivo,
coscienza di classe e prassi militante, dirigenti e diretti, partito e masse
popolari.

L’imperialismo, nella sua fase terminale, ¢ caratterizzato

dall’offensiva reazionaria contro le masse popolari di tutto il mondo

con la sua marcia verso il fascismo, con la guerra dispiegata contro il
46



proletariato e 1 popoli oppressi € con una nuova guerra mondiale
interimperialista. In questo contesto, la borghesia ha posto difronte alle
masse popolari, al proletariato, ai militanti e ai quadri rivoluzionari del
Movimento Comunista Internazionale, nuovi problemi di fondo che
richiedono, anche sul piano della formazione intellettuale, psicologica
e morale, una risposta pienamente all’altezza per contrastare
adeguatamente ’ideologia dominante.

5.2.IL MAOISMO E L’UNICA ALTERNATIVA ANCHE
SUL PIANO FILOSOFICO E CULTURALE

Con il maoismo il concetto di “ideologia” si ¢ affermato come visione
del mondo basata sulla filosofia del materialismo dialettico. Intesa in
questo senso, 1’ideologia del proletariato si contrappone, tra I’altro,
alla cultura borghese che, nella fase terminale dell’imperialismo, ¢
egemone rispetto a tutti i versanti delle relazioni e della vita politica e
sociale. Il maoismo ¢ oggi I'unica alternativa a tutto il pattume
culturale e filosofico che si riallaccia alla cultura di destra
dell’antilluminismo e dell’anticapitalismo romantico, del liberalismo,
del fascismo e del revisionismo moderno. All’interno di questo quadro
assume una rilevanza particolare la lotta contro la linea Nietzsche-
Heidegger che, in particolare oggi, trova espressione nel
postmodernismo di destra e di “sinistra”.

5.3. TUTTI GLI INDIVIDUI HANNO UN CARATTERE
DI CLASSE

Come messo in primo piano dal maoismo, sulla base della divisione
in classi della societa e come suo riflesso, tutti gli individui hanno un
carattere e un’impronta di classe e sono attraversati sul piano sociale,
politico, ideologico e psicologico dalla contraddizione di classe. Tutti
¢li individui, a partire dalla nascita, consapevolmente o meno, fanno

47



anche delle scelte di classe, si formano sul piano intellettuale, su quello
psicologico e su quello relativo alla personalita, in parte assimilando
meccanicamente 1’ideologia del proprio ambiente sociale e in parte
dando delle proprie specifiche risposte alle contraddizioni di vario tipo
in cui si ritrovano direttamente o indirettamente impigliati. In questo
senso, i singoli all’interno di una determinata collocazione e di un
determinato ambiente di classe sono anche il prodotto di una serie di
scelte, di una continua e complessa ramificazione in cui le scelte
effettuate in precedenza svolgono un ruolo condizionante rispetto alle
scelte future. Tutte queste scelte hanno un carattere di classe. Quindi
il carattere di classe di un individuo si esprime, spesso in forma
estremamente complessa ¢ mediata, su tutti i piani (economico,
sociale, ideologico, politico) e livelli (individuale e collettivo,
pubblico e privato, personale e politico, ecc.) e attraversa tutte le
relazioni.

5.4.UNA SCELTA DI VITA: LA POLITICA AL PRIMO
POSTO

Nel capitalismo la personalita dei singoli individui, soprattutto di
quelli appartenenti agli strati inferiori e intermedi della piccola
borghesia, tende meccanicamente a coltivare interessi individuali e
particolari in contrapposizione agli interessi sociali e collettivi.
L’unica adeguata risposta a tale contraddizione, per quanto ¢ possibile
nella societa capitalistica, consiste in una lotta politica e ideologica
capace di porre al centro teoricamente e praticamente 1’assunzione del
primato della politica come guida e direzione della vita individuale e
collettiva nella prospettiva della costruzione del partito del proletariato
e dello sviluppo di un processo rivoluzionario. In contrapposizione al
punto di vista individualistico che tende a dominare spontaneamente,
in particolare nella piccola borghesia, dal punto di vista del
proletariato le diverse soggettivita devono rapportarsi reciprocamente
come espressione di una funzione sociale collettiva.
48



Quella maoista ¢ una visione che si contrappone alle concezioni e
pratiche correnti nella sinistra radicale e nell’estrema sinistra del
nostro paese, caratterizzate dalla lotta per la conquista di piccoli spazi
di potere, dalla ricerca di un ruolo personale e dalla predominanza di
interessi e desideri soggettivi individuali e particolaristici. Questo tipo
di concezioni liberali, revisioniste ed opportuniste, strutturano
relazioni di dipendenza nei confronti della “base di militanti” e dei
livelli avanzati del proletariato e delle masse popolari, promuovono
pratiche di assoggettamento, adulazione e corruzione morale e
materiale. Tali forme e modalita di relazione incentivano
contemporaneamente atteggiamenti di delega, deresponsabilizzazione
e sudditanza. Cosa che si traduce anche nel voler attribuire a cause
esterne a s¢ la scarsa tensione e propensione soggettiva all’assunzione
di atteggiamenti e ruoli dirigenti negli ambiti collettivi e nei rapporti,
ai vari livelli, con le masse.

Quest’impostazione dunque caratterizza non solo le relazioni tra le
diverse soggettivita individuali all’interno delle organizzazioni
borghesi opportuniste ¢ movimentiste, dove tutto questo si esprime in
logiche concorrenziali volte a definire rapporti di tipo competitivo, ma
quello che ¢ ancora piu decisivo ¢ il fatto che svolge un ruolo di
corruzione e di passivizzazione tra i settori avanzati del proletariato,
dei giovani e delle donne delle masse popolari.

5.5.IL RUOLO REAZIONARIO DEGLI “ESPERTI” E
DEGLI INTELLETTUALI DI PROFESSIONE

Gli intellettuali nel senso comune del termine e quindi coloro che
solitamente svolgono un certo tipo di professione sono portati
spontaneamente a una deformazione ideologica, che si sintetizza nella
tendenza a identificarsi in un presunto ruolo dirigente ed egemonico,
di per sé connaturato all’appartenenza al ceto intellettuale. Senza una
reale trasformazione politica e ideologica, la sinistra di tale strato

49



tende a riprodursi come “casta” e a pretendere d’imporre la sua
egemonia sul proletariato. Queste figure sociali, accomunate da un
lato dal predominio del lavoro intellettuale e dall’altro dal rigetto del
problema e della necessita della propria trasformazione ideologica, nel
momento in cui entrano in rapporto con il marxismo tendono a
utilizzare questo rapporto per mettere la base dei militanti e gli
elementi avanzati del proletariato ¢ delle masse popolari in una
posizione di subordinazione e dipendenza. Le logiche che
caratterizzano queste figure sono “aristocratiche” e paternaliste.
Guardano il mondo dall’alto in basso, disprezzano in modo pit 0 meno
profondo il proletariato e concepiscono il “popolo” come un “insieme
di bambini” da far crescere un po' alla volta. Il problema si pone in
modo per certi versi analogo, ma in forma rovesciata, per chi ha un
tipo di formazione professionale prevalentemente indirizzata al lavoro
manuale. In questo caso si tende a introiettare a proprio sfavore la
struttura dei rapporti di dipendenza imposta socialmente con la
separazione tra lavoro intellettuale e lavoro manuale. Una
conseguenza ¢ la tendenza a estraniarsi dal “lavoro intellettuale”
militante, finendo contemporaneamente pero per idealizzare la figura
dell” “intellettuale esperto”, con conseguente delega di compiti e
rinuncia ad affrontare il lavoro politico e teorico.

5.6.LA TENDENZA ALLA DELEGA DELLE DONNE
MILITANTI

Mediamente, le donne militanti tendono ad assumere nelle
organizzazioni politiche una posizione di subordinazione e di delega
rispetto ai maschi, che presentano in maniera speculare atteggiamenti
regressivi subdolamente protettivi nei loro confronti, confermandole
nella loro tendenza a mantenersi in una posizione di arretratezza
politica e ideologica. Ne deriva che, nel quadro di questa arretratezza,
le logiche della dipendenza e della delega si perpetuano nella
rivendicazione dell’abbassamento della qualita, della riduzione del
50



livello della complessita, della semplificazione del linguaggio e dei
concetti. Una delle manifestazioni particolari assunte da questa
posizione improntata alla delega ¢ quella di concepire la propria
crescita, maturazione e assunzione di responsabilita politiche, nel
quadro di una logica concorrenziale. In questo caso la valorizzazione
della propria militanza ¢ vista come un esito della destrutturazione e
del depotenziamento della funzione di direzione anche nel caso di
un’organizzazione politica effettivamente comunista. Bisogna quindi
notare come a volte, in certe compagne, ci0 si coniughi con un
pensiero di tipo femminista e tenda spontaneamente in una direzione
tipica del post-modernismo di sinistra.

5.7.MAO E L’UNIVERSALITA DELLA
CONTRADDIZIONE

Mao ha posto in primo piano la lotta tra linea nera e linea rossa,
politica reazionaria e politica rivoluzionaria, ideologia borghese e
ideologia proletaria. Il maoismo ha sviluppato la dialettica e la teoria
della conoscenza affermando 1’universalita della contraddizione e
considerando tutte le altre leggi della dialettica come manifestazioni e
articolazioni di questa legge universale. Mao ha affermato che la
contraddizione ¢ il motore dello sviluppo di tutte le cose e quindi
anche della costruzione di un partito effettivamente comunista, di un
partito marxista-leninista-maoista, che oggi deve sottolineare
soprattutto il maoismo.

NUOVA EGEMONIA

51



