
1 
 

 

 

 

CONTRIBUTI ALLA CRITICA 
DELL’IDEOLOGIA DECADENTE 

DELL’IMPERIALISMO  
 

 

 

 

 

                 

 

                      NUOVA EGEMONIA 
 



2 
 

 

 

CONTRIBUTI ALLA CRITICA 
DELL’IDEOLOGIA DECADENTE 

DELL’IMPERIALISMO  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

INDICE 

 

 

Cap.1. L’IDEOLOGIA BORGHESE NELLA PRIMA 
FASE DEL CAPITALISMO 

L’ILLUMINISMO E LA SOCIETÀ ORIGINARIA DEGLI “UOMINI 
UGUALI PER NATURA” 

IL LIBERALISMO E L’USO APOLOGETA DEL “MITO DEL “BUON 
SELVAGGIO”  

LA CRITICA DI MARX AL LIBERALISMO: LE “ROBINSONATE” 
DELL’ECONOMIA POLITICA 

LO SVILUPPO DEL MARXISMO E LA DISSOLUZIONE 
DELL’ECONOMIA POLITICA CLASSICA 

 

Cap.2. L’IDEALISMO SOGGETTIVO: LA FILOSFIA 
DELLA FASE DECADENTE DEL CAPITALISMO 

LA CRISI DEL SISTEMA HEGELIANO E IL RITORNO A KANT 

LA RIPRESA DEI TEMI DELLA LOTTA CONTRO L’ILLUMINISMO E 
L’AFFERMAZIONE DELL’IDEALISMO SOGGETTIVO 

LA LINEA NIETZSCHE-HEIDEGGER: UNA PSEUDOFILOSOFIA PER 
UNA PRASSI POLITICA ULTRAREAZIONARIA 

APOLOGETICA DIRETTA E APOLOGETICA INDIRETTA  

HEIDEGGER AL SERVIZIO DEL NAZI-FASCISMO E 
DELL’IMPERIALISMO 



4 
 

Cap.3. LA CRITICA DI ANTONIO GRAMSCI A FREUD 
E ALLA PSICANALISI 

FREUD E IL CLIMA CULTURALE DELL’IMPERIALISMO DECADENTE 

FREUD: LIBERALISMO E FASCISMO 

LA METAPSICOLOGIA FREUDIANA COME CONCEZIONE DEL 
MONDO 

UNA TESI DI GRAMSCI: FREUD E DE MAN SOSTENITORI 
DELL’APOLOGIA INDIRETTA DEL CAPITALISMO 

LA CRITICA DI GRAMSCI E LA NECESSITÁ DI UN ORDINE MORALE 
ED INTELLETTUALE 

GRAMSCI E LA FIGURA SOCIALE DEGLI “UMILIATI E OFFESI” 

ANTONIO GRAMSCI E GIULIA SCHUCHT: LA LOTTA IDEOLOGICA DI 
GRAMSCI SUL TERRENO DEL “PERSONALE” E DEL “PRIVATO” 

IL FREUDOMARXISMO DI WILHEM REICH COME ESPRESSIONE 
DELLA CONCEZIONE DEL MONDO DEGLI “UMILIATI E OFFESI” 

 

HERBERT MARCUSE TRA “MARXISMO CRITICO”, 
FREUDOMARXISMO ED OPERAISMO 

 

Cap.4. LA CRITICA DI GRAMSCI E DI VYGOTSKIJ A 
PIAGET E FREUD 

PIAGET E IL FREUDISMO 

JEAN PIAGET, MARIA MONTESSORI E IL MODELLO DELLA SCUOLA 
CLASSISTA 

L’IDEALISMO SOGGETTIVO DI PIAGET 



5 
 

 

 

Cap.5. IL MAOISMO E LA QUESTIONE 
DELL’IDEOLOGIA 

IL MAOISMO: IL TERZO E PIÚ SVILUPPATO STADIO DEL MARXISMO-
LENINISMO 

IL MAOISMO È L’UNICA ALTERNATIVA ANCHE SUL PIANO 
FILOSOFICO E CULTURALE 

TUTTI GLI INDIVIDUI HANNO UN CARATTERE DI CLASSE 

IL RUOLO REAZIONARIO DEGLI “ESPERTI” E DEGLI 
INTELLETTUALI DI PROFESSIONE 

UNA SCELTA DI VITA: LA POLITICA AL PRIMO POSTO 

LA TENDENZA ALLA DELEGA DELLE DONNE MILITANTI 

MAO E L’UNIVERSALITÁ DELLA CONTRADDIZIONE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

1. L’IDEOLOGIA BORGHESE NELLA 
PRIMA FASE DEL CAPITALISMO 
 
 
 
 
 

1.1. L’ILLUMINISMO E LA SOCIETÀ ORIGINARIA  
             DEGLI “UOMINI UGUALI PER NATURA” 

I modi di produzione relativi alle società precapitalistiche (comunismo 
primitivo, schiavismo e feudalesimo) erano caratterizzati da un basso 
grado di sviluppo delle forze produttive. Le società schiavista e 
feudale erano divise in classi e le classi dominanti si reggevano 
sull’oppressione e sullo sfruttamento della maggioranza della 
popolazione. Lo scarso sviluppo della capacità produttiva aveva come 
conseguenza che la vita sociale e i bisogni che da essa derivavano 
erano limitati. 

Per quanto riguarda il Medioevo, le relazioni sociali erano 
caratterizzate sul piano sovrastrutturale dall’ideologia reazionaria 
dell’aristocrazia feudale e della chiesa, in particolare da quella 
rappresentata dal papato. 

L’illuminismo ha rappresentato un movimento ideologico e culturale 
di critica radicale delle idee conservatrici che hanno caratterizzato il 
periodo medievale. Alle superstizioni, al fanatismo e all’oscurantismo 
propagandati tra le masse popolari dall’aristocrazia feudale e dalle 
istituzioni ecclesiastiche collegate ad essa, l’illuminismo ha 
contrapposto l’uso della ragione come guida per la trasformazione 
della realtà al servizio degli interessi dell’umanità. Tutto questo 
trovava una sintesi nel moto rivoluzionario borghese “libertà, 
eguaglianza, fraternità”. 



7 
 

All’interno del movimento illuminista, in particolare tramite il ruolo 
svolto dalla figura di Jean-Jacques Rousseau, è emerso il “mito del 
buon selvaggio”, che rappresentava un’idealizzazione di una presunta 
società originaria. Secondo tale mito, l’uomo buono per natura viene 
successivamente corrotto da un ordine sociale che non è naturale, ma 
fondato su convenzioni. L’idealizzazione di una presunta “società 
originaria” si presentava nella forma di una concezione secondo la 
quale le società dell’antichità erano caratterizzate da un certo 
equilibrio come risultante dell’operare di vari individui uguali per 
natura che, nel momento stesso in cui perseguivano il loro tornaconto, 
avrebbero contribuito anche ad un ordinamento sociale armonico. 

L’illuminismo, anche con il “mito del buon selvaggio”, supporta il 
protagonismo rivoluzionario di una nuova classe che, in una serie di 
paesi europei, con le rivoluzioni borghesi si affermerà anche sul piano 
politico sulle rovine del vecchio sistema feudale. 

Anche sulla base del mito della presunta originaria uguaglianza 
sociale e naturale degli uomini, si fa largo una concezione 
individualistica dell’uomo come fondamento della nuova società 
borghese. 

 

1.2.  IL LIBERALISMO E L’USO APOLOGETA  
DEL MITO DEL “BUON SELVAGGIO” 

Il mito illuminista del buon selvaggio viene però successivamente 
riproposto in una forma sempre più apologeta dei rapporti capitalistici, 
al fine di sostenere il primato del ruolo dell’iniziativa del singolo 
all’interno dei rapporti economico-sociali. Lo Stato viene considerato 
il prodotto di un libero accordo tra individui. Si tratta della teoria 
liberale, dell’ideologia di una borghesia che, ormai approdata al 
potere, ha la necessità di mistificare il ruolo dello Stato e di occultare 
le contraddizioni di classe. Il capitalismo, entrando nella sua fase 



8 
 

espansiva, promuove l’ideologia liberale al fine di legittimare e dare 
ulteriore impulso allo sviluppo del suo sistema politico e sociale. 

 

1.3. LA CRITICA DI MARX AL LIBERALISMO: LE 
“ROBINSONATE” DELL’ECONOMIA POLITICA 

Il “mito del buon selvaggio”, riproposto in versione liberale con la sua 
enfatizzazione dell’individuo, rappresenta un tipo di concezioni che 
Karl Marx, nella prima pagina della sua introduzione a Per la Critica 
dell'economia politica, di cui riportiamo alcune citazioni, definisce 
“robinsonate”. La critica di Marx deriva dalla sua impostazione 
materialistico-storica che afferma che è la struttura economica a 
determinare la vita sociale e di conseguenza anche gli stessi individui. 
Marx demistifica quindi come antistoriche le interpretazioni liberali. 

A questo proposito Marx afferma: “Il singolo cacciatore e pescatore 
considerati isolatamente, da cui prendono le mosse Smith e Ricardo, 
appartengono alle invenzioni prive di fantasia delle robinsonate del 
XVIII secolo, le quali, al contrario di come gli storici immaginano, 
non esprimono affatto una semplice reazione all’eccessiva 
raffinatezza o un ritorno ad un male inteso stato di natura.” [Karl 
Marx, Introduzione alla critica dell’economia politica, 1857]. 

In queste righe iniziali, Marx sottolinea come le concezioni che 
dominavano nell’economia politica borghese dell’epoca non 
rappresentassero realmente un richiamo a rapporti economici relativi 
ad una qualche primordiale società precapitalistica. 

Marx qui fa soprattutto riferimento all’economia politica classica e ai 
suoi principali esponenti Adam Smith e David Ricardo. Questa teoria 
economica conteneva in sé una contraddizione di fondo tra la 
concezione filosofico-ideologica e il metodo che di fatto applicava. Se 
rispetto alla concezione filosofico-ideologica veniva posta in primo 
piano l’idea che invece di partire dall’organizzazione sociale si 



9 
 

trattava di partire dall’individuo e, di conseguenza, di concepire le 
leggi economiche della società borghese come espressione della 
generalizzazione dei comportamenti individuali, dal punto di vista 
dell’impostazione del metodo invece, pur cadendo di volta in volta 
nell’empirismo e nell’intellettualismo anti-dialettico, l’economia 
politica classica si muoveva in una direzione diversa, quella della 
spiegazione dell’organismo economico come un tutto legato a leggi e 
rapporti di fondo. Rispetto al metodo rappresentava quindi la 
comparsa di una nuova scienza, che procedeva nella direzione della 
comprensione dei rapporti capitalistici nella misura in cui questo 
serviva alla società borghese nella sua lotta contro l’aristocrazia 
feudale. 

Lo stesso Marx prosegue con un parallelo tra queste concezioni e la 
teoria di Rousseau: “Così come il contrat social di Rousseau, il quale 
mette in rapporto, collegandoli tra loro per mezzo di un contratto, dei 
soggetti per natura indipendenti, non si basa affatto su tale 
naturalismo. Questa è solo l’apparenza, ed è unicamente l’apparenza 
estetica delle piccole e grandi robinsonate. In realtà si tratta piuttosto 
dei primi segni della "società civile"1, la quale si andava preparando 
fin dal XVI secolo e che nel XVIII si avviava a passi da gigante verso 
la propria maturità. In questa società della libera concorrenza il 
singolo appare sciolto dai vincoli naturali ecc., che nelle epoche 
precedenti facevano di lui l’elemento accessorio di un conglomerato 
umano determinato e circoscritto. Agli occhi dei profeti del Settecento, 
sulle cui spalle Smith e Ricardo poggiano ancora saldamente, questo 
individuo del XVIII secolo – che è il prodotto da un lato della 
dissoluzione delle forme sociali feudali, dall’altro delle forze 
produttive sviluppatesi più di recente, a partire dal XVI secolo – 
appare come un ideale la cui esistenza appartiene al passato. Non 

 
1 Qui intesa da Marx nel senso dell’insieme dei rapporti economico-sociali. 

 



10 
 

come un risultato storico, ma come il punto di partenza della storia.” 
[Karl Marx, Introduzione alla critica dell’economia politica, 1857]. 

In questo passaggio quindi, Marx rileva come, sul piano dell’ideologia 
borghese dell’epoca, quelle che in effetti sono categorie relative a un 
prodotto storico-sociale vengono presentate in forma mistificata come 
originarie e quindi “naturali”. 

Approfondendo il nesso tra i rapporti sociali borghesi e la formazione 
dell’individuo borghese, Marx sottolinea il fatto che, nel capitalismo, 
i rapporti economici e sociali tra gli individui non si presentano 
apertamente ed esplicitamente come tali e quindi anche come inerenti 
all’appartenenza a determinate classi sociali, ma come nessi esterni, 
espressione di una concorrenza che si determinerebbe tra soggetti che 
perseguono propri specifici interessi. Marx afferma: “Infatti, in 
quanto individuo conforme a natura, - secondo la concezione che essi 
avevano della natura umana – egli non appare come formatosi nel 
corso della storia, bensì come posto dalla natura stessa. Questa 
illusione ha caratterizzato finora ogni epoca nuova. […] È solo nel 
XVIII secolo, nella “società civile”, che le diverse forme del contesto 
sociale si presentano al singolo come un semplice mezzo per 
raggiungere i suoi scopi individuali, come una necessità esteriore. Ma 
l'epoca che genera questa prospettiva, cioè quella dell'individuo 
isolato, è per l’appunto l’epoca in cui i rapporti sociali (da questo 
punto di vista, generali) sono fino a questo momento i più sviluppati.” 
[Karl Marx, Introduzione alla Critica dell'economia politica, 1857].  

Dunque questo tipo di apparente scissione, dove il ruolo degli interessi 
economici del singolo soggetto appare predominante nella genesi e 
nella configurazione dei rapporti sociali, dove quindi i rapporti sociali 
appaiono espressione di quella “natura umana” che farebbe sì che 
l’uomo  possa presentarsi ed affermarsi solo come “individuo” in 
“competizione con altri individui”, ha le sue basi nelle leggi dei 
rapporti capitalistici che, una volta date, si affermano al di là della 



11 
 

coscienza e della volontà degli uomini ed assumono quindi 
l’apparenza di rapporti naturali ed eterni. 

 

1.4. LO SVILUPPO DEL MARXISMO E LA DISSOLUZIONE 
DELL’ECONOMIA POLITICA CLASSICA 

Consolidato il proprio potere, negli sviluppi storici successivi, in 
particolare dopo il 1848, dovendo far fronte all’emergere del 
movimento del proletariato e delle sue lotte rivoluzionarie, la 
borghesia diventa una classe reazionaria e cerca di accordarsi con le 
classi dell’aristocrazia e i residui politici ed economici del vecchio 
regime, andando a promuovere la formazione di un corrispondente 
blocco dominante. Questo avviene con gradi e modalità diverse nei 
differenti paesi europei. Di fronte al mutamento della situazione, 
anche l’economia politica classica entra in crisi e si dissolve. La 
sinistra ricardiana aveva ormai passato i confini della concezione 
borghese, si muoveva verso l’elaborazione di un pensiero economico 
al servizio del proletariato e sollecitava quindi la genesi di una teoria 
economica effettivamente scientifica e contemporaneamente 
corrispondente alla lotta contro il sistema dello sfruttamento 
capitalistico. Sulla base di tale dissoluzione, dal lato della teoria 
economica borghese inizia a prendere piede e a svilupparsi 
“l’economia volgare” caratterizzata dal ruolo centrale dell’ideologia 
reazionaria che, in contrapposizione al lato scientifico dell’economia 
classica, tenta di dare un qualche fondamento intellettualistico alla 
concezione dell’individuo come punto di partenza per la formazione e 
la comprensione dei rapporti economici. Tutto ciò verrà sistematizzato 
in maniera organica alla fine dell’Ottocento da altre teorie economiche 
e, in primo luogo, dall’economia neoclassica. Questo sarà anche 
l’espressione del passaggio alla fase dell’imperialismo. Passaggio 
caratterizzato da un liberalismo ancora più reazionario di quello 
corrispondente alla fase capitalistica della libera concorrenza. 



12 
 

2. L’IDEALISMO SOGGETTIVO: LA 
FILOSFIA DELLA FASE DECADENTE 
DEL CAPITALISMO 

 

 

 

2.1. LA CRISI DEL SISTEMA HEGELIANO E IL 
RITORNO A KANT 

Nei primi anni Trenta dell’Ottocento il sistema filosofico di Hegel 
entra in crisi. Un evento che sancisce la fine della filosofia classica 
tedesca e che porta alla formazione della sinistra e della destra 
hegeliane. La sinistra eredita il pensiero illuminista antifeudale e 
anticlericale, ripreso e superato da Marx che depura la dialettica 
hegeliana dalla sua forma mistica e idealistica e fonda così le basi per 
lo sviluppo del materialismo storico e dialettico come concezione 
della storia e come teoria della conoscenza e della prassi rivoluzionaria 
del proletariato. La destra hegeliana, invece, riprende il pensiero di 
Hegel in senso reazionario, mettendo da parte la dialettica e 
conservandone solo il sistema idealistico. La dissoluzione della 
filosofia hegeliana aprirà la strada anche ad una ripresa di Kant. Un 
ritorno a un Kant soggettivizzato, cioè depurato da tutti quegli aspetti 
della sua filosofia che, sul piano della conoscenza, contenevano 
elementi di dialettica e di materialismo.  Il confronto, e in parte anche 
l’incontro tra un’interpretazione reazionaria della filosofia hegeliana e 
un Kant semplificato e deformato, porterà da un lato, tramite la 



13 
 

mediazione della fenomenologia, nella direzione dello sviluppo della 
linea Nietzsche-Heidegger e, dall’altro, al neopositivismo2.  

 

2.2. LA RIPRESA DEI TEMI DELLA LOTTA CONTRO 
L’ILLUMINISMO E L’AFFERMAZIONE 
DELL’IDEALISMO SOGGETTIVO 

Dopo il 1848, con la sconfitta delle rivoluzioni democratico-borghesi, 
prende avvio il periodo di decadenza della borghesia. Nei decenni 
successivi l’epica esperienza della Comune di Parigi (1871), lo 
sviluppo dei partiti marxisti legati a rilevanti settori di massa, le leggi 
contro i socialisti in Germania e le lotte operaie politiche e sindacali 
che ne conseguono, rafforzano e sanciscono definitivamente l’alleanza 
tra classi borghesi e classi reazionarie aristocratiche e, in un clima 
dove la borghesia ha ormai perduto ogni carattere e ruolo progressista, 
l’ideologia principale da combattere diventa quella del marxismo e 
della filosofia del materialismo storico e dialettico. Sul piano 
filosofico ciò comporterà una ripresa dei temi reazionari 

 
2 Posizioni come quelle rappresentate dal neo-idealismo hegeliano di Croce 
e Gentile rappresentavano una tendenza che cercava di riproporre un 
idealismo caratterizzato da una pseudo-dialettica derivante dalla revisione di 
quella hegeliana, finendo per arrivare a conclusioni di “rilevanza pratica e 
politica” non così distanti dalla critica della metafisica sviluppata da 
Heidegger. Nel primo caso la “pseudo-dialettica” si poneva, come ben 
evidenziato da Gramsci, al servizio della vampirizzazione dell’antitesi 
rivoluzionaria da parte della “tesi reazionaria”, con l’obiettivo di realizzare 
una sintesi che destrutturasse definitivamente l’antitesi. Nel secondo caso, la 
“critica della metafisica” di Heidegger si poneva il problema di evitare una 
contrapposizione frontale al fine di assumerne la “volontà di potenza” per 
poterla subordinare. In entrambi i casi si cercava di tematizzare sul piano 
“filosofico”, in funzione del liberalismo reazionario e del nazi-fascismo, la 
strategia della “rivoluzione-passiva”.  

 



14 
 

dell’opposizione all’illuminismo e alla Rivoluzione francese adattati 
alle necessità del nascente imperialismo. Da qui in poi, sul piano 
ideologico, la borghesia utilizzerà come principale arma la filosofia 
dell’idealismo soggettivo. Una “filosofia” che, dal punto di vista 
marxista, è solo una pseudofilosofia, una pura produzione 
intellettualistica ed apologeta.  

L’idealismo soggettivo nega l’esistenza di un mondo oggettivo e 
quindi la stessa possibilità della conoscenza oggettiva intesa come 
verità, come riflesso adeguato e pertinente delle leggi che governano 
il mondo.  

 

2.3. LA LINEA NIETZSCHE-HEIDEGGER: UNA 
PSEUDOFILOSOFIA PER UNA PRASSI 
POLITICA ULTRAREAZIONARIA 

Con l’entrata nella fase dell’imperialismo, l’idealismo soggettivo, in 
particolare nella sua versione fenomenologico-ermeneutica (linea 
Nietzsche-Heidegger), passa da un tipo di idealismo soggettivo 
incentrato sui problemi della teoria della conoscenza ad un idealismo 
soggettivo fortemente connotato in senso etico e “militante”, orientato 
cioè all’azione politica, alla contro-rivoluzione.  

Al centro viene posta cosi la questione dell’Ontologia. La “cosa in sé” 
di derivazione kantiana, diviene quindi un problema non più 
gnoseologico, ma ontologico. La “cosa in sé” è un ente inconoscibile 
che irradia verità, autenticità, spiritualità. La “cosa in sé” diventa un 
soggetto, anzi diventa il Soggetto. Il mondo oggettivo, non illuminato 
dalla “cosa in sé”, diviene un “mondo ontico”, meccanico, 
materialista, giudaico, privo di valori, un mondo dove domina la 
tecnica, la logica delle “scienze esatte” che parcellizzano e 
quantificano tutto. Diviene il mondo della Metafisica e delle sue 
pretese totalitarie che pretenderebbero di essere potatrici di concezioni 
del mondo di valore universale.   



15 
 

Via via che il capitalismo perde definitivamente il suo slancio vitale e 
si avvia ad entrare nella fase terminale, quella dell’imperialismo, la 
lettura apologetica del capitalismo, che si sviluppa su tutti i piani 
dell’ideologia (teoria economica, teoria politica, sociologia, 
psicologia, cultura, letteratura, arte, ecc.) in stretta relazione con 
l’affermazione dell’idealismo soggettivo in campo filosofico, assume 
un ruolo di primo piano. Essa si suddivide in apologetica diretta e 
apologetica indiretta. 

 

2.4. APOLOGETICA DIRETTA E APOLOGETICA 
INDIRETTA 

L’apologetica diretta tende a celare e a negare le contraddizioni della 
società capitalistica che si rivelano sempre più nettamente. Tali 
contraddizioni vengono derubricate ad apparenza o a perturbazioni 
momentanee e riassorbibili di un ordinamento sociale presentato come 
stabile e definitivo. Tipica dell’apologetica indiretta è invece 
l’assunzione superficiale e deforme delle contraddizioni del 
capitalismo, che vengono filtrate da una sorta di “anticapitalismo 
romantico” al servizio delle necessità dell’imperialismo. Con 
l’approfondirsi della crisi del capitalismo, l’apologetica diretta e 
quella indiretta si combinano anche variamente tra loro.  

Quest’ultima si fa progressivamente strada in Germania nei primi 
decenni del Novecento. La concezione dell’uomo e della Storia che la 
caratterizza ha un carattere mitico ed è fortemente segnata dalla 
categoria di Nietzsche della “volontà di potenza”. Questo tipo di 
apologetica si propone una difesa del sistema capitalistico e una lotta 
contro il socialismo, presentate demagogicamente come 
“rivoluzionarie”. In una lettera al Barone von Gersdorff datata 21 
giugno 1871, appena un mese dopo la sconfitta del primo grande 
tentativo di presa del potere da parte del proletariato, che è stato 
l’esperienza della Comune di Parigi, Nietzsche scrive: “Al di là della 



16 
 

lotta tra le nazioni ci ha atterriti quella internazionale testa di Idra 
che è apparsa all’improvviso, così terribile, annunciatrice di future 
lotte del tutto diverse.” 

 

2.5.  HEIDEGGER AL SERVIZIO DEL NAZI-
FASCISMO E DELL’IMPERIALISMO 

Sul piano teorico Heidegger riprende, sintetizza e sviluppa il pensiero 
di Nietzsche e lo adegua alle nuove esigenze dettate dall’affermazione 
dell’imperialismo. Ne rafforza le tendenze soggettivistiche attraverso 
l’ermeneutica, che si contrappone alla conoscenza affermando il 
primato dell’interpretazione. Il nucleo dei tentativi di Heidegger di 
sintetizzare il proprio pensiero in un sistema, tra l’altro mai portati 
effettivamente a compimento, è rappresentato dalla contrapposizione 
tra “mondo ontico” ed ontologia e quindi tra gnoseologia e “problema 
dell’‘essere’”. Si tratta di fatto della teorizzazione di una scissione che 
si risolve a favore di un “Essere” spiritualizzato. Il rigetto, perseguito 
consapevolmente o meno, della centralità di un tale “Soggetto” 
determinerebbe l’inautenticità dell’uomo, il suo precipitare e perdersi 
in una condizione alienata ed alienante. A ben guardare, non si tratta 
d’altro che della traduzione, questa volta sottoforma di una sorta di 
ateismo religioso, dei temi di fondo della teologia dell’aristocrazia 
feudale. Mentre nella teologia si afferma il primato di “Dio”, in 
Heidegger si teorizza quello dell’ “Essere”. 

L’ideologo tedesco tenta di fondare una categoria, quella appunto dell’ 
“Essere” che, di fatto, è una sorta di “significante vuoto” sotto il quale 
vengono raccolti e concentrati tutti i temi della tradizione reazionaria 
dei secoli precedenti, da quella medievale a quella delle imprese 
coloniali. L’ “ateismo religioso” di Heidegger non esplicita però mai 
queste sue radici, ma le fa vivere dietro la maschera di una trattazione 
intellettualistica caratterizzata da una forma pseudo-oggettiva.  



17 
 

L’essere di Heidegger sostituisce quindi la vecchia concezione di Dio 
della religione cristiana con una forma più attuale, che spingerebbe gli 
uomini alla lotta contro “l’inautenticità”. È un dio militante, razzista 
ed ultranazionalista, che promuove e legittima la controrivoluzione 
ideologica e politica, che individua nella figura dell’ebreo e nel 
marxismo, nell’americanismo e nel bolscevismo, il punto di approdo 
del pensiero inautentico. Sul piano politico, questa ideologia si 
traduceva allora nel tentativo di dirottare la frustrazione e il generale 
malcontento dei ceti medi privilegiati colpiti dalla crisi generale del 
capitalismo e la protesta del proletariato e delle masse popolari 
oppressi dalla grande borghesia, in direzione del nazional-socialismo 
e della guerra d’aggressione imperialista contro l’Unione Sovietica. 

Quella dell’ “essere” di Heidegger è, dunque, una forma più 
sofisticata, apparentemente “neutra” e formalmente sganciata dai temi 
del darvinismo sociale, delle più esplicite, colorite e disomogenee tesi 
di fondo di Nietzsche relative alla divisione dell’umanità tra una 
moltitudine di individui inferiori ed una più ristretta aristocrazia di 
“superuomini” o di “ultrauomini” detentrice di un “diritto naturale” 
all’esercizio del dominio. 

Heidegger riprende quindi, in forma apparentemente più coerente e 
sistematica e con un linguaggio meno carico ed enfatico, i temi 
affrontati da Nietzsche. La critica di Heidegger a Nietzsche è relativa 
al fatto che sarebbe ancora troppo metafisico. Pertanto, si tratterebbe 
di depurare Nietzsche da tali elementi. L’esito sul piano formale è 
quello di proporre una terminologia che appaia portatrice di una 
visione nuova capace di sfuggire alle grossolane rappresentazioni 
mitiche nietzschiane; un linguaggio seduttivo caratterizzato dal 
tentativo di sfuggire alla razionalità e alla ragione, bypassando così la 
necessità di un qualche fondamento non solo nella logica dialettico-
materialistica, ma anche in quella formale; un linguaggio orientato in 
senso pseudo-critico tramite l’annuncio profetico di un destino carico 



18 
 

di valori e significati spirituali per coloro che sappiano coglierne le 
manifestazioni senza oblii e pregiudizi metafisici. 

Heidegger ha poco a che fare con i grandi pensatori classici borghesi 
che, come abbiamo visto, vengono meno con la fine della filosofia 
classica tedesca. Ciò che lo contraddistingue è il proposito di elaborare 
una “filosofia” al servizio di una determinata prassi politica, quella 
dell’offensiva reazionaria dell’imperialismo decadente contro il 
proletariato, le masse popolari e i popoli oppressi, contro la tendenza 
alla rivoluzione proletaria mondiale.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 
 

3. LA CRITICA DI ANTONIO GRAMSCI A 
FREUD E ALLA PSICANALISI 

 

 

 

3.1. FREUD E IL CLIMA CULTURALE 
DELL’IMPERIALISMO DECADENTE 

Il clima culturale europeo in cui, con Freud, si colloca la nascita della 
psicanalisi era già caratterizzato dall’imperialismo. Sul piano 
filosofico questo significava egemonia delle concezioni incentrate 
sull’irrazionalismo e sulla conseguente negazione della possibilità 
della conoscenza del mondo. Queste concezioni si traducevano quindi 
nell’affermare il carattere arbitrario e mistificante del problema del 
lavoro teorico volto alla comprensione scientifica delle formazioni 
economico-sociali (in particolare quella capitalistica). Da cui anche la 
negazione delle contraddizioni di classe che le attraversavano e che 
hanno rappresentato il motore della storia dello sviluppo dell’umanità.  

Nell’Europa dei primi anni del Novecento, nell’ambito della filosofia 
e della cultura borghese e reazionaria, si poneva anche al centro una 
concezione dell’uomo, della storia e della vita incentrata sulla presunta 
contraddizione tra “spirito vitale” e “istinti” da un lato e civiltà 
dall’altro. Freud, coerentemente con tale clima, assume questa 
contraddizione, che ritiene tragica e ineliminabile, e afferma quindi 
che il prezzo della civiltà richiede un certo grado di compressione 
degli istinti presenti nella natura umana, da lui comunque interpretati 
in senso vitalistico e biologistico. In questo modo Freud assume 
all’interno del suo sistema una serie di problemi e concetti propri di 
Nietzsche. Con Freud non solo gli istinti vengono separati dall’intero 
corso della civilizzazione, ma anche la stessa civiltà viene interpretata 



20 
 

in modo mitico come espressione di una necessaria regolamentazione 
dei conflitti sociali.  

 

3.2. FREUD: LIBERALISMO E FASCISMO 

Il rapporto di Freud col liberalismo, data la centralità del tema della 
conciliazione nella teoria psicanalitica, è quindi evidente. Ma non si 
tratta della forma del liberalismo ottocentesco, bensì di quella 
successiva caratterizzata in senso ben più decadente e reazionario. Un 
liberalismo che si confronta successivamente, a partire dai primi anni 
Venti, con il fascismo montante cercando la conciliazione con esso. 

In Italia la dimostrazione di come fosse fortemente presente questo la 
troviamo, dal punto di vista filosofico, nel neoidealismo hegeliano di 
Benedetto Croce e Giovanni Gentile e, dal punto di vista politico, nel 
sostegno di parte rilevante dei liberali dell’epoca (insieme per altro ai 
socialisti socialdemocratici e a parte dei sindacalisti anarchico-
rivoluzionari) all’ascesa e al consolidamento del fascismo. Un 
sostegno che si è successivamente tradotto nel riciclo di questi ceti 
politici all’interno del regime.  

Come è ben noto, lo stesso Freud si era espresso in termini assai 
benevoli nei confronti di Mussolini. Lo stesso Gentile ha provveduto, 
almeno per tutta una fase, a lavorare per integrare la psicanalisi nel 
“clima culturale” fascista.   

Il 25 aprile 1933, Freud ricevette nel suo studio viennese due 
intellettuali fascisti italiani (lo psicanalista triestino Edoardo Weiss ed 
il drammaturgo Giovacchino Forzano). Al termine dell’incontro, 
Freud dedicò a Mussolini una copia di un suo testo: «A Benito 
Mussolini coi rispettosi saluti di un vecchio che nel detentore del 
potere riconosce l’eroe della civiltà». Si tratta di una presa di posizione 
pienamente in linea con l’aperto sostegno al regime filofascista 



21 
 

austriaco di Dollfuss, ritenuto dallo Stesso Freud l’unica alternativa al 
bolscevismo e al nazional-socialismo tedesco. 

 

3.3. LA METAPSICOLOGIA FREUDIANA COME 
CONCONCEZIONE DEL MONDO 

Freud, in sintonia con tale tendenza alla collusione tra questa forma di 
liberalismo e il fascismo, propone una sorta di metapsicologia. Si tratta 
di una traduzione delle sue precedenti elaborazioni relative alla 
psicanalisi in una vera e propria concezione della vita sociale e 
politica. La “metapsicologia” che Freud inizia a delineare dopo i primi 
anni Venti del secolo scorso, tramite l’uso di specifiche simbologie e 
costrutti, sostiene la “necessità della conciliazione degli opposti”. 
Quest’ideologia corporativa viene proposta con un linguaggio 
“psicanalitico” che evoca la necessità della mediazione tra gli estremi 
della contraddizione in campo culturale, sociale e politico. Da cui la 
sua reinterpretazione in chiave di conflitto tra ES e SUPERIO. L’ES 
rappresenterebbe la parte dell’inconscio relativa agli istinti, ai liberi 
impulsi individuali e ai desideri che, per loro natura, mal si 
concilierebbero con l’ordine morale e sociale. Sul fronte opposto 
abbiamo il SUPERIO, anch’esso in parte istintuale e inconscio, 
caratterizzato da una diretta e rigida interiorizzazione e riproposizione 
di divieti, norme sociali, ideali e aspirazioni, provenienti dalle figure 
genitoriali e, in generale, dalle istituzioni dedite alla costruzione e 
riproduzione di un necessario ordine sociale. Deputato alla 
conciliazione di ES e SUPERIO, secondo Freud, sarebbe l’IO che, non 
potendo negare la contraddizione tra questi due lati 
contemporaneamente presenti nell’individuo, avrebbe il compito 
infinito di elaborare, mediare ed eventualmente “sublimare” le 
confliggenti esigenze di queste due parti. 



22 
 

Nella sua lettera dal carcere indirizzata alla moglie Giulia del 30 
dicembre 1929, Gramsci evidenzia la relazione3 tra la teoria 
psicanalitica di Freud e il percorso che il mito illuministico di matrice 
democratica e progressista del “buon selvaggio” si era dato, sino ad 
una sua riformulazione e riproposizione in senso reazionario. 

“È strano ed interessante che la psicanalisi di Freud stia creando, 
specialmente in Germania (a quanto mi appare dalle riviste che leggo) 
tendenze simili a quelle esistenti in Francia nel Settecento; e vada 
formando un nuovo tipo di ‘buon selvaggio’ corrotto dalla società, 
cioè dalla storia. Ne nasce una nuova forma di disordine intellettuale 
molto interessante.”  

Gramsci, dunque, collega la concezione di Freud all’influenza del 
mito settecentesco del buon selvaggio di Rousseau. Ma rispetto al 
richiamo ad una “natura originaria”, che gli illuministi interpretavano 
nel senso di una società caratterizzata dagli ideali di libertà, 
uguaglianza e fraternità, Freud invece declina questo mito in senso 
vitalistico e, quindi, in contrapposizione con i dettati di una “civiltà”, 
da lui comunque ritenuta necessaria. Freud chiama anche in causa, a 
questo proposito, presunte pulsioni di vita e di morte e quindi la stessa 
guerra come connaturate all’uomo. 

Le concezioni di Freud, inserite in ultima analisi in un quadro 
caratterizzato dall’imperialismo e dalla decadenza della democrazia 
borghese, riflettono e rappresentano sia un’elaborazione sul piano 
generale della concezione del mondo di questa situazione, sia sul 
piano più specifico la formulazione di una nuova teoria della psiche. 

Freud viene presentato spesso come un riformatore progressista dei 
costumi e della morale sessuale, ma le sue concezioni rappresentano 
un anello di transizione che, dal liberalismo ottocentesco, porta alla 
cultura dominante caratterizzata dal predominio di temi e concezioni 

 
3 Considerazione presente anche nel Quaderno I – nota 33, Freud. 



23 
 

di destra. Sono evidenti infatti i nessi del sistema teorico di Freud con 
le concezioni di Schopenauer4 e di Nietzsche, con quelle del 
positivismo, con la fenomenologia di Brentano. Questo in sintonia con 
il progressivo predominio dell’irrazionalismo che, in seguito, troverà 
delle più organiche sistematizzazioni nella filosofia americana, nel 
neoidealismo italiano e in particolare nelle concezioni di Heidegger. 
La stessa teoria di Freud dell’istinto e delle pulsioni di vita e di morte 
rappresenta quindi un ponte che riprende ed elabora temi tipici della 
cultura di destra, dando loro una forma e un’apparenza riformatrice e 
progressista. 

 

3.4. UNA TESI DI GRAMSCI: FREUD E DE MAN 
SOSTENITORI DELL’APOLOGIA INDIRETTA 
DEL CAPITALISMO 

Secondo Gramsci le concezioni di Freud e la sua influenza nella 
cultura dell’epoca tendono ad alimentare quella che si può definire 
l’apologia indiretta dell’imperialismo. Non si tratta quindi della 
semplice contrapposizione della tesi reazionaria all’antitesi 
rivoluzionaria, per usare il linguaggio di Gramsci, ma del tentativo di 
assumere l’antitesi rivoluzionaria con lo scopo di vincerla, rilanciando 
così una tesi reazionaria che abbia l’apparenza di una critica al sistema 
sociale e politico dominante.  

Gramsci caratterizza nel modo seguente l’influenza di Freud sulla 
letteratura tedesca: “Hans Frank, Il diritto è l’ingiustizia. Nove 
racconti che sono nove esempi per dimostrare che summum jus, 
summa injuria. … Combatte il diritto romano, la dura lex, e non già 
questa o quest’altra legge inumana e antiquata, ma la stessa nozione 

 
4 Nel Quaderno 17, nota 40 - “Freudismo”, Gramsci scrive: “Si può dire che 
la «libido» del Freud è lo sviluppo «medico» della Volontà di Schopenhauer? 
Qualche contaƩo tra Freud e Schopenhauer mi pare si possa idenƟficare.” 



24 
 

di norma giuridica, quella di una giustizia astratta che generalizza e 
codifica, definisce il delitto e pronunzia la sanzione. … Questo di Hans 
Frank non è un caso individuale: è il sintomo di uno stato d’animo. 
Un difensore dell’Occidente potrebbe vedere in ciò la rivolta del 
«disordine tedesco» contro l’ordine latino, dell’anarchia sentimentale 
contro la regola dell’intelligenza. Ma gli autori tedeschi l’intendono 
piuttosto come la restaurazione di un ordine naturale sulle rovine di 
un ordine artificioso. …La virtù creatrice della distruzione è diventata 
un articolo di fede. … 

Leonhard Frank, La ragione: l’eroe assassina il suo ex-professore, 
perché questi gli aveva sfigurato l’anima: l’autore sostiene 
l’innocenza dell’uccisore… La teoria di Freud, il complesso di Edipo, 
l’odio per il padre – padrone, modello, rivale, espressione prima del 
principio d’autorità – posto nell’ordine delle cose naturali. 
L’influenza del Freud sulla letteratura tedesca è incalcolabile: essa è 
alla base di una nuova etica rivoluzionaria.” Quaderno 3. Nota 3, 
Intellettuali tedeschi. 

Un tentativo di applicazione della concezione di Freud all’analisi delle 
dinamiche della lotta di classe è stato fatto all’epoca dal sociologo 
belga Henri De Man. A tale proposito, nel Quaderno 11, Nota 66 - 
“Sorel, Proudhon, De Man”, Gramsci dice: “Il De Man si imbroglia 
assurdamente nella storia delle idee e si lascia abbagliare dalle 
superficiali apparenze…”.  

La concezione di Freud tendente a ricondurre idee e rappresentazioni 
ad espressione delle dinamiche psicologiche, con conseguente 
negazione del carattere storico-sociale delle diverse concezioni, si 
riflette così nel tentativo di De Man d’individuare, nelle varie 
situazioni e nelle varie fasi del ciclo economico capitalistico, le 
dinamiche psicologiche che dovrebbero spiegare il comportamento 
dei lavoratori.  



25 
 

Gramsci quindi afferma: “Il De Man rimane, in realtà, un esemplare 
pedantesco della burocrazia laburista belga: tutto è pedantesco in lui, 
anche l’entusiasmo. Crede di aver fatto scoperte grandiose, perché 
ripete con un formulario «scientifico» la descrizione di una serie di 
fatti più o meno individuali: è una tipica manifestazione di 
positivismo, che raddoppia il fatto, descrivendolo e generalizzandolo 
in una formula e poi della formulazione del fatto fa la legge del fatto 
stesso… L’atteggiamento del De Man è … quello «scientifista»: egli 
si china verso il popolo non per comprenderlo disinteressatamente, 
ma per «teorizzare» i suoi sentimenti, per costruire schemi pseudo-
scientifici; non per mettersi all’unisono ed estrarre principi giuridico-
educativi, ma come lo zoologo osserva un mondo di insetti, come 
Maeterlinck osserva le api e le termiti.” 

Pur avendo il De Man la pretesa di collocarsi inizialmente all’interno 
del movimento operaio, le sue idee offrirono parecchi elementi per le 
concezioni corporative fasciste fondate sulla necessità di conciliare e 
neutralizzare la lotta di classe. Peraltro lo stesso De Man occuperà 
cariche ministeriali sino ad aderire al nazismo in seguito 
all’occupazione militare del Belgio.  

Riguardo alla benevola accoglienza delle posizioni del De Man 
nell’Italia fascista, Gramsci afferma: “…discreto successo del De 
Man, anche in Italia, almeno in certi ambienti (specialmente 
nell’ambiente crociano-revisionista e in quello cattolico). Del libro 
principale del De Man, Croce scrisse un annunzio nella «Critica» del 
1928, il De Ruggiero scrisse una recensione nella «Critica» del 1929; 
la «Civiltà Cattolica» e il «Leonardo» recensioni nel 1929; G. Zibordi 
vi accennò nel suo libretto su Prampolini; un annunzio librario molto 
elogiativo ne fece la Casa Laterza per la traduzione di Schiavi e lo 
Schiavi ne parlò come di gran cosa nella sua prefazione; articoli di 
adesione pubblicò «I problemi del Lavoro» che riprodusse le tesi finali 
non riportate nella traduzione di Schiavi.” 



26 
 

Il De Man, che si presentava come un intellettuale che operava per 
conciliare il marxismo e il liberalismo reazionario, finisce dunque col 
presentare il fascismo come espressione di politiche riformatrici e 
progressiste.  

 

3.5. LA CRITICA DI GRAMSCI E LA NECESSITÁ DI 
UN ORDINE MORALE ED INTELLETTUALE 

Gramsci considera che il metodo della psicanalisi non può favorire un 
ordine morale e intellettuale per quanto riguarda la formazione e lo 
sviluppo della coscienza del proletariato e degli strati popolari. La 
psicanalisi, infatti, propone un metodo particolare per affrontare e 
risolvere contraddizioni considerate essenzialmente di natura etica e 
intellettuale che, in realtà, sono il riflesso di più profonde e strutturali 
contraddizioni sociali e di classe. Dal momento che non rappresenta 
quindi un riflesso consapevole e pertinente di una contraddizione 
reale, ma una sua deformazione ideologica, è evidente che, per quanto 
riguarda la situazione e gli interessi del proletariato, questa strada non 
può che risultare fallimentare e fuorviante e andare quindi in direzione 
del tentativo di conciliare interessi di classe antagonistici, 
contribuendo a perpetuare così questa società classista. Per Gramsci, 
sempre in riferimento al proletariato e alle classi popolari, l’unico 
fondamento sul piano intellettuale e morale è il riconoscimento della 
società divisa in classi e l’identificazione con la propria condizione e 
i propri interessi in quanto anche rappresentativi della maggioranza 
oppressa e sfruttata della società. 

È importante fare una distinzione tra i proletari che maturano una 
propria coscienza di classe e i proletari che, invece, insieme a parte 
degli strati bassi e intermedi della piccola borghesia, seguono 
concezioni e aspirazioni tipiche degli strati più privilegiati della 
società.  

 



27 
 

3.6. GRAMSCI E LA FIGURA DEGLI “UMILIATI E 
OFFESI” 

A proposito della distinzione tra una concezione del mondo proletaria 
e una concezione propria invece di molti strati piccolo-borghesi, 
Gramsci in riferimento a questi ultimi evidenzia lo scarto tra la loro 
condizione di classe e la loro distorta identificazione sociale. Questi 
strati piccolo-borghesi, soprattutto quelli che svolgono lavori 
prevalentemente intellettuali che, come evidenziato da Gramsci, si 
ritengono “umiliati e offesi”, subiscono le tensioni legate 
all’acutizzarsi delle contraddizioni sempre più esplosive del sistema 
capitalistico in crisi e si sentono sotto pressione, limitati nelle loro 
aspirazioni e nei loro desideri. Allo stesso tempo, quando sono sotto 
l’influenza della borghesia, non capiscono la necessità d’identificarsi 
con le condizioni sociali e la situazione del proletariato. Al contrario, 
vedono questa possibilità come un ostacolo, una messa in discussione 
della propria identità onnipotentemente imbastita ad immagine e 
somiglianza delle classi sociali alte. Quindi cercano soluzioni 
individuali alla loro condizione di precarietà e instabilità. Così, alcuni 
settori di questi ‘umiliati e offesi’ possono anche sentirsi attratti dalla 
soluzione terapeutica che pare offrire loro la psicanalisi.  

Oltre a questi “umiliati e offesi”, la psicanalisi riflette anche gli 
interessi di strati di piccola borghesia privilegiata, in particolare dedita 
a funzioni egemoniche e burocratico-amministrative. Rispetto a questi 
settori, la psicanalisi svolge la funzione di rafforzarne l’identità di 
classe e di ridimensionarne scrupoli, conflitti morali e relativi sensi di 
colpa. Non è un caso, dunque, che anche larghi settori della borghesia 
facciano riferimento a questo tipo di cosiddetta terapia.  

Nella lettera dal carcere n. 543 del 15 febbraio 1932, a proposito della 
questione del rapporto tra psicanalisi e ‘umiliati e offesi’, Gramsci 
dice: “La mia impressione centrale è questa: che il sintomo più grave 
delle condizioni di squilibrio psichico di Giulia non sono i fatti, molto 
vaghi, ai quali ella si riferisce e che sarebbero la ragione per la cura 



28 
 

psicanalitica, quanto il fatto che ella sia ricorsa a questa cura e abbia 
tanta fiducia in essa. Non ho certo vaste e precise conoscenze sulla 
psicanalisi, ma da quel poco che ho studiato mi pare di poter 
concludere almeno su alcuni punti che possono essere ritenuti 
saldamente acquisiti dalla teoria psicanalitica, dopo averla sfrondata 
di tutti gli elementi fantasmagorici e anche stregoneschi. Il punto più 
importante mi pare questo: che la cura psicanalitica possa essere 
giovevole solo per quella parte di elementi sociali che la letteratura 
romantica chiamava ‘umiliati e offesi’ e che sono molto più numerosi 
e vari di quanto non appaiano tradizionalmente. Cioè di quelle 
persone che prese nei ferrei contrasti della vita moderna … non 
riescono con mezzi propri a farsi una ragione dei contrasti stessi e 
quindi a superarli raggiungendo una nuova serenità e tranquillità 
morale, cioè un equilibrio tra gli impulsi della volontà e le mete da 
raggiungere.”  

Qui Gramsci tratta la questione relativa a una serie di strati sociali che, 
anche per quanto attiene il piano morale e intellettuale, non hanno una 
solida coscienza di classe di riferimento, sono soggetti all’influenza 
delle classi borghesi e, di conseguenza, non riescono a definire gli 
obiettivi della propria vita personale che corrispondono alla realtà 
delle proprie condizioni sociali e di classe. Applicherebbero invece 
una distorsione dell’immagine della propria realtà, che contribuirebbe 
ad accentuare le loro sofferenze e il loro disagio tipico. Gramsci 
sembra presupporre la possibilità che, depurando la psicanalisi dei 
riferimenti ideologici, sia possibile estrarne comunque delle 
indicazioni empiriche che, riconsiderate in maniera consapevole e 
critica nel quadro di una diversa concezione di classe, possono anche 
contribuire a favorire la genesi di un ordine morale e intellettuale 
funzionale alla rivoluzione proletaria e all’obiettivo del socialismo.  

Gramsci prosegue: “La situazione diventa drammatica in determinati 
momenti storici e in determinati ambienti, quando cioè l’ambiente è 
surriscaldato fino a una tensione estrema, quando vengono scatenate 



29 
 

forze collettive gigantesche che premono sui singoli individui fino allo 
spasimo per ottenerne il massimo rendimento di impulso volitivo per 
la creazione. Queste situazioni diventano disastrose per i 
temperamenti molto sensibili e affinati, mentre sono necessarie e 
indispensabili per gli elementi sociali arretrati, per esempio i 
contadini, i cui nervi robusti possono tendersi e vibrare a un più alto 
diapason senza logorarsi.”  

In questa parte della citazione Gramsci parla di situazioni di crisi e di 
cambiamento che sconvolgono ulteriormente la vita di molti strati 
piccolo-borghesi delle masse popolari, in particolare dei piccolo- 
intellettuali. Queste situazioni possono rafforzare e temprare in senso 
rivoluzionario strati di masse popolari oppure, viceversa, possono 
tendere a gettarli nello sconforto e nella depressione e spingerli a 
passare all’avversario di classe. Gramsci considera anche il caso dei 
contadini, richiamandosi all’esperienza della prima guerra mondiale 
dove, nonostante gli immani massacri, questi strati inizialmente 
particolarmente arretrati si sono via via evoluti in senso rivoluzionario, 
come è stato dimostrato dalla rivoluzione dell’Ottobre. Però Gramsci 
introduce qui anche il problema di come l’edificazione di una nuova 
società richieda a una serie di strati piccolo-borghesi, soprattutto 
intellettuali, un rilevante cambiamento della propria prassi e della 
propria mentalità, e quindi la capacità di conformarsi alle necessità 
della costruzione del socialismo.  

Negli scritti “Americanismo e fordismo” - Quaderno 22, Gramsci 
accenna anche a come l’introduzione del fordismo e del taylorismo, 
soprattutto in America, avesse contribuito a disciplinare e organizzare 
il proletariato, facendolo così indirizzare verso una più determinata 
opposizione sindacale e politica. Questo mentre la stessa 
razionalizzazione capitalistica, con il proibizionismo che la 
accompagnava, faceva precipitare nella “depressione” vari strati di 
“umiliati e offesi”. 

 



30 
 

3.7. ANTONIO GRAMSCI E GIULIA SCHUCHT: LA 
LOTTA IDEOLOGICA DI GRAMSCI SUL 
TERRENO DEL “PERSONALE” E DEL 
“PRIVATO” 

A proposito della questione dei contadini, Gramsci racconta di 
ammalati che arrivavano in sanatorio in condizioni di estremo 
deperimento e, con 3-4 mesi di riposo e di nutrimento superiore al 
livello normale della loro esistenza, aumentavano il loro peso anche di 
18 kg, rifiorendo e riprendendo una “alta tensione vitale”. 

Gramsci continua: “Ma queste persone non avevano in sé neanche un 
briciolo di fanatismo romantico, o almeno di una certa specie di 
fanatismo romantico: erano moralmente sani ed equilibrati, non si 
creavano problemi insolubili per poi disperarsi di non poterli 
risolvere e quindi disperare di sé stessi e delle proprie forze, credersi 
inetti, abulici, senza personalità, insomma ‘sputarsi addosso’ come si 
dice in Italia.” [Lettera citata] 

Qui c’è una nota autobiografica di Gramsci relativa all’estate del 1922 
quando, arrivato da poco in Russia, fu effettivamente ricoverato in 
sanatorio e proprio in quella circostanza conobbe le sorelle Giulia e 
Tatiana Schucht. Questo fatto mostra come lo stesso Gramsci si sia 
sempre impegnato nel cercare di affrontare e sviscerare, su un piano 
ideologico complessivo, anche problematiche e contraddizioni che 
sembravano presentarsi su un piano puramente personale e privato. 

 Giulia appunto, mi pare, soffre di ‘problemi insolubili’, irreali, 
combatte contro fantasmi suscitati dalla sua fantasia disordinata e 
febbrile, e siccome, come è naturale, non può risolvere da sé ciò che 
non ha soluzione possibile per nessuno, ha bisogno di appoggiarsi ad 
una autorità esterna, ad uno stregone o a un medico psicanalitico. Io 
credo, dunque, che una persona di cultura (nel senso tedesco di questa 
parola), un elemento attivo della società, …debba essere e sia il solo 
e migliore medico psicanalitico di sé stesso.” [Lettera citata] 



31 
 

In questo passaggio Gramsci riprende la contraddizione con Giulia e 
sottolinea l’analogia tra le problematiche della moglie e quelle di altri 
settori delle masse popolari e della piccola borghesia intellettuale. In 
particolare rimanda al fatto che, avendo come riferimento una solida e 
articolata concezione del mondo di tipo marxista e avendo come 
modello gli elementi migliori e più avanzati del proletariato e delle 
masse popolari, sia possibile elaborare continuamente la propria stessa 
concezione del mondo, quindi anche la propria personalità, senza 
rimanere intrappolati, in particolare nelle fasi di crisi e di 
cambiamento, nelle contraddizioni dentro le quali tipicamente si 
dibattono gli ‘umiliati e offesi’. 

 

3.8. IL FREUDOMARXISMO DI WILHEM REICH 
COME ESPRESSIONE DELLA CONCEZIONE 
DEL MONDO DEGLI “UMILIATI E OFFESI” 

La teoria psicanalitica di Freud relativa alle pulsioni dell’inconscio e 
le teorie che successivamente verranno variamente declinate, a partire 
dalla matrice originaria freudiana, rappresentano tutte un tentativo per 
mitigare e conciliare le contraddizioni di classe, soprattutto rispetto a 
quella parte della massa di ‘umiliati e offesi’ che, nello sviluppo delle 
contraddizioni, sarebbero portati a schierarsi con il proletariato. La 
terapia psicanalitica si propone per ciò come una concezione e una 
pratica in grado di portare la società a governare le proprie 
contraddizioni.   

La psicanalisi è stata anche assunta, questa volta come riferimento per 
una lettura critica della tendenza all’affermazione del fascismo in vari 
paesi europei, dallo psicanalista tedesco Wilhelm Reich, che si può 
considerare il primo rappresentante del cosiddetto freudomarxismo. 
Fondatore dell’associazione Sexpol, nata allo scopo di ‘promuovere 
l'educazione sessuale proletaria’, Reich affermava che il fascismo si 
reggeva su un’educazione statale che plasmava il carattere degli 



32 
 

individui in maniera tale da renderlo corrispondente alle caratteristiche 
della società fascista. In tal modo, il fascismo e in genere le società 
autoritarie si sarebbero affermate grazie anche alla loro presunta 
capacità di modellare l’inconscio dei singoli in funzione dei propri 
scopi. 

Così, partendo dal concetto generico di società autoritaria, Reich ha 
potuto affermare, ad esempio, in “Psicologia di massa del fascismo”, 
che “il ‘fascismo’ non è altro che l’espressione politicamente 
organizzata della struttura, caratteriale umana media, di una 
struttura che non è vincolata né a determinate razze o nazioni né a 
determinati partiti, ma che è generale ed internazionale. Secondo il 
significato caratteriale ‘il fascismo’ è l’atteggiamento emozionale 
fondamentale dell’uomo autoritariamente represso dalla civiltà delle 
macchine e dalla sua concezione meccanicistico-mistica della vita. Il 
carattere meccanicistico-mistico degli uomini del nostro tempo crea i 
partiti fascisti e non viceversa.” Wilhelm Reich, Psicologia di massa 
del fascismo 

Reich procede quindi sostenendo che risulta impossibile spiegare la 
storia dell’umanità sino ad oggi senza riconoscere il ruolo svolto 
dall’irrazionalismo e quindi propone una concezione della storia 
fondata sulla psicologia: “Il sociologo ottuso, a cui manca il coraggio 
di riconoscere il ruolo predominante dell’irrazionalità nella storia 
dell'umanità, considera la teoria fascista della razza soltanto un 
interesse imperialistico, per dirla con parole più blande, un 
‘pregiudizio’. Lo stesso dicasi per il politico irresponsabile e retorico. 
… L’ideologia razziale è una tipica espressione caratteriale biopatica 
dell’uomo orgasticamente impotente.” Wilhelm Reich, Psicologia di 
massa del fascismo 

Secondo lo psicanalista tedesco, il fascismo sarebbe quindi il risultato 
di millenni di repressione sessuale e di patriarcato che si riafferma 
nella fase imperialistica del capitalismo. Ma Reich non si ferma a 
questo. Arriva anche a sostenere che la costruzione del socialismo in 



33 
 

URSS presenterebbe molti punti di contatto con il fascismo, in quanto 
anch’essa presunta forma statale autoritaria che, già nei primissimi 
anni d’infanzia, mirerebbe ad imporre leggi e convenzioni sociali 
caratterizzate da una morale sessuale coercitiva e sessuofoba 
patriarcalista. Diventa quindi rilevante confrontare la concezione di 
Reich con l’analisi che fa Gramsci della figura sociale relativa agli 
‘umiliati e offesi’. Per Gramsci infatti, il processo della costruzione 
del nuovo stato e della costruzione del socialismo, ponendo questi 
strati di fronte alla necessità di scelte pratiche ben precise, tenderebbe 
anche a suscitare una reazione nelle componenti più regressive, che 
pretenderebbero di non doversi subordinare alle logiche del processo 
di superamento della società capitalistica. In questo senso, la visione 
di Reich, che sussume sotto la categoria di società autoritaria sia il 
fascismo che il socialismo, non rappresenta altro che l’espressione 
ideologica di questa parte più arretrata e regressiva di ‘umiliati e 
offesi’. 

 

3.9. HERBERT MARCUSE TRA “MARXISMO 
CRITICO”, FREUDOMARXISMO ED 
OPERAISMO 

Alla ripresa e allo sviluppo della tendenza del freudomarxismo, dopo 
i primi anni Sessanta, ha dato un contributo rilevante Herbert Marcuse, 
filosofo-sociologo-politologo, eminente rappresentante della “Scuola 
di Francoforte”5, con una specifica formazione ermeneutico 

 
5 Fondata da Carl Grünberg uno dei principali esponenti 
dell’austromarxismo. Inizialmente collocata nell’orbita della 
socialdemocrazia di sinistra, successivamente abbraccia un liberalismo 
radicale che favorisce lo spostamento di tale “Istituto” negli USA, dove i suoi 
rappresentanti lavorano in qualità di “esperti del marxismo, della storia del 
movimento operaio e di quella del Movimento Comunista Internazionale”, 
oltre che negli istituti universitari e in altri centri intellettuali, anche in 
organismi governativi e militari (Marcuse), nel quadro dell’attività legata alla 



34 
 

heideggeriana6. Questo “filosofo” elabora la categoria della 
“repressione addizionale”7, che ritiene un portato tipico delle società 
a “capitalismo avanzato” e della società caratterizzata dal processo di 
costruzione del socialismo in URSS con Stalin.  

Il richiamo a Freud e alla psicanalisi si coniuga quindi in Marcuse con 
una critica del “lavoro” e dell’applicazione della tecnica al servizio 
dello sviluppo della produzione (sviluppo delle forze produttive), che 
investe indifferentemente la società capitalista e quella socialista.  

"La discrepanza tra liberazione potenziale e repressione effettiva è 
giunta al punto di maturità: essa pervade ogni sfera di vita in tutto il 
mondo. La razionalità del progresso aumenta l'irrazionalità della sua 
organizzazione e del suo orientamento." [Eros e civiltà, Herbert 
Marcuse] …"Per quanto equa e razionale sia l'organizzazione della 

 
lotta su scala internazionale per disgregare l’influenza del marxismo-
leninismo e dell’URSS. 
6 Seguirà i seminari di Heidegger a Friburgo alla fine degli anni Venti e 
conseguirà la sua abilitazione con Heidegger nei primi anni Trenta. 
7 "Mentre ogni forma di principio della realtà esige comunque un grado e una 
misura notevole di indispensabile controllo repressivo degli istinti, le 
istituzioni storiche specifiche del principio della realtà e gli specifici interessi 
del dominio introducono controlli addizionali al di là e al di sopra di quelli 
indispensabili all'esistenza di una comunità civile." Eros e civiltà, Herbert 
Marcuse.  
"Durante tutta la storia della civiltà che ci è nota, le restrizioni istintuali 
imposte dalla penuria sono state intensificate dalle restrizioni imposte dalla 
distribuzione gerarchica della penuria e del lavoro; gli interessi del dominio 
imposero repressioni addizionali all'organizzazione degli istinti sotto il 
principio della realtà. Il principio del piacere fu detronizzato non soltanto 
perché esso militava contro il progresso della civiltà, ma anche perché 
militava contro una civiltà il cui progresso perpetua la dominazione e la fatica 
del lavoro." (citato) 

 

 



35 
 

produzione materiale, essa non potrà mai rappresentare un regno di 
civiltà e di soddisfazione” (citato) … “Quanto più completa è 
l'alienazione del lavoro, tanto maggiore è il potenziale di libertà: 
l'optimum sarebbe un'automazione totale. È la sfera al di fuori del 
lavoro che determina la libertà e l'autorealizzazione…ed è la 
possibilità di determinare l'esistenza umana in base ai valori di questa 
sfera che costituisce la negazione del principio di prestazione."… "il 
sistema di lavoro andrebbe riorganizzato con l'intento di risparmiare 
tempo e spazio per lo sviluppo individuale al di là del mondo del 
lavoro, inevitabilmente repressivo”. 

Con Marcuse abbiamo il tentativo di superare l’opposizione tra 
capitalismo e socialismo attraverso la critica della tecnica e 
dell’applicazione razionale delle scienze alla produzione e alla 
distribuzione. La soluzione in ultima analisi è vista paradossalmente 
in un’emancipazione dell’uomo dalla tecnica attraverso 
l’emancipazione dal lavoro in quanto tale. Solo la liberazione dal 
lavoro garantirebbe il venir meno della “repressione addizionale”, che 
grava sugli istinti e sul principio di piacere in modo alienante e 
deformante. 

Questo impianto, dove critica culturale, critica sociologica e 
psicanalisi si saldano tra loro, non poteva non trovare come proprio 
coronamento la critica al totalitarismo e quindi allo stesso socialismo 
visto come una delle sue principali manifestazioni. Questo liberalismo 
semi-anarchico, che si coniuga con una critica della dialettica e del 
materialismo in quanto espressione di un pensiero metafisico, ha 
grandi affinità con il post-modernismo di destra proveniente dalla 
linea Nietzsche-Heidegger e contribuisce a introdurre questi temi 
tipici della “filosofia” del nazifascismo e del liberalismo reazionario, 
nell’ambito della “cultura di sinistra”.  

Il tutto verrà recepito in Italia dall’Operaismo di Panzieri prima e di 
Tronti e Negri (Potere Operaio, Autonomia operaia) poi. I Quaderni 
Rossi non avrebbero probabilmente potuto venire alla luce senza 



36 
 

l’influenza del “marxismo critico” della “Scuola di Francoforte”. 
Nell’Operaismo si assume che la razionalità della tecnica applicata 
all’economia capitalistica si traduce nella tendenza alla pianificazione. 
Il piano, sia esso capitalistico che socialista, comporterebbe una 
concentrazione autoritaria dei poteri nelle mani dello Stato, da cui una 
nuova forma di repressione e di totalitarismo.8 Una rilevante affinità, 
rivendicata esplicitamente da Panzieri, con questo tipo di posizioni la 
troviamo nel trozkismo. 

La “Scuola di Francoforte” e Marcuse sono stati punto di riferimento 
“filosofico” e “culturale” imprescindibile per i gruppi opportunisti 
degli anni Settanta (PdUP Manifesto, Avanguardia Operaia, Lotta 
Continua) e per l’Autonomia Operaia ed hanno influenzato 
largamente, sotto questo o quell’aspetto, gli stessi gruppi combattenti, 
e non solo quelli di matrice operaista9. 

Posizioni affini si sono evidenziate a metà degli anni Settanta con la 
crisi dei gruppi opportunisti e con lo sviluppo di varie correnti del 
femminismo. Dalla centralità dei temi della questione dello Stato e 
della critica al Capitalismo, si è ritenuto di poter passare alla centralità 
del problema delle contraddizioni che attraversano il personale e il 
privato. La formula che “il personale è politico” testimonia bene il 
prevalere della visione anarchica della lotta contro l’autorità, il potere, 
il dominio, la razionalità repressiva, ecc. Con questa formula si 
passava dalla sfera dell’impegno collettivo e della “politica” a quella 
della centralità delle relazioni inter-personali e del privato. Il tutto 

 
8 Le attuali posizioni che negano i processi di fascistizzazione in atto a favore 
di categorie come quelle del “fascismo moderno” non sono altro che 
rimasticature eclettiche delle teorie operaiste legate alla repressione 
addizionale operata dallo Stato-Piano. 
9 La teoria di Henry Grossmann, economista, esponente della scuola di 
Francoforte, sul crollo del capitalismo presenta per esempio notevoli affinità 
con quella della “crisi per sovraproduzione assoluta di capitale” proposta 
all’epoca dal testo “L’ Ape ed il Comunista”. 



37 
 

declinato, per di più, in modo tale che solo nel personale si potrebbero 
intravvedere le contraddizioni di fondo, più elementari e generali che, 
successivamente, andrebbero elaborate e tradotte in termini generali e 
quindi in termini politici. La ripresa, da parte del movimento 
femminista, della tesi cattolica della famiglia come cellula originaria 
della società ha avuto questo preciso significato. Ovviamente per il 
movimento femminista si trattava di assumere questo presunto dato di 
fondo per evidenziare la sussistenza di una contraddizione considerata 
primaria e sostanzialmente antagonistica anche nel proletariato e nelle 
masse popolari, la contraddizione tra Donna e Uomo.  

In generale tali teorie, in cui si faceva strada l’influenza del 
postmodernismo di destra, hanno rappresentato in realtà il vero inizio 
dell’influenza del post-modernismo di sinistra che, quindi, va datato 
nell’emergere dell’egemonia del “marxismo cristico”, del “freudo-
marxismo”, dell’ “Operaismo” e del “femminismo” nei movimenti 
degli anni Settanta. Di conseguenza, sostanzialmente prima che alcuni 
intellettuali ne formulassero in forma più esplicita alcuni temi di 
fondo. Condivise da gran parte del ceto politico dei militanti 
dell’estrema sinistra degli anni Settanta, queste teorie hanno giocato 
un ruolo funzionale alla gestione dei movimenti di massa proletari e 
popolari potenzialmente rivoluzionari, che ha favorito la loro 
liquidazione. All’interno di questo tipo di concezioni trovavano 
spazio, non certo solo in Francia, anche le concezioni di Foucault sul 
micropotere. Tutto questo ha contribuito alla frammentazione delle 
organizzazioni e dei movimenti e alla creazione di un clima ideologico 
e culturale che, in quella fase, rendeva impossibile la formazione di 
una coscienza di classe e di un partito effettivamente comunista. 
Un’eredità questa, che pesa ancora oggi nella sinistra e nell’estrema 
sinistra del nostro paese e che è testimoniata dal dominio 
dell’economicismo, del “sindacalismo rivoluzionario”, 
dell’intersezionalismo femminista, dell’anarchismo e quindi, 
soprattutto, del movimentismo riformista e “antagonista”. 



38 
 

4. LA CRITICA DI GRAMSCI E DI 
VYGOTSKIJ A PIAGET E FREUD 

 
 
 
 

4.1. PIAGET E IL FREUDISMO 

Una specifica ripresa del pensiero freudiano la troviamo in Jean 
Piaget per quanto attiene al tema dello sviluppo cognitivo del 
bambino. Il pedagogista svizzero applica le tesi freudiane alla 
questione dello sviluppo del pensiero e del linguaggio infantile 
ed afferma che la psiche del bambino sarebbe caratterizzata dalla 
netta distinzione tra “pensiero guidato” cosciente e “pensiero 
egoistico” e “autistico” non cosciente. Secondo Piaget, il 
pensiero non cosciente è rivolto al soddisfacimento di pulsioni e 
desideri fantastici e rappresenta lo stadio primario e basilare 
nello sviluppo intellettivo. A tale forma di pensiero solo 
successivamente seguirebbe, soprattutto con l’inizio dell’età 
scolare, il pensiero “guidato” proposto al bambino attraverso 
una prolungata costrizione esercitata su di lui dall’ambiente 
sociale.  

In questa citazione tratta dallo scritto Giudizio e ragionamento 
del bambino, Piaget afferma: “È quello che Freud ha ripetuto 
vigorosamente mostrando che il ‘Lustprinzip’ (principio di 
piacere) è anteriore al ‘Realitäprinzip’ (principio di realtà).” 

Piaget fa dunque propria la tesi di Freud relativa alla scissione 
tra mondo psichico del bambino governato dal principio di 
piacere e pensiero logico-razionale, il quale gli verrebbe 



39 
 

proposto dalla società. Sulla base di questa tesi, come afferma lo 
psicologo e pedagogista Lev S. Vygotskij criticando le posizioni 
di Piaget, il bambino vivrebbe in una realtà doppia dove l’aspetto 
biologico e l’aspetto sociale diventerebbero due forme che nella 
sua vita interagiscono tra loro meccanicamente.  

A questo proposito, nel suo scritto Pensiero e linguaggio, 
Vygotskij afferma: “Il bambino non è considerato come una 
parte del tutto sociale, come soggetto delle relazioni sociali, che 
partecipa fin dai primi giorni della sua vita alla vita sociale di 
tutto ciò che gli appartiene. Il sociale è considerato come 
qualcosa di estraneo al bambino, come una forza a lui esterna e 
lontana, che esercita su di lui una pressione ed elimina le 
procedure del pensiero sue proprie.”   

Vygotskij prosegue riportando alcuni passaggi di Edouard 
Claparède dalla sua prefazione al già citato libro Il linguaggio e 
il pensiero di Piaget, che esprimono molto bene quanto appena 
affermato: “Il nostro autore (Piaget) dimostra … che la mente 
del bambino viene … tessendosi contemporaneamente su due 
telai … sovrapposti l’uno all’altro: il lavoro che si svolge al 
piano inferiore è nei primi anni di gran lunga più importante. È 
il lavoro del bambino stesso … È il piano della soggettività, dei 
desideri, del gioco, dei capricci, del ‘principio di piacere’, come 
direbbe Freud.  Il piano superiore è invece costruito poco a poco 
dall’ambiente sociale, la cui pressione viene sempre più 
imponendosi al bambino. È il piano dell’obiettività, del 
linguaggio, dei concetti logici, in una parola della realtà. 
Questo piano superiore è dapprima molto fragile: se lo si carica 
troppo si piega, si sgretola, si sfonda, e gli elementi che lo 
compongono vanno a cadere sul piano inferiore per mescolarsi 
con quelli che appartengono a quest’ultimo; altri frammenti 



40 
 

restano a mezza strada sospesi tra cielo e terra … ciascuno di 
questi piani ha la sua propria logica che si ribella ad essere 
aggiogata a quella dell’altro.” 

È da sottolineare come qui il pensiero di Vygotskij si avvicini a 
quello di Gramsci che, per esempio, nella Lettera del carcere 551 
del 7 marzo 1932, afferma: “… io credo che si attribuisca 
all’atavismo10 e alla ‘mneme’11 moltissimo che è meramente 
storico e acquisito già nella vita sociale, che, occorre ricordare, 
incomincia subito appena si viene alla luce dal grembo materno, 
appena si aprono gli occhi e i sensi cominciano a percepire. Chi 
potrà mai indicare dove incomincia nella coscienza o 
subcoscienza il lavorio psichico delle prime percezioni 
dell’uomo-bambino, già organizzato per ricordare ciò che vede 
e sente? E come allora distinguere e precisare ciò che si 
attribuisce all’atavismo e alla ‘mneme’?”.  

Dunque secondo Gramsci e Vygotskij, non è vero che nei primi 
anni di vita il bambino attraverserebbe una fase autistico-
narcisistica, che ripercorre tappe che risalirebbero alle origini 
dell’umanità e sarebbe quindi scarsamente permeabile alle 

 
10 Col termine di eredità atavica o atavismo s’intende la presenza di caratteri 
provenienti da generazioni ancestrali remote. Questo tipo di tesi ha svolto un 
ruolo nella comparsa delle concezioni del darwinismo sociale, di cui l’italiano 
Cesare Lombroso (1835-1909) è stato l’esponente di maggiore spicco con la 
sua creazione dell’antropologia criminale fondata sulla teoria che sarebbe 
possibile individuare la natura ‘patologica’ del criminale mettendo in 
correlazione presunte ‘deformità mentali’ e ‘anomalie somatiche’ in 
riferimento a una serie di fattori tra cui, appunto, anche l’atavismo.  
11 Mneme è un termine utilizzato dal biologo tedesco Richard Wolfgang 
Semon (1859) per indicare la memoria e l'eredità delle caratteristiche 
acquisite dagli organismi viventi. Semon si avvaleva di questo concetto anche 
per spiegare l'evoluzione sociale.  
 



41 
 

influenze sociali. Non esiste uno stacco nello sviluppo della 
personalità dell’individuo, una separazione tra una prima fase 
narcisista e una seconda fase più tardiva dove, via via, si 
adeguerebbe alle esigenze sociali. Gramsci e Vygotskij 
affermano che sin dall’inizio l’individuo è un essere sociale, sin 
dall’inizio è immerso in un processo storico ed è quindi un 
prodotto di questo processo. Non si può dire quindi che il 
bambino sia caratterizzato dagli elementi istintuali perché tali 
elementi sono già in qualche modo trasformati dentro questo 
processo. Il bambino assimila qualcosa di già trasformato perché 
tutto quello che lo circonda ha a che fare con la storia, con la 
trasformazione e con lo sviluppo sociale.  

 

4.2. JEAN PIAGET, MARIA MONTESSORI E IL   
 

       MODELLO DELLA SCUOLA CLASSISTA 

La teoria di Piaget tende quindi ad enfatizzare la distanza che 
separerebbe la soggettività del bambino dall’apprendimento 
razionale e dall’acquisizione dei concetti. Questo tipo 
d’impostazione trova riscontri non solo nella pedagogia svizzera 
di quegli anni ma anche, per esempio, nella scuola di Maria 
Montessori. Quest’ultima, aderente al fascismo, ha per vari anni 
cooperato attivamente alla formazione del personale scolastico 
operante sotto tale regime.  

In entrambi i casi, ciò che emerge è il fatto che il bambino 
sarebbe portatore di una propria originaria spontaneità che, nel 
caso di Piaget, gli precluderebbe la possibilità di un rapporto 
immediato con il pensiero concettuale, mentre nel caso della 
Montessori sarebbe addirittura la base da cui partire per 



42 
 

sviluppare gradualmente le sue conoscenze e la sua personalità. 
Si tratta di concezioni che, di fatto, incidono sull’educazione e 
sulla formazione scolastica dei bambini delle classi subalterne e 
che approdano all’esito obiettivo della necessità di dare ai 
bambini di queste classi sociali semplicemente un’istruzione di 
base, ossia quella che un tempo si riduceva a saper leggere, 
scrivere e far di conto. Un’impostazione quindi pienamente in 
linea con la scuola del periodo fascista e con gli indirizzi, nello 
specifico, dettati da Gentile.  

A questo proposito, nel paragrafo 123 del Quaderno I del 
carcere Gramsci afferma: “La Svizzera ha dato un grande 
contributo alla pedagogia moderna …in realtà questa 
pedagogia è una forma confusa di filosofia connessa {a} una 
serie di regole empiriche. Non si è tenuto conto che le idee di 
Rousseau sono una reazione violenta alla scuola e ai metodi 
pedagogici dei Gesuiti e in quanto tale rappresentano un 
progresso: ma si è poi formata una specie di chiesa che ha 
paralizzato gli studi pedagogici e ha dato luogo a delle curiose 
involuzioni (nelle dottrine di Gentile e del Lombardo-Radice). 
La «spontaneità» è una di queste involuzioni: si immagina quasi 
che nel bambino il cervello sia come un gomitolo che il maestro 
aiuta a sgomitolare. In realtà ogni generazione educa la nuova 
generazione, cioè la forma, e l’educazione è una lotta contro gli 
istinti legati alle funzioni biologiche elementari, una lotta contro 
la natura, per dominarla e creare l’uomo «attuale» alla sua 
epoca. Non si tiene conto che il bambino da quando incomincia 
a «vedere e toccare», forse da pochi giorni dopo la nascita, 
accumula sensazioni e immagini, che si moltiplicano e 
diventano complesse con l’apprendimento del linguaggio. La 
«spontaneità» se analizzata diventa sempre più problematica.”  



43 
 

Gramsci quindi evidenzia il nesso tra sensazioni, percezioni e 
rappresentazioni e sviluppo di un pensiero concettuale. Anche 
rispetto a questo, in contrapposizione alle posizioni di Piaget, 
esiste una sintonia con il pensiero di Vygotskij. Considerando 
infatti Piaget, emerge una scissione tra l’apprendimento del 
linguaggio e la prima fase della vita del bambino relativa al 
predominio dell’egocentrismo. Infatti, secondo il pedagogista 
svizzero, il bambino, in quanto egocentrico, tenderebbe a 
coltivare un pensiero autistico che sfuggirebbe alla dimensione 
del linguaggio. Piaget afferma: “Il pensiero guidato è cosciente, 
cioè persegue fini che sono presenti allo spirito di colui che 
pensa; è intelligente, cioè è adatto alla realtà e cerca di agire su 
di essa; è suscettibile di verità ed errore ed è comunicabile 
attraverso il linguaggio. Il pensiero autistico è inconscio, cioè 
persegue fini o si pone problemi che non sono presenti alla 
coscienza. Non è adattato alla realtà esteriore ma crea a sé 
stesso una realtà di fantasia o di sogno; tende non già a stabilire 
delle verità, ma a soddisfare dei desideri e rimane strettamente 
individuale senza essere comunicabile così com’è attraverso il 
linguaggio. Esso infatti procede per immagini e per poter 
divenire comunicabile deve ricorrere a processi indiretti 
evocando per mezzo di simboli e di miti i sentimenti che lo 
dirigono”. Jean Piaget Il linguaggio e il pensiero 

Vygotskij, in linea con Gramsci e in contrapposizione a Piaget, 
sostiene invece che già con l’inizio dell’apprendimento del 
linguaggio del bambino è presente una dimensione sociale. 
Afferma infatti che tale dimensione è quella della 
“comunicazione, del legame sociale, dell’azione su coloro che 
sono attorno, sia da parte degli adulti che del bambino.”  



44 
 

In questo modo, sia Gramsci che Vygotskij evidenziano anche 
come, sin dall’inizio, il bambino entri in rapporto con il processo 
relativo alla conoscenza della realtà.  

A questo proposito, secondo Vygotskij, il linguaggio verbale e il 
pensiero concettuale sono inseparabili. Facendo riferimento al 
linguaggio nei termini di una generalizzazione degli aspetti che 
si presentano riflessi, in modo specifico e particolare, nelle 
sensazioni e nelle rappresentazioni, Vygotskij introduce il 
pensiero inteso come pensiero concettuale e come riflesso della 
realtà. Afferma infatti: “La parola si riferisce sempre non ad un 
solo oggetto singolare, ma a tutto un gruppo o a tutta una classe 
di oggetti. In virtù di ciò, ogni parola rappresenta una 
generalizzazione nascosta, ogni parola già generalizzata, e dal 
punto di vista psicologico il significato della parola è prima di 
tutto una generalizzazione. Ma la generalizzazione… è uno 
straordinario atto verbale del pensiero, che riflette la realtà in 
modo assolutamente diverso da come è riflessa nelle sensazioni 
e nelle percezioni immediate. Quando si dice che il salto 
dialettico non è solo nel passaggio dalla materia non pensante 
alla sensazione, ma anche nel passaggio dalla sensazione al 
pensiero, si vuol dire che il pensiero riflette la realtà nella 
coscienza in modo qualitativamente diverso da come lo fa la 
sensazione immediata.” (citato, Vygotskij) 

 

4.3. L’IDEALISMO SOGGETTIVO DI PIAGET 

Vygotskij qui ha sostanzialmente ragione contro Piaget, anche 
se non si può dire che la differenza tra il pensiero concettuale, 
che presuppone alla base dei processi di generalizzazione, e le 



45 
 

sensazioni e le rappresentazioni, sia una differenza assoluta. Se 
lo fosse, non si potrebbe passare dalle sensazioni e dalle 
rappresentazioni al salto relativo al pensiero concettuale e quindi 
si ricadrebbe nell’idealismo filosofico. Vygotskij comunque 
afferma, contro Piaget, che il problema della conoscenza è 
relativo ad una sempre più adeguata riflessione della realtà 
oggettiva. All’opposto Piaget nega sostanzialmente il problema 
della conoscenza o lo riduce ad un prodotto dell’interazione 
sociale e, in questo modo, enfatizza il ruolo dell’attività del 
soggetto a scapito della comprensione dei processi che 
tendenzialmente lo determinano. Piaget infatti afferma: “Solo 
una comodità di linguaggio (il che ci trascina, se non ci stiamo 
attenti, a tutta una teoria realistica della conoscenza, e cioè 
fuori della psicologia) può autorizzarci a parlare della 
‘causalità’ come di una relazione interamente indipendente 
dalla presa di coscienza che si ha di essa. In realtà vi sono tanti 
tipi di causalità quanti sono i tipi o gradi di presa di coscienza. 
… La successione di questi tipi non può mai essere considerata 
chiusa, e i tipi di relazione di cui fanno uso attualmente l’adulto 
e lo scienziato sono probabilmente solo provvisori, proprio 
come quelli di cui si sono serviti il bambino e il primitivo”. (Il 
linguaggio e il pensiero, Piaget). In questo modo Piaget nega che 
le cause oggettive che spiegano la realtà, nell’attività del 
bambino esistono indipendentemente dalla sua capacità di 
percepirla, rappresentarla ed eventualmente concettualizzarla e 
nega che sia necessario un processo affinché il bambino arrivi a 
una consapevolezza adeguata della realtà. Piaget si colloca su 
una linea che afferma l’idealismo soggettivo proprio della 
decadenza dell’imperialismo, riprendendo in chiave reazionaria 
Kant e riproponendolo nella forma del neopositivismo 



46 
 

 

5. IL MAOISMO E LA QUESTIONE 
DELL’IDEOLOGIA 

 

 

 

5.1. IL MAOISMO: IL TERZO E PIÚ SVILUPPATO 
STADIO DEL MARXISMO-LENINISMO 

Il maoismo ha sviluppato il marxismo e il leninismo in tutti i campi 
fondamentali della teoria e dell’ideologia rivoluzionaria del 
proletariato. Il maoismo ha dato particolare importanza alla 
dimensione dell’ideologia riguardante lo sviluppo e l’applicazione 
della filosofia del materialismo storico e dialettico a tutti gli aspetti 
della vita sociale e della prassi politica. Questo sia rispetto al rapporto 
con le masse, che ai singoli militanti, che al partito.  

Ha sottolineato che sia nel partito, sia in ogni individuo appartenente 
al proletariato e alle masse popolari, in ogni militante e in ogni quadro 
dirigente, si riflette anche la contraddizione tra borghesia e 
proletariato. Da cui la necessità di un’incessante lotta contro 
l’influenza dell’ideologia borghese al fine di affermare in tutti i campi 
l’ideologia proletaria.  

Il maoismo ha dato anche una risposta alle questioni del rapporto tra 
personale e politico, privato e pubblico, individuale e collettivo, 
coscienza di classe e prassi militante, dirigenti e diretti, partito e masse 
popolari. 

L’imperialismo, nella sua fase terminale, è caratterizzato 
dall’offensiva reazionaria contro le masse popolari di tutto il mondo 
con la sua marcia verso il fascismo, con la guerra dispiegata contro il 



47 
 

proletariato e i popoli oppressi e con una nuova guerra mondiale 
interimperialista. In questo contesto, la borghesia ha posto difronte alle 
masse popolari, al proletariato, ai militanti e ai quadri rivoluzionari del 
Movimento Comunista Internazionale, nuovi problemi di fondo che 
richiedono, anche sul piano della formazione intellettuale, psicologica 
e morale, una risposta pienamente all’altezza per contrastare 
adeguatamente l’ideologia dominante. 

 

5.2. IL MAOISMO È L’UNICA ALTERNATIVA ANCHE 
SUL PIANO FILOSOFICO E CULTURALE 

Con il maoismo il concetto di “ideologia” si è affermato come visione 
del mondo basata sulla filosofia del materialismo dialettico. Intesa in 
questo senso, l’ideologia del proletariato si contrappone, tra l’altro, 
alla cultura borghese che, nella fase terminale dell’imperialismo, è 
egemone rispetto a tutti i versanti delle relazioni e della vita politica e 
sociale. Il maoismo è oggi l’unica alternativa a tutto il pattume 
culturale e filosofico che si riallaccia alla cultura di destra 
dell’antilluminismo e dell’anticapitalismo romantico, del liberalismo, 
del fascismo e del revisionismo moderno. All’interno di questo quadro 
assume una rilevanza particolare la lotta contro la linea Nietzsche-
Heidegger che, in particolare oggi, trova espressione nel 
postmodernismo di destra e di “sinistra”.  

 

5.3. TUTTI GLI INDIVIDUI HANNO UN CARATTERE 
DI CLASSE 

Come messo in primo piano dal maoismo, sulla base della divisione 
in classi della società e come suo riflesso, tutti gli individui hanno un 
carattere e un’impronta di classe e sono attraversati sul piano sociale, 
politico, ideologico e psicologico dalla contraddizione di classe. Tutti 
gli individui, a partire dalla nascita, consapevolmente o meno, fanno 



48 
 

anche delle scelte di classe, si formano sul piano intellettuale, su quello 
psicologico e su quello relativo alla personalità, in parte assimilando 
meccanicamente l’ideologia del proprio ambiente sociale e in parte 
dando delle proprie specifiche risposte alle contraddizioni di vario tipo 
in cui si ritrovano direttamente o indirettamente impigliati. In questo 
senso, i singoli all’interno di una determinata collocazione e di un 
determinato ambiente di classe sono anche il prodotto di una serie di 
scelte, di una continua e complessa ramificazione in cui le scelte 
effettuate in precedenza svolgono un ruolo condizionante rispetto alle 
scelte future. Tutte queste scelte hanno un carattere di classe. Quindi 
il carattere di classe di un individuo si esprime, spesso in forma 
estremamente complessa e mediata, su tutti i piani (economico, 
sociale, ideologico, politico) e livelli (individuale e collettivo, 
pubblico e privato, personale e politico, ecc.) e attraversa tutte le 
relazioni. 

 

5.4. UNA SCELTA DI VITA: LA POLITICA AL PRIMO 
POSTO 

Nel capitalismo la personalità dei singoli individui, soprattutto di 
quelli appartenenti agli strati inferiori e intermedi della piccola 
borghesia, tende meccanicamente a coltivare interessi individuali e 
particolari in contrapposizione agli interessi sociali e collettivi. 
L’unica adeguata risposta a tale contraddizione, per quanto è possibile 
nella società capitalistica, consiste in una lotta politica e ideologica 
capace di porre al centro teoricamente e praticamente l’assunzione del 
primato della politica come guida e direzione della vita individuale e 
collettiva nella prospettiva della costruzione del partito del proletariato 
e dello sviluppo di un processo rivoluzionario. In contrapposizione al 
punto di vista individualistico che tende a dominare spontaneamente, 
in particolare nella piccola borghesia, dal punto di vista del 
proletariato le diverse soggettività devono rapportarsi reciprocamente 
come espressione di una funzione sociale collettiva.  



49 
 

Quella maoista è una visione che si contrappone alle concezioni e 
pratiche correnti nella sinistra radicale e nell’estrema sinistra del 
nostro paese, caratterizzate dalla lotta per la conquista di piccoli spazi 
di potere, dalla ricerca di un ruolo personale e dalla predominanza di 
interessi e desideri soggettivi individuali e particolaristici. Questo tipo 
di concezioni liberali, revisioniste ed opportuniste, strutturano 
relazioni di dipendenza nei confronti della “base di militanti” e dei 
livelli avanzati del proletariato e delle masse popolari, promuovono 
pratiche di assoggettamento, adulazione e corruzione morale e 
materiale. Tali forme e modalità di relazione incentivano 
contemporaneamente atteggiamenti di delega, deresponsabilizzazione 
e sudditanza. Cosa che si traduce anche nel voler attribuire a cause 
esterne a sé la scarsa tensione e propensione soggettiva all’assunzione 
di atteggiamenti e ruoli dirigenti negli ambiti collettivi e nei rapporti, 
ai vari livelli, con le masse. 

Quest’impostazione dunque caratterizza non solo le relazioni tra le 
diverse soggettività individuali all’interno delle organizzazioni 
borghesi opportuniste e movimentiste, dove tutto questo si esprime in 
logiche concorrenziali volte a definire rapporti di tipo competitivo, ma 
quello che è ancora più decisivo è il fatto che svolge un ruolo di 
corruzione e di passivizzazione tra i settori avanzati del proletariato, 
dei giovani e delle donne delle masse popolari. 

 

5.5. IL RUOLO REAZIONARIO DEGLI “ESPERTI” E 
DEGLI INTELLETTUALI DI PROFESSIONE 

Gli intellettuali nel senso comune del termine e quindi coloro che 
solitamente svolgono un certo tipo di professione sono portati 
spontaneamente a una deformazione ideologica, che si sintetizza nella 
tendenza a identificarsi in un presunto ruolo dirigente ed egemonico, 
di per sé connaturato all’appartenenza al ceto intellettuale. Senza una 
reale trasformazione politica e ideologica, la sinistra di tale strato 



50 
 

tende a riprodursi come “casta” e a pretendere d’imporre la sua 
egemonia sul proletariato. Queste figure sociali, accomunate da un 
lato dal predominio del lavoro intellettuale e dall’altro dal rigetto del 
problema e della necessità della propria trasformazione ideologica, nel 
momento in cui entrano in rapporto con il marxismo tendono a 
utilizzare questo rapporto per mettere la base dei militanti e gli 
elementi avanzati del proletariato e delle masse popolari in una 
posizione di subordinazione e dipendenza. Le logiche che 
caratterizzano queste figure sono “aristocratiche” e paternaliste. 
Guardano il mondo dall’alto in basso, disprezzano in modo più o meno 
profondo il proletariato e concepiscono il “popolo” come un “insieme 
di bambini” da far crescere un po' alla volta.  Il problema si pone in 
modo per certi versi analogo, ma in forma rovesciata, per chi ha un 
tipo di formazione professionale prevalentemente indirizzata al lavoro 
manuale. In questo caso si tende a introiettare a proprio sfavore la 
struttura dei rapporti di dipendenza imposta socialmente con la 
separazione tra lavoro intellettuale e lavoro manuale. Una 
conseguenza è la tendenza a estraniarsi dal “lavoro intellettuale” 
militante, finendo contemporaneamente però per idealizzare la figura 
dell’ “intellettuale esperto”, con conseguente delega di compiti e 
rinuncia ad affrontare il lavoro politico e teorico.   

 

5.6. LA TENDENZA ALLA DELEGA DELLE DONNE 
MILITANTI 

Mediamente, le donne militanti tendono ad assumere nelle 
organizzazioni politiche una posizione di subordinazione e di delega 
rispetto ai maschi, che presentano in maniera speculare atteggiamenti 
regressivi subdolamente protettivi nei loro confronti, confermandole 
nella loro tendenza a mantenersi in una posizione di arretratezza 
politica e ideologica. Ne deriva che, nel quadro di questa arretratezza, 
le logiche della dipendenza e della delega si perpetuano nella 
rivendicazione dell’abbassamento della qualità, della riduzione del 



51 
 

livello della complessità, della semplificazione del linguaggio e dei 
concetti. Una delle manifestazioni particolari assunte da questa 
posizione improntata alla delega è quella di concepire la propria 
crescita, maturazione e assunzione di responsabilità politiche, nel 
quadro di una logica concorrenziale. In questo caso la valorizzazione 
della propria militanza è vista come un esito della destrutturazione e 
del depotenziamento della funzione di direzione anche nel caso di 
un’organizzazione politica effettivamente comunista. Bisogna quindi 
notare come a volte, in certe compagne, ciò si coniughi con un 
pensiero di tipo femminista e tenda spontaneamente in una direzione 
tipica del post-modernismo di sinistra. 

 

5.7. MAO E L’UNIVERSALITÁ DELLA 
CONTRADDIZIONE 

Mao ha posto in primo piano la lotta tra linea nera e linea rossa, 
politica reazionaria e politica rivoluzionaria, ideologia borghese e 
ideologia proletaria. Il maoismo ha sviluppato la dialettica e la teoria 
della conoscenza affermando l’universalità della contraddizione e 
considerando tutte le altre leggi della dialettica come manifestazioni e 
articolazioni di questa legge universale. Mao ha affermato che la 
contraddizione è il motore dello sviluppo di tutte le cose e quindi 
anche della costruzione di un partito effettivamente comunista, di un 
partito marxista-leninista-maoista, che oggi deve sottolineare 
soprattutto il maoismo. 

NUOVA EGEMONIA 

 

 

 


