LA FILOSOFIA DI ALTHUSSER:

COME I POSTMODERNI PARASSITANO
IL MARXISMO-LENINISMO-MAOISMO

NUOVA EGEMONIA




INDICE:

1. Introduzione
2. La “lettura sintomale”: ermeneutica e psicanalisi

3. La rottura epistemologica: Althusser contro la dialettica
materialistica

4. I’ Anti-umanesimo ed il “processo senza soggetto”: Althusser
contro il materialismo storico

5. Gli Apparati Ideologici di Stato: Gramsci a testa in giu...

6. Gli Althusseriani: parassiti del marxismo, del leninismo e del
maoismo

7. Un caso particolare di “althusserismo”: le posizioni revisioniste
di Bob Avakian del PCR(USA). A proposito del rapporto tra
postmodernismo e “Nuova Sintesi”



1.Introduzione

Louis Althusser ¢ stato un filosofo francese di orientamento
strutturalista e “marxista”. La critica delle sue posizioni riveste una
certa importanza politica perché ¢ un autore da molti ritenuto vicino
al maoismo'. Non si tratta di un compito semplice, viste le molteplici

1«“Althusser e i suoi discepoli si incontrarono nell’ottobre e nel novembre del
1966 per studiare e discutere la novita rappresentata dalla “Rivoluzione
Culturale Proletaria”. Da tali incontri emersero una serie di articoli che furono
pubblicati in forma anonima nel numero del dicembre 1966 da una rivista
parigina di una certa tiratura Los Cahiers Marxistes Léninistes” ... “Il primo
numero era apparso nel dicembre 1964 come organo del circolo degli studenti
comunisti della Ecole Normale Supérieure”... “Nel 1967 si fondo il Partito
Comunista Rivoluzionario in cui era presente un’importante corrente
althusseriana e, nel 1970, venne pubblicato nel paese il primo libro
interamente dedicato ad Althusser, Saul Karsz, Jean Pouillon, Alain Badiou,
Jacques Ranciére ed Emilio de Ipola, (Lectura de Althusser, Buenos Aires,
Galerna, 1970)”... “Balibar individuo tre tappe successive pero discontinue
nel rapporto tra Althusser e il maoismo. La prima inizio nel 1952 quando il
PCF diffuse il saggio di Mao Sulla Contraddizione. Althusser lo discusse
insieme a Lucien Séve, altro giovane intellettuale del PCF, per concludere
che Mao era un nuovo Lenin che presentava un lavoro filosofico di grande
rilevanza...la seconda tappa si era aperta nell’agosto del 1963, quando
Althusser pubblico Sopra la dialettica materialistica, articolo che cita Mao
per mettere in discussione la combinazione tra economicismo € umanesimo
con la quale ebbe inizio la deviazione ideologica del MCI. Nel 1965 Althusser
riuni questi ed altri saggi in Per Marx dove utilizzava la dialettica di Mao per
combattere I’influenza di Hegel nella dialettica e per rigettare la centralita
assegnata dal marxismo umanistico alla ‘negazione della negazione’, una
nozione che Althusser considerava mistificatoria, idealistica ¢ borghese. Nel
1966 inizio 'ultima tappa segnata dalla relazione con il circolo...il circolo
si rese promotore di una campagna entusiasta di sostegno all’esperienza

3




provenienze della sua filosofia. Difficolta analoghe le troviamo
quando si tratta di criticare personaggi di matrice althusseriana-
lacaniana come Badiou e Zizek che, tra I’altro, pur su posizioni diverse
continuano il precedente tentativo di Althusser di revisione del
“maoismo”.2 Un’ulteriore difficoltd ¢ rappresentata dal fatto che si
possono individuare piu fasi dello sviluppo del suo pensiero filosofico.
Si tratta, in alcuni casi, di svolte interne ad uno specifico percorso
intellettuale di Althusser senza alcun nesso rilevante con avvenimenti
politici e sociali piu generali. Si pué comunque intravedere un nucleo
di fondo della sua filosofia, quella che conserva a tutt’oggi una certa
influenza tra alcuni intellettuali ed alcune tendenze che si presentano
come rivoluzionarie. Nel presente testo iniziamo ad affrontare il
problema dei fondamenti della sua filosofia. Cercheremo quindi di
evidenziare il carattere reazionario di alcune sue concezioni teoriche
legate al suo metodo idealistico soggettivo affine al postmoderno.

2.La “lettura sintomale”: ermeneutica e psicanalisi

Althusser fa riferimento, tramite lo strutturalismo, all’ermencutica di
matrice heideggeriana. Integra inoltre il tutto con il richiamo alla
psicanalisi. Un concetto chiave per inquadrare Althusser ¢ quello della
“lettura sintomale™, che egli desume da Freud e soprattutto dalla
psicanalisi di Lacan. Per affrontare la questione dobbiamo entrare

cinese”. [Politicas de la Memoria n° 16, estate 2015/2016 1 pp.220,
Althusser, el maoismo y la Revolucion Cultural]- [traduzione e sottolineatura
a cura dei redattori]. “Nicos Poulantzas considera Per Marx un contributo per
la costituzione della teoria marxista e sostiene la tesi dell’influenza di Mao e
Levi-Strauss nel discorso althusseriano” [Politicas de la Memoria, citato].
Poulantzas ¢ un allievo di Althusser che riprendera la teoria althusseriana
dello Stato entrando in contraddizione con il maestro.

% Sarebbe in particolare da tenere presente la polemica tra questi due autori
sulla figura di Mao, dove Zizek attacca Mao da destra e Badiou
apparentemente lo difende da “sinistra”.

4



sinteticamente nel merito del problema dei rapporti che sussistono sul
piano filosofico tra ermeneutica e psicanalisi.

Le varie tendenze della psicanalisi propongono una considerazione del
“disagio esistenziale”, che riguarderebbe oggi parte rilevante della
popolazione. Tali tendenze affermano che la dimensione inconscia
sarebbe quella predominante o comunque da privilegiare per una
visione critica della cultura e della societa.

Secondo tali teorie il “Soggetto”, incentrato sulla dimensione psichica,
¢ un soggetto diviso in quanto appunto caratterizzato dalla differenza
tra “conscio” ed “inconscio. Questa teoria del “soggetto-diviso”
rimanderebbe ad una insopprimibile condizione dell’'uomo. Negarla
significherebbe contribuire a fissare la sua ideologia ed alienazione
psichica. Le teorie della psicanalisi propongono una visione mistica
della differenza tra “coscienza razionale” ed ‘“inconscio” come
caratterizzata dall’incommensurabilita®. Questo toglierebbe senso e
significato alla relazione tra tali dimensioni fondata sulla conoscenza
razionale. Perd non escluderebbe affatto altre forme di relazione, per
es., attraverso la manifestazione del sintomo e la messa in opera del
linguaggio simbolico, ¢ quindi anche attraverso il lavoro terapeutico.
Per quanto I’individuo possa arricchirsi tramite il processo terapeutico
che gli permetterebbe un certo grado di elaborazione dell’inconscio,
quest’ultimo continuerebbe perd a permanere perennemente come
dimensione Altra.

La teoria del soggetto scisso ¢, sotto il profilo filosofico, idealistico-
soggettiva. Questo nonostante il tentativo* dei primi “freudo-marxisti”

3 La totalita a cui farebbero riferimento, esposta nel linguaggio dello
strutturalismo si  articolerebbe in un complesso di differenze
incommensurabili dotate di relativa autonomia.

4 Tentativo che aveva trovato 1’appoggio di Trotskij: “...E a questo punto
dobbiamo anzitutto e soprattutto chiederci a proposito della tecnica: ¢ solo
uno strumento di oppressione di classe? Basta porre la domanda, per avere
subito la risposta: no, la tecnica ¢ la conquista fondamentale dell’umanita:

5



di sostenere il carattere materialistico-dialettico della tecnica
psicanalitica® dell’elaborazione dell’inconscio. Secondo Wilhelm
Reich ed altri la tecnica psicanalitica sarebbe risultata in
contraddizione con parti del sistema di Freud.

Se I’inconscio si differenzia qualitativamente ed irriducibilmente dalla
coscienza razionale e quindi dalle modalita del cosiddetto “realismo
ingenuo™, ne consegue che I’individuo in quanto Soggetto duplice
affermerebbe la dimensione dell’inconscio come “attiva” e
“produttiva”. L’ “inconscio” quindi sarebbe un “Soggetto”.

Anzi per Lacan il vero Soggetto ¢ proprio ’inconscio e quindi la verita
risiede in esso senza mai poter essere “disvelata” tramite un metodo
logico-razionale. Il tentativo del disvelamento sulla base della
conoscenza razionale comporterebbe una pretesa di “dominio” che,
come tale, rende impossibile lo stesso accesso alla “Verita” che si
vorrebbe conoscere.

L’inconscio della psicanalisi consiste in una particolare concezione
della psiche umana caratterizzata dalla scissione del soggetto ad opera
dei meccanismi della rimozione e della negazione (psicosi). Con Freud
¢ I’inizio della civilta che comporta la rimozione. Con Lacan sono il
linguaggio e il pensiero razionale che segnano tale scissione, non

benché sia servita, sinora, come strumento di sfruttamento, ¢ al tempo stesso
condizione essenziale per I’emancipazione dello sfruttato... Il tentativo di
dichiarare la psicanalisi «incompatibile» con il marxismo e di voltare
semplicemente le spalle al freudismo ¢ troppo semplice o, per dire meglio,
troppo semplicistico...non abbiamo nessun motivo e nessun diritto di mettere
al bando 1’altro procedimento che, anche se pud sembrare meno valido, cerca
tuttavia di anticipare le conclusioni verso cui il procedimento sperimentale
sta avanzando solo molto lentamente” (Trockij, Rivoluzione e vita
quotidiana, Samona e Savelli ED., 1971).

5 Cfr. W.Reich, Materialismo dialettico e psicoanalisi, Samona e Savelli,
1972.

® O in altri termini del comune approccio alla conoscenza della realta che, per
Althusser, corrisponde al dominio dell’ideologia ¢ quindi dell’immaginario.

6



potendo mai, come tali, esprimere realmente la “Verita” del Soggetto.
Il linguaggio razionale e quello dell’inconscio sono quindi
qualitativamente diversi, ma il fatto che entrambi, pur nella loro
incommensurabilita, si presentino come dei “linguaggi”
permetterebbe, come abbiamo visto prima, una certa relazione.
“Incommensurabilitd” e “relazione” non si escludono quindi del tutto
tra loro, ma non abbiamo nella psicanalisi alcuna nozione che rimandi
al concetto di contraddizione inteso nel senso della dialettica
oggettiva.

A questo punto la formazione del sintomo nelle diverse tendenze della
psicanalisi assume differenti conformazioni (sintomi, dinamiche,
meccanismi, posizioni -come nella psicanalisi  inglese-,
identificazioni, ecc.), sino a riguardare la stessa genesi e struttura del
“carattere” (Reich, Fromm e in un certo senso la stessa psicanalisi
inglese di Melanie Klein), come conseguenza del ritorno del rimosso
o del “negato” o comunque come esito dell’operare di quella
dimensione del Soggetto che resiste alla pretesa di conoscenza,
governo ¢ dominio avanzata dal linguaggio logico razionale della
“coscienza”.

Alcune tendenze, che soprattutto nella prima fase dello sviluppo della
psicanalisi assumevano “la pulsione di morte freudiana” come
connaturata all’uomo, sostenevano che le manifestazioni sintomatiche
sono dovute anche al legarsi di tale pulsione con altri contenuti
prevalentemente inconsci. Tutto questo avrebbe richiesto la cura
terapeutica al fine di depotenziarne sintomi e dinamiche distruttive ed
autodistruttive su scala individuale e sociale. Per quelle che
guardavano alla fusione tra “psicanalisi e socialismo”, fenomeni come
quelli dell’adesione all’imperialismo, al nazismo e al fascismo, da
parte di settori di massa, potevano quindi venire limitati o evitati dalla
generalizzazione delle tecniche terapeutiche della psicanalisi.

Altre tendenze perd respingono in secondo piano o negano la teoria
della “pulsione di morte” e affermano che 1’inconscio conterrebbe
7



principalmente una dimensione produttrice e creativa. L’analisi non
avrebbe il compito di “portare alla luce 1’inconscio”, ma di favorirne
I’attivita produttiva e liberatoria. Tra le tendenze che sostengono
questa concezione, alcune parlano del surplus repressivo dei processi
di razionalizzazione propri della societa capitalistica (per es. la teoria
della repressione addizionale di Marcuse).

La psicanalisi si ¢ formata in uno specifico contesto storico e culturale
sulla base dell’incrocio tra filosofia e indagine clinica d’impronta
positivista. Sotto il profilo piu specificamente filosofico troviamo il
passaggio dalla decomposizione del kantismo alla filosofia del neo-
kantismo e quindi anche alla fenomenologia. Da qui il ruolo decisivo
giocato per Freud dalla fenomenologia di Brentano. Per Kant tra
conoscenza effettiva del mondo e realta esisterebbe una barriera
insormontabile, la “cosa in sé” resisterebbe alla conoscenza. Ma a
Kant interessava la gnoseologia nella forma del problema dei limiti
della possibilita della corrispondenza tra pensiero ed oggetto. Con la
fenomenologia, la questione della “cosa in sé” da problema
gnoseologico diventa un problema ontologico. In altri termini “la cosa
in s¢” viene concepita come dotata di intenzionalita e di processualita,
“la cosa in sé&” assume caratteristiche comunemente attribuite a quelle
del “Soggetto”. La psicanalisi di Freud nasce come costruzione di una
teoria dell’inconscio sulla base della “cosa in s¢” di Kant deformata e
trasmutata in senso fenomenologico. Un ritorno in forma
apparentemente atea della teologia cristiana, ma questa volta
indirizzata alla considerazione dell’*‘uomo” e in particolare alla sua
costituzione in quanto “Soggetto portatore di senso, significato, valori,
ecc., irriducibili al resto del mondo animale/naturale”.

Consapevolmente o meno, le diverse tendenze della psicanalisi
contengono in sé questa impostazione originaria. Da cui la loro
parentela con la fenomenologia e 1I’ermeneutica (in particolare quella
heideggeriana che ¢ poi rimasta quella fondamentale rispetto ai suoi
ulteriori sviluppi). Rispetto a quest’ultima la cosa risulta abbastanza

8



evidente in Lacan e nei lacaniani di “sinistra” che cercano, sulla base
di Heidegger, di riproporre un Freud attualizzato e liberato dal suo
“meccanicismo biologistico di stampo positivista incentrato sulla
dinamica della libido”. Ma dobbiamo ricordare come anche Marcuse
si sia formato alla scuola dello stesso Heidegger.

Althusser riprende con categorie strutturaliste [’ermeneutica
heideggeriana e nello stesso tempo si riallaccia a Lacan. Il campo
teorico nel quale opera ¢ dunque caratterizzato dal tentativo di una
sintesi tra “cultura di destra” e “cultura di sinistra” (nel caso di
Althusser il riferimento, in chiave revisionista, ¢ in primo luogo al
marxismo ma poi anche al leninismo e al maoismo).

Conseguentemente Althusser puo essere anche considerato come uno
dei teorici che maggiormente si sono occupati delle questioni relative
ai rapporti di produzione, alla politica, allo Stato e alla rivoluzione, il
che ha contributo a porre le basi del post-strutturalismo.

La psicanalisi trae le sue origini da un’atmosfera politica e culturale
caratterizzata dal tramonto della fase espansiva del capitalismo e
dall’inizio di quella relativa all’imperialismo. In questo quadro
emerge in primo piano la necessita per le classi reazionarie dominanti
delle principali potenze, ormai alleate sotto 1’egemonia del capitale
finanziario, della lotta contro la tendenza alla rivoluzione proletaria e
democratico-popolare ¢ contro la sua massima espressione
rappresentata in quella fase dal marxismo. L’idealismo soggettivo,
romanticismo intessuto di aristocraticismo, nazionalismo e
colonialismo, il nichilismo, 1’ateismo religioso, prendono quindi
definitivamente piede nell’ideologia dominante riflettendosi nelle
“filosofie” di Kierkegaard, Schopenhauer e Nietzsche, fondendosi con
il neokantismo e aprendo appunto la strada alla fenomenologia.
Parallelamente il neokantismo produce anche I’empirismo-logico o
neopositivismo che si afferma nella logica, nella matematica, nella
filosofia della scienza (criticato in particolare da Lenin, nei suoi



presupposti di fondo e nelle sue prime manifestazioni, nel suo celebre
e fondamentale testo Materialismo ed empiriocriticismo).

L’ideologia  dominante, riflesso  dell’entrata  nella  fase
nell’imperialismo decadente, diventa del tutto reazionaria.

Nello stesso tempo diviene necessario per le classi reazionarie cercare
di precludere la possibilitd che strati di operai specializzati e di
intellettuali piccolo-borghesi si avvicinino al marxismo. L’apologia
diretta del capitalismo viene cosi a combinarsi con quella indiretta,
con conseguente recupero dell’anticapitalismo comunitarista di
stampo feudale-antilluminista orientato alla lotta contro la democrazia
liberale al servizio dell’imperialismo, il tutto combinato con la
vampirizzazione ¢ deformazione revisionista del marxismo. Da cui la
parvenza critica e apparentemente “rivoluzionaria” e I’ampio uso del
revisionismo assunta da alcune tendenze dell’ideologia decadente
della fine della fase ascendente del capitalismo. Da qui la persistente
tendenza alla “fusione” tra cultura “di destra” (sostanzialmente quella
dell’aristocrazia feudale, della teologia cristiana e, successivamente,
del nazi-fascismo) e cultura di “sinistra” (ossia la vampirizzazione
revisionista del marxismo e del socialismo). “Fusione” che, peraltro,
oggi dilaga (si veda il ruolo del rosso-brunismo) anche grazie a una
base ideologica che lega indissolubilmente il post-modernismo di
destra, piu apertamente liberal-reazionario, “comunitarista” e fascista,
e quello di “sinistra” “

EE N3

radical-liberale”, “riformista” e “revisionista”.

In un quadro caratterizzato dall’affermarsi dell’ideologia decadente
dell’imperialismo, la psicanalisi di Freud si presenta come portatrice
di una concezione critica, sul piano etico e ideologico, dell’uomo,
della vita e della societa, mirante ad intercettare strati di intellettuali,
nel tentativo di dare uno sbocco reazionario-riformista (in
contrapposizione alla tendenza alla rivoluzione proletaria) alle
contraddizioni sociali nel loro presentarsi e riflettersi nella vita
quotidiana e nella coscienza degli individui (in particolare di quelli dei
“ceti medi”). La soluzione proposta da Freud e, in generale, dalla
10



psicanalisi ¢ quella di una rivoluzione nel campo dell’etica, dei
costumi, delle relazioni inter-soggettive, della morale sessuale. Una
“rivoluzione” da realizzarsi tramite un apposito percorso terapeutico
capace di sancire un approccio diverso tra la sfera sociale/pubblica e
quella personale/privata dell’individuo (metaforizzate nella meta-
psicologia freudiana con le strutture dell’Es, dell’lo, del S-lo e
dell’ideale dell’lo).

La psicanalisi di Freud rappresenta quindi un anello di transizione tra
I’ideologia del liberalismo classico e quello piu reazionario
sconfinante nel fascismo. Freud di conseguenza non ¢ stato, ad un
certo punto, piu sufficiente. La stessa psicanalisi inoltre iniziava a
superare 1 confini di una terapia riservata agli strati sociali piu
privilegiati, rendendo cosi necessari ulteriori sviluppi. Di conseguenza
il sistema freudiano si ¢ rapidamente dissolto (adleriani, reichiani,
americani, inglesi, freudo-marxisti della Scuola di Francoforte,
lacaniani, ecc.). Da un lato era necessario indirizzare la psicanalisi in
funzione dell’adattamento dell’individuo alla societa capitalistica e
questo non piu solo rispetto agli strati privilegiati, ma anche a settori
di massa, dall’altro era necessario contendere il terreno al marxismo e
offrire alla piccola borghesia intellettuale una concezione del mondo
critica apparentemente radicale e “rivoluzionaria” in chiave
revisionista’ . A grandi linee la psicanalisi si & cosi scissa in due campi:
una “destra” incentrata sul “rafforzamento dell’lo” spesso mirante a
fondere psicoanalisi, psicologia e psichiatria (con Melanie Klein si
attenuano anche i confini tra le categorie di “nevrosi” e “psicosi”) con
conseguente uso della psicanalisi in psichiatria e relativa

7Nel 1909 con Freud e parte dei suoi allievi, I’ Associazione Psicanalitica di
Vienna affronta la questione del rapporto tra “Marxismo” e “psicanalisi”.
Nella conferenza Adler, che lavora al coordinamento tra socialisti e
psicanalisti, sviluppa il tema della “spiegazione della lotta di classe a partire
dalle pulsioni istintive”. (Apuntes historicos al freudomarxismo, Antonio
Caparros, Departamento de Psicologia Universidad de Barcelona).

11



“psichiatrizzazione” degli strati sociali subalterni® e, su un fronte
apparentemente opposto, una psicanalisi “critica” (freudo-marxismo,
lacaniani di sinistra e lo stesso Lacan, ecc.) volta a privilegiare
I’aspetto critico, “riformistico” e “rivoluzionario”, anche con il
tentativo di rivitalizzare I’ermeneutica heideggeriana.

Uno degli obiettivi di fondo della riflessione di Althusser ¢ quello di
aprire la strada ad un nuovo tipo di ibridazione tra psicanalisi e
marxismo. Simili tentativi, gid messi in atto dal freudo-marxismo con
un certo successo nei primi anni Trenta’ e in seguito negli anni
Sessanta e all’inizio degli anni Settanta'’, poi andati velocemente in
crisi, sono stati in un certo senso perfezionati da Althusser con
I’innesto del lacanismo. Non ¢ un caso che tutti i lacaniani di sinistra
siano anche di matrice althusseriana.

Le tesi della psicanalisi di indirizzo freudo-marxista, da Adler alla
bioenergetica di Reich, a Fromm e Marcuse, mirano in sostanza a
spingere all’estremo la teoria di Freud assumendone il modello
relativo al conflitto tra socializzazione e pulsione istintuale per
attaccare 1’alienazione ed il surplus di repressione da loro attribuiti,
attraverso una critica romantica del capitalismo, alla societa
capitalistica. Il freudo-marxismo tenta quindi una strada alternativa
agli sviluppi della teoria di Freud ed a quelli legati alla psicanalisi
americana (indirizzati al rafforzamento dell’lo). Il tutto con la

8 Si veda la nascita della psicanalisi dei gruppi anche dovuta a W. Bion
applicata ai soldati inglesi durante la II guerra mondiale o i tentativi della
scuola di Melanie Klein volti ad introdurre la psicanalisi nella gestione dei
conflitti sindacali
9 Si consideri lo sviluppo del movimento sex-pol promosso da Reich.
10 Marcuse era, per quanto riguarda I’Ttalia, un riferimento indiscusso tra ampi
settori del “marxismo critico” Nuova Sinistra, compresi quelli di matrice piu
strettamente operaista (che facevano riferimento ai Quaderni Rossi e Classe
operaia e successivamente ai gruppi, da Potere Operaio all’Autonomia
Operaia, a Lotta Continua).

12



conseguenza di mirare alla costruzione di un’etica liberal-radicale,
individualistica e libertaria. Nel freudo-marxismo la concezione di
Freud viene a fondersi con una pretesa critica al capitalismo, con il
risultato che la questione dell’inconscio diventa centrale per
I’elaborazione di un’ideologia alternativa. I problemi dell’individuo
vengono ricondotti non alle contraddizioni di classe nella societa e
quindi al conflitto tra la coscienza ideologica di sé dell’individuo'! e
la sua effettiva origine ed appartenenza di classe, rapporti che tra
I’altro si traducono spesso in varie forme di disagio psichico, ma al
problema della repressione del nucleo vitale della soggettivita
individuale. L’inconscio viene quindi letto come luogo privilegiato in
cui si racchiudono le possibilita del cambiamento individuale e
sociale.

Lacan cerca appunto di emancipare la vecchia psicanalisi freudiana
dalla sua matrice “biologista” e, pur avendo un decisivo punto di
contatto con il freudo-marxismo nel comune rigetto della “psicanalisi
dell’Io” considerata come conservatrice, tenta anche di bypassare le
pretese “rivoluzionarie” dei freudo-marxisti. Com’¢ noto, Lacan non
si proponeva una “critica del capitalismo” e lui stesso si considerava
politicamente di destra.

Con Lacan la revisione della psicanalisi freudiana, tramite
I’ermeneutica heideggeriana e la linguistica strutturalista, si traduce in
un sofisticato sistema formale di relazioni (che lo stesso Lacan
continua a revisionare e rielaborare), una sorta di meta-psicologia che

! Questo non significa che la teoria dell’ideologia di Althusser sia corretta,
infatti per Althusser 1’ideologia in quanto tale ¢ un campo indipendente dalla
storia e dalla societa. Althusser propone una teoria dell’ideologia relativa a
cio che gli uomini “immaginano di sé stessi e dei propri rapporti”, che non
ha nulla a che fare con il materialismo storico, ma che invece ¢ ’esito della
traduzione, in linguaggio apparentemente marxista, di teorie heideggeriane
e lacaniane. L’ideologia di Althusser ¢ quindi imparentata con il “piano
ontico” di Heidegger ¢ la teoria del ruolo del padrone svolto dalla coscienza
razionale di Lacan.

13



si propone come una rappresentazione dei processi relativi alla
formazione della soggettivita. Tale tentativo si sviluppa tramite
un’estesa articolazione di raffigurazioni mitiche, ossia di astrazioni
concettuali: il padrone, la realta, la verita, il nome del padre, il
godimento, ecc.

Si veda, a proposito dell’applicazione ed attualizzazione delle teorie
lacaniane in Italia, I’intenso lavorio di Massimo Recalcati e della sua
scuola sulle varie forme delle dipendenze (alcol, stupefacenti,
anoressia e¢ bulimia, godimento vs desiderio, ecc.). Si tratta di una
delle tante forme che ha assunto nel nostro paese 1’uso della psicanalisi
in funzione del tentativo di realizzare una colonizzazione ideologica
di strati sociali intellettuali non necessariamente riconducibili a quelli
piu privilegiati'?. E non a caso il cerchio si chiude sempre, in un modo
o nell’altro, con la “critica del totalitarismo'®”. Recalcati pero,
attualizza tale “critica” che, se indirettamente ed in primo luogo si
propone di fare terra bruciata del marxismo e della rivoluzione
proletaria, in forma esplicita e diretta, prende di mira il cosiddetto
“liberalismo di sinistra”. Recalcati spalanca cosi le porte al “recupero
del sacro” e procede contribuendo ad alimentare sul piano ideologico
certe tendenze rosso-brune.

Dicevamo prima che un concetto chiave per capire Althusser ¢ in
particolare quello della “lettura sintomale”. Che cosa sarebbe dunque
questa “lettura sintomale”? Althusser ne da una definizione attraverso
il tipico gergo della linguistica strutturalista e della psicanalisi

12 Con la fine dei movimenti degli anni Sessanta e¢ Settanta ¢ la relativa
avanzata della rivoluzione passiva reazionaria, la “psicanalisi” prende piede
all’interno dei ceti intellettuali di vari gruppi ed aree opportuniste, che
transitano dall’ideologia anarco-libertaria di Marcuse all’esercizio di una
serie di professioni ad indirizzo psicanalitico (psicanalisti, psicologi,
psichiatri, ecc.). Contribuiscono in tal modo anche ad approfondire il
disfacimento ideologico delle forze residue dell’estrema sinistra.

13'Si veda tra laltro la raccolta a cura di M. Recalcati intitolata Forme
contemporanee del totalitarismo (Boringhieri, 2007).

14



lacaniana, quando afferma che “essa scopre cio che si cela nel testo
che legge e contemporaneamente lo correla a un altro testo presente
come assenza necessaria nel primo.” (Althusser, Leggere il Capitale,
Feltrinelli, 1971). In pratica, questa tesi afferma che la verita di un
testo risiede in un “non-detto” che ¢ espressione di una ‘“assenza-
presenza”'* che perd non ¢ esplicitabile direttamente senza cadere
nella “metafisica” e nel “dogmatismo”. Da cui ne consegue che tale
“verita” andrebbe rilevata/generata a partire dal testo stesso, o da un
corpo di testi dello stesso autore o di una stessa tendenza, rilevando ed
interpretando sintomi, tagli e cesure che la rivelerebbero. Questa tesi
si traduce in ultima analisi in Althusser nell’applicazione ai testi
marxisti-leninisti-maoisti dell’ermeneutica heideggeriana (con la sua
incommensurabilitd tra dimensione “ontica” della vita quotidiana e
quella “ontologica” della produzione di “senso” a partire dal lavoro
dell’*essere”) e della psicanalisi freudiano-lacaniana (con la sua
incommensurabilita tra la dimensione del Padrone e quella della Verita
dell’inconscio).

Althusser riprende quindi non tanto il freudo-marxismo quanto una
lettura della psicanalisi, quella strutturalista di Lacan, piu
corrispondente alla sua impostazione. Questa lettura gli serve per
sostenere la sua tesi del “decentramento del soggetto”. L’inconscio si
presenta dunque come una potenza destrutturante e produttiva da
cogliere al di sotto dell’alienazione della “violenza” del linguaggio
imposta ai processi della soggettivazione individuale dalla “Ragione
metafisica occidentale”. Coerentemente con questa impostazione
Althusser avanza una concezione del testo scritto come caratterizzato

14 “1] presente di un livello &, per cosi dire, ’assenza di un altro e questa

coesistenza di una ‘presenza’ e di assenze non ¢ che I’effetto della struttura

del tutto nel suo decentramento articolato” (Althusser, Leggere il Capitale)
15



da aree di cristallizzazione “psicopatologica” sulla quale andare ad
operare in senso liberatorio e produttivo'’.

Come nell’individuo la dimensione dominante rappresentata dalla
“Verita” dell’Inconscio trascenderebbe ampiamente una formazione
psichica come quella dell’“[o freudiano”, cosi dietro al testo oggetto
immediato della trattazione e della lettura si nasconderebbe un
secondo “testo” da rilevare e rendere tendenzialmente possibile
attraverso il metodo della lettura sintomale. Si tratta dunque di andare
alla ricerca di sintomi che rivelerebbero una seconda chiave di lettura
che I’autore apparentemente non sembra direttamente sostenere. Il
problema ¢ che operando in questo modo si negano gli elementi
oggettivi e razionali che emergono dal testo, che vengono cacciati in
una dimensione ancora incompiuta. Una dimensione quindi spesso
anche segnata, in pieno accordo con la concezione del mondo ontico
di Heidegger, da quello che lo stesso Althusser chiama “ideologia” o
“empirismo religioso”, di fatto consistente in quello che I’idealismo
definisce spregiativamente come “realismo ingenuo”'¢.

Cosi il fatto che Marx impieghi termini propri della dialettica
hegeliana non ¢ secondo Althusser la dimostrazione di una certa
assunzione di fondo da parte di Marx di diversi elementi di questa
dialettica, ma nasconderebbe una seconda lettura “inconscia” che
fatica ancora ad emergere (e che ovviamente consiste nella concezione
strutturalista pseudo-materialistica e scientista di Althusser). Diventa
evidente cosi la natura arbitraria e irrazionale di questo metodo, in
quanto si possono facilmente selezionare alcuni elementi secondari nel

15 “un nuovo problema dotato di un tale carattere critico (nel senso in cui si

parla di una situazione critica) ¢ I’indice instabile della produzione possibile
di una nuova problematica teorica di cui questo problema non ¢ che un modo
sintomatico” (Althusser, Leggere il Capitale).
16 E che, dato il suo stretto rapporto con la pratica sociale, il marxismo ha
sempre considerato come un fondamento filosofico del materialismo-
dialettico.

16



testo, che si vogliono analizzare, per affermare che essi sono sintomi,
arrivando cosi in alcuni casi a rovesciare il testo oggetto
dell’interpretazione, facendogli affermare il contrario di cio che dice.

Tesi come questa negano la tesi del materialistico dialettico secondo
cui il nostro pensiero e, conseguentemente, anche cio che scriviamo
possa (e nell’ambito del pensiero razionale debba necessariamente)
riflettere oggettivamente la realta. Althusser, converge qui con la tesi
di Derrida e del post-strutturalismo secondo cui nel testo scritto la
soggettivita “scompare™!’, negando in questo modo il fatto che i testi
possano contribuire ad uno sviluppo oggettivo dell’umanita verso una
migliore comprensione della realtd in direzione della sua
trasformazione rivoluzionaria e che essi riflettano appunto reali

contraddizioni come quelle della pratica della lotta di classe.

3.La rottura epistemologica: Althusser contro la dialettica
materialistica

Althusser applica il metodo della “lettura sintomale” al Capitale anche
per fondare la sua tesi della rottura epistemologica tra Marx e Hegel.
Come ¢ noto ¢ stato I’epistemologo francese Gaston Bachelard a
coniare questo termine per descrivere un certo sviluppo della scienza

17 In pratica, secondo questa tesi di Derrida, la liberazione dalla “metafisica
del Soggetto e della presenza” consisterebbe nel lasciarsi andare mistico ed
estatico proprio della scrittura e in particolare della letteratura, dove ci si
liberebbe dunque dal dominio della Metafisica occidentale. Dal punto di vista
della letteratura, delle simili tesi mettono completamente in discussione, per
es., la teoria materialistico-dialettica secondo cui anche le opere d’arte
riflettono obbiettivamente la realtd, mentre politicamente vanno verso una
sorta di individualismo anarchico e di critica irrazionalistica ad ogni forma di
“potere” e “totalitarismo”, compresi anche i legami e i valori di tipo collettivo
e internazionalista propri del proletariato e delle masse popolari (dietro cui
appunto per Derrida si nasconderebbe una “volonta di dominio” sugli
individui).
17



caratterizzato da radicali cesure rispetto alle concezioni precedenti.
Questa ¢ una tesi che cerca di spostare la considerazione filosofica,
dalle questioni dello sviluppo della conoscenza scientifica dei campi
fenomenici delle scienze della natura e della matematica, a quella dei
modelli o dei costrutti scientifici che paiono susseguirsi nel tempo. Su
questa base mira ad enfatizzare la discontinuita che caratterizzerebbe
la storia dello sviluppo scientifico. Si tratta del tentativo di accentuare
I’influenza dell’idealismo soggettivo nell’ambito della “filosofia della
scienza”. La discontinuita nella storia dello sviluppo scientifico
staccata dalla trattazione materialistica dello sviluppo della
conoscenza scientifica dell”’umanita, dalla sperimentazione, dallo
sviluppo delle forze produttive, dalla lotta di classe, diventa una
discontinuita mistica che presuppone I’“intuizione” e il “genio” dello
scienziato come base dell’emersione dei nuovi paradigmi.

Dal punto di vista del materialismo dialettico si tratta in primo luogo
di partire dall’insieme delle condizioni sociali che spingono nella
direzione dell’analisi e della conoscenza del campo oggettivo di
fenomeni riguardanti questa o quella scienza. Su questa base la
discontinuita, il salto, sono in primo luogo relativi a dei processi
sociali, oggettivi legati alla pratica dell’umanita, ed in secondo luogo
alla possibilita e necessita di riflettere tali processi sul piano della
conoscenza e della coscienza di classe della trasformazione del
mondo. Qui c¢’¢ materialismo e non idealismo, si parte dalla realta
sociale oggettiva, dalla pratica dell’'umanita, e non dalle teorie,
filosofie o idee di questo o quel filosofo o di questo o quel scienziato.
Qui la discontinuita ¢ fondata oggettivamente e quindi il riflesso
teorico di tale discontinuita, nella conoscenza e nella coscienza, € a
sua volta oggettivo. La discontinuita nella prassi e sul piano teorico
non ha nulla di mistico e non ha niente a che fare con la presunta
successione di “paradigmi” e “costrutti” tra loro reciprocamente
incommensurabili. Il nuovo emerge come sviluppo ed esito della
contraddizione a partire dalla realta e dalla pratica sociale e dallo
sviluppo della conoscenza oggettiva, che oggi si sintetizza in precisi

18



soggetti collettivi operanti per la trasformazione della realta. Quindi il
nuovo non nasce dal nulla, da un’intuizione, da una decisione, da una
svolta puramente intellettuale.

Nella tesi della rottura epistemologica abbiamo invece I’idea di un
susseguirsi di paradigmi, non necessariamente caratterizzato dal
progresso ¢ dallo sviluppo, che procede attraverso delle negazioni
astratte dei paradigmi precedenti. Invece che uno sviluppo a salti,
concepito a partire da una visione razionale, materialistico-dialettica,
abbiamo I’idea di un nuovo che si apre la strada facendo una tabula
rasa. La stessa teoria dello sviluppo scientifico come susseguirsi di
differenti  paradigmi  contiene in  embrione la  tesi
dell’incommensurabilita tra i diversi gradi di sviluppo delle teorie
scientifiche. Nella teoria dello sviluppo attraverso le “rotture
epistempologiche” non abbiamo nemmeno la lotta tra diverse
concezioni, tendenze, teorie. Qui non troviamo da nessuna parte la
“contraddizione”. In tal senso risulta evidente come il richiamo di
Althusser alla “discontinuita epistemologica” tra Hegel e Marx serva
a colpire la dialettica che Marx ha ereditato da Hegel sviluppandola e
trasformandola sulla base del materialismo filosofico e del
materialismo storico. L’operazione di Althusser ¢ quella di attaccare il
materialismo dialettico destrutturando il nesso tra Hegel e Marx:
negare la dialettica che in Hegel ¢ presente, anche se in forma
idealistica e rovesciata, per sostituirla con un’epistemologia mistica e
scientista, che viene poi addirittura attribuita a Marx, desunta
arbitrariamente dalla “pieghe” del suo “discorso”.

Tuttavia di fronte a questa impresa Althusser si ritrova nell’imbarazzo.
Concetti dialettici elaborati per la prima volta in modo sistematico da
Hegel, infatti, sono presenti in termini decisivi, pur rovesciati su base
materialistica, all’interno della teoria di Marx. Questo ¢ relativo al
fatto che Marx applica, da un lato, il Materialismo di Feuerbach e,
dall’altro, la dialettica hegeliana esposta nella Scienza della Logica,
allo studio dello sviluppo storico dell’umanita, del passaggio dalla

19



societa feudale a quella capitalistica, soffermandosi in particolare sullo
sviluppo della lotta di classe e sulla nascita di una nuova classe
rivoluzionaria rappresentata dal proletariato. E su questa base che
prima Marx e poi Marx ed Engels insieme elaborano il materialismo
storico. Il Manifesto del Partito comunista del 1848 ¢ la prima grande
sistematica impresa che Marx ed Engels portano a compimento sul
terreno dell’applicazione del materialismo storico.

In Althusser il metodo dialettico hegeliano diventa oggetto di una
volgare negazione sofistica ed ermeneutica. La dialettica di Hegel, pur
comprendendo in sé¢ una rilevante trattazione di tutte le precedenti
concezioni filosofiche, di una vasta serie di fenomeni relativi allo
sviluppo economico, politico, storico e di quelli oggetto delle piu varie
scienze della natura della sua epoca, confonde la logica dialettica con
I’idealismo filosofico oggettivo. Hegel postula che il pensiero e i
concetti si sviluppino attraverso 1’auto-movimento dello spirito,
ovvero sostanzialmente per una deduzione interna allo stesso processo
della coscienza teoretica. In questo senso, la contraddizione posta da
Hegel in maniera corretta al centro, assume una forma mistica che
finisce per assumere dei tratti conciliatori, diventando un momento
astratto interno allo stesso spirito e posto da esso per essere poi
ulteriormente superato. La stessa natura, la realta esterna all’uomo, ¢
dunque un’esteriorita che poi si scopre essere solo una manifestazione
prodotta dallo stesso soggetto, ossia per Hegel dallo “spirito
oggettivo”.

Marx, in quanto materialista e fondato sul materialismo storico, parte
da una concreta analisi obbiettiva della societa per arrivare solo
successivamente alla generalizzazione del concetto e, da questa
generalizzazione, ricostruire il senso e i nessi concreti della societa
capitalista. Cosi vediamo nel Capitale, dove 1’analisi porta a cogliere
come elemento centrale della societa capitalista il valore. Partendo da
questa astrazione Marx procede con [D’analisi della merce,
individuando nel rapporto di scambio la cellula base che contiene tutte

20



le contraddizioni della societa capitalistica a partire dall”’unica
contraddizione fondamentale, quella tra valore e valore d’uso.
Quest’impostazione permette quindi a Marx una trattazione piu
profonda e scientificamente esatta del modo di produzione
capitalistico  precedentemente  analizzato, in  particolare,
dall’economia politica classica. Per questo il socialismo di Marx ¢
scientifico, perché i suoi concetti ¢ le sue astrazioni sono fondati
sull’esperienza della lotta di classe, sulla pratica e sull’analisi reale
della societa, dove invece 1’idealismo di Hegel non parte dalla pratica
sociale, ma dal concetto astratto che, nel suo auto-movimento e
svolgimento contradditorio, dovrebbe generare il concreto, una sintesi
mistica, priva di un ancoramento reale alla realta obbiettiva'®. Solo con
una ricostruzione sostanziale e obbiettiva della logica materialistico-
dialettica di Marx, contenuta nel Capitale, si pud dunque distinguere
¢gli elementi di continuita e quelli invece di rilevante discontinuita tra
la dialettica idealista di Hegel e quella materialista di Marx'®. Vediamo
qui infatti che concetti hegeliani come quello di astratto e concreto
presenti nella filosofia hegeliana sono da Marx trattati in modo
profondamente scientifica e materialista. Senza con questo concedere
nulla ad impostazioni come quelle scientiste e neopositiviste, che
pretendono di concepire 1’astrazione come un’operazione
immediatamente applicabile alla realta concreta, I’astrazione quindi

18 Bisogna notare che lo stesso Hegel in molti casi tradisce € nega questo suo
stesso metodo, come in molte pagine della Storia della Filosofia e della
Scienza della Logica, dove fa considerazioni profonde e molto ricche di
significato, dimostrandosi di molto superiore ai suoi critici neo-kantiani o
provenienti dall’idealismo soggettivo.
19 "Se Marx non ha lasciato una 'Logica’ (con la lettera maiuscola), ha lasciato
la logica del Capitale, e cio dovrebbe essere utilizzato in modo efficace per
questo problema. Nel Capitale ¢ applicata a una scienza, quella
dell’economia, la dialettica materialistica, la logica, il metodo e la teoria della
conoscenza (non c’¢ bisogno di 3 parole: si tratta della stessa cosa) del
materialismo, che ha preso tutto cio che c’¢ di valido in Hegel e lo ha
sviluppato.” (Lenin, Quaderni filosofici)

21



come non come esito dell’analisi e della sintesi, ma come separazione
o autonomizzazione di questo o quel rapporto fenomenico.

Nulla di tutto cio troviamo in Althusser. Per Althusser infatti la
dialettica ¢ un ostacolo, impedisce la sua interpretazione di un Marx
strutturalista e postmoderno. Per liberarsi di questo inciampo gli
elementi dialettici in Marx sono ridotti a residui metafisici, che Marx
utilizzerebbe come dei significanti ereditati dal linguaggio del suo
tempo, lasciando pero intravedere lo sviluppo di un pensiero teorico
depurato da ogni hegelismo. Dunque dietro I’impiego da parte di Marx
dei termini hegeliani non si troverebbe qualcosa di sostanziale, ovvero
un lato che Marx eredita da Hegel pur nel quadro della discontinuita
imposta dal primato del materialismo. Sarebbe invece solo qualcosa
di contingente, un riflesso della formazione di Marx, espressione del
tentativo, non sempre riuscito, di produrre qualcosa di nuovo
attraverso termini vecchi e superati. Per dimostrare questa tesi
Althusser deve, come abbiamo visto, ricorrere alla “lettura sintomale”.
In tal modo, per parlare in termini althusseriani, al testo di Marx
Althusser correla un altro testo, il suo! Cosi Althusser puo fare dire a
Marx sostanzialmente quello che vuole lui. Tutto diventa un problema
di sintomi e di inconscio. Dunque le parole non rappresentano piu
nulla di oggettivo, non rivelano un metodo e una visione del mondo,
ma solo metafore e sintomi.

Il revisionismo “anti-hegeliano” (in realta anti-marxista) di Althusser
risulta anche diverso da quello di Galvano della Volpe e di Colletti.
Della Volpe e Colletti in realta nella loro critica a Hegel si limitavano
ad una revisione del marxismo sulla base dell’empirismo-logico.
Un’operazione che, in Italia, ha avuto inizialmente fortuna visto che ¢
risultata decisiva per una prima fondazione dell’operaismo teorico®.

20 Ed é comunque una questione su cui € necessario ritornare per smascherare

il carattere idealista del cosiddetto materialismo dei vari Panzieri, Tronti e

Negri (in primo luogo quello dell’operaio massa, visto che passata quella fase

inizia un sempre piu esplicito transito di Negri verso il post-strutturalismo).
22



Ma tale sintesi ¢ stata presto sostituita da quella operata da Toni Negri
con il postmodernismo post-strutturalista, riprendendo in parte lo
stesso Althusser. Infatti la tesi di Althusser della Rottura
Epistemologica tra Hegel da un lato e Marx dall’altro, risulta
formalmente addirittura piu sofisticata della negazione della dialettica
operata dall’empirismo scientista (teoria dell’““astrazione determinata”
di Galvano della Volpe) perché oltre a combinare neopositivismo ed
ermeneutica attinge alla linguistica e alla psicanalisi (in particolare
quella lacaniana). Cio spiega il successo maggiore dell’althusserismo
rispetto alle teorie di Della Volpe e Colletti. Althusser insinua in forma
apparentemente ragionevole la diversita tra Marx e Hegel, ma
tematizzandola in maniera tale da scardinare completamente la
filosofia del materialismo dialettico. Non a caso Althusser, appena
possibile, si sbarazza pure di questa denominazione, chiamando questa
sua operazione eclettica “materialismo aleatorio”.

4.Anti-umanesimo e “processo senza soggetto”: Althusser contro
il materialismo storico

Questa sostituzione dello “strutturalismo” alla dialettica materialista
non pud che condurre a negare i fondamenti della teoria della
conoscenza materialistico-dialettica, in particolare il rapporto tra
I’elemento soggettivo e quello oggettivo. Il cosiddetto “anti-
umanesimo” strutturalista/post-strutturalista non va affatto, come gli
althusseriani vorrebbero far credere, verso una valorizzazione del
materialismo. Infatti la teoria materialistico-dialettica pone al centro
della conoscenza la pratica, ovvero lattivita reale degli uomini,
I’azione che modifica la realta oggettiva. La pratica umana per il
marxismo ¢ parte integrante del processo di conoscenza. La teoria
della conoscenza materialistico-dialettica non affronta questo lato da
un punto di vista speculativo e idealistico, ma evidenziando la
necessaria corrispondenza della pratica con le condizioni obbiettive
storiche, sociali e materiali. Senza questo lato che evidenzia il
23



carattere primario della produzione sociale, della sperimentazione
scientifica e della lotta di classe (Mao, Sulla Pratica) ci troviamo
inevitabilmente  (nell’epoca  dell’ideologia  della  decadenza
dell’imperialismo) nel campo del neo-positivismo o del misticismo
dell’ermeneutica, che dietro I’apparenza dell’ateismo afferma una
visione ultrareazionaria di tipo religioso, oppure appunto, come nel
caso di Althusser, nello strutturalismo, che rappresenta una sorta di
combinazione tra queste due impostazioni dominanti.

L’approccio di Althusser al problema del Soggetto va considerato alla
luce della sua teoria dell’irriducibile differenza tra ideologia e scienza.
Mentre la prima consisterebbe nelle idee che gli uomini si fanno dei
propri rapporti sociali sulla base di un “realismo ingenuo” che
Althusser definisce “empirismo-religioso” e quindi come tale oscura
la possibilita della conoscenza della verita, la seconda permetterebbe
un accesso alla realta. Ma questo potrebbe avvenire solo attraverso il
metodo della lettura sintomatica e la “rottura epistemologica” con i
precedenti “paradigmi”. La scienza, secondo Althusser non ¢ dunque
I’approdo all’effettiva conoscenza di una realta oggettiva, che deve
materialisticamente essere concepita come primaria ¢ determinante
rispetto allo stesso processo della conoscenza, ma una produzione che
si puo determinare solo sulla base dell’analisi delle “teorie
scientifiche”.

Negando, all’interno della sua teoria dell”’ideologia e degli Apparati
Ideologici di Stato, il presentarsi del “Soggetto”, non per questo
Althusser assume in senso materialistico la categoria marxista della
struttura, o piu in generale quella della realta oggettiva. Althusser
rigetta anche il materialismo, oltre che la dialettica. La sua teoria della
sovradeterminazione (derivante da quella freudiana della sur-
determinazione) pone la struttura e la sovrastruttura sullo stesso piano,
entrambe sono “sovradeterminate”, entrambe sono “materiali”. La sua
negazione del “’Soggetto” ¢ quindi una riproposizione paradossale
dell’identita idealistica tra “oggetto” e “soggetto”. Questo porta nel

24



campo teorico ¢ in quello della politica rivoluzionaria ad un
rovesciamento idealistico. Conseguentemente, invece di partire dal
bilancio dell’esperienza della pratica sociale e di quella della lotta di
classe, dall’analisi e dallo studio della realta oggettiva in funzione
della trasformazione sociale, Althusser parte dall’“‘analisi” e dallo
“studio” dei riflessi in campo teorico di quella che, dal punto di vista
del buon senso comune e del materialismo, ¢ la realta oggettiva.
Finisce quindi per individuare nella critica dell’ideologia, in quella dei
“paradigmi teorici” ereditati dal passato e nella rifondazione della
filosofia del marxismo, la chiave di volta dell’impegno politico
militante nella situazione attuale. L’anti-umanesimo di Althusser nega
I’esperienza oggettiva che il proletariato e le masse popolari
sviluppano nel corso della lotta di classe, nega il carattere oggettivo
dei riflessi che sul terreno delle percezioni e delle rappresentazioni si
accumulano nella coscienza spontanea delle masse, nega il necessario
rapporto e nesso interno tra proletariato e masse popolari da un lato e
marxismo (marxismo-leninismo-maoismo), costruzione del partito e
prospettiva rivoluzionaria dall’altro.

La teoria dell’ideologia e della scienza di Althusser fa tabula rasa del
“Soggetto” ossia dei proletari, delle masse popolari e del partito
comunista, quest’ultimo inteso non certo come élite intellettuale, ma
come loro parte avanzata. Per Althusser il proletariato e le masse
popolari sono solo un burattino nelle mani del Capitale, un
sottoprodotto del suo dominio.

L’anti-umanesimo di Althusser ¢ una delle tante rimasticature
dell’anti-umanesimo di Heidegger?!. La concezione dell’ideologia dei
Althusser ¢ quella di un mondo senza Soggetto, dove 1’unica
soggettivazione possibile ¢ quella proveniente da un’élite
intellettuale che, lavorando sui paradigmi teorici, pud rifondare in

21 Nella sua Lettera sull’ “umanesimo ”, il filosofo nazista Heidegger
afferma:

25



modo “scientifico” la teoria rivoluzionaria. Si tratta di una miserabile
visione aristocratica??, che Althusser mutua dall’ermeneutica (basti
vedere come Badiou, discepolo di Althusser, faccia i salti mortali nel
tentativo di salvare Heidegger e di confonderlo con il marxismo*) e
che corrisponde allo stesso carattere teologico della “filosofia” di
Heidegger, che comprende pienamente anche la “concezione della
predeterminazione” 24,

«I1 primo umanismo, cio¢ quello romano, e tutte le altre forme di umanismo
che sono via via emerse fino ad oggi, presuppongono come ovvia I’essenza
universale dell’'uvomo. L’'uomo ¢ considerato animal rationale. Questa non ¢
solo la traduzione latina del greco {®ov Adyov Eyov, ma ¢ un’interpretazione
metafisica» [Adelphi, 1995]. Secondo Heidegger, la concezione dell’uomo
come animal rationale ¢ inadeguata al suo vero essere, alla sua vera essenza
poiché pensa I’essere umano a partire dall’animalita e dall’operare. In altri
termini la dimensione sociale e materiale, riflessa nella coscienza degli
uomini implicherebbe la negazione del rapporto con la verita dell’Essere.

22 Nella teoria dell’ideologia di Althusser si rispecchia il pessimismo
dell’intellettuale borghese che non crede alla lotta di classe e che considera il
proletariato e gli strati bassi e intermedi della piccola borghesia dei paesi
imperialisti come plasmati o “programmati” dal Capitale. Su questo va visto
anche 1’uso, per supportare tesi analoghe, che in alcuni momenti degli anni
Settanta veniva fatto, per es., negli articoli della rivista Controinformazione,
che amava parassitare il “maoismo”, della linguistica, della semiotica (per es.
nella versione di A. Ponzio) e delle teorie di Vygotskij.

2 Vedi per es. di A.Badiou: Heidegger. 1l nazismo, le donne, la filosofia, 11
melangolo, 2010. Nella prefazione si puo leggere: "Heidegger ¢ certamente
un grande filosofo che ¢ stato anche, al contempo, un nazista tra i tanti.
Questo ¢ quanto. Che la filosofia si arrangi! Non se la cavera né con la
negazione dei fatti, né con la scomunica. Siamo qui agli estremi dialettici, che
si possono definire esistenziali, della grandezza del pensiero e della
piccolezza della convinzione, della capacita creatrice a dimensione
universale e della particolarita ottusa di un professore di provincia".

24 La teoria cristiana della “predestinazione”, sostiene che Dio avrebbe deciso
di dannare la maggioranza dell’umanita, inevitabilmente corrotta dal peccato,
mentre avrebbe scelto di salvare un pugno di “eletti”. Questa teoria & per
esempio presente nelle sette evangeliste americane, le quali forniscono un

26



Concezione insita inevitabilmente nell’aristocraticismo derivante
dalla scissione che Heidegger instaura teologicamente tra “mondo
ontico” (quello delle relazioni sociali, della vita quotidiana, del
processo della conoscenza dalle sensazioni e percezioni al pensiero
razionale, ecc.) e ‘“ontologia”, con conseguente affermazione
spiritualistica del primato della seconda e quindi del “Divino”,
presentato dallo stesso Heidegger nella forma dell’*“Essere”.

La dialettica materialista ¢ una concezione monistica dell’intera realta
naturale e sociale. L’unita di tale realta ¢ la materia. Non esiste nulla
al di fuori di essa. All’interno di questa unita € necessario pero operare
un’ulteriore distinzione, quella tra essere sociale e spirito, tra struttura
¢ sovrastruttura tra oggetto e soggetto. Quindi il materialismo
dialettico afferma il primato della prima dimensione sulla seconda,
sostiene che la prima determina la seconda. Se il materialismo
dialettico si fermasse qui non si distinguerebbe da altre tendenze del
materialismo filosofico che non assumono la dialettica. La liberta ¢ la
coscienza della necessita affermava Spinoza e dopo di lui Hegel e
quindi Marx. Gli uomini sono liberi di trasformare la realta se operano
in base alle sue leggi. Poiché la contraddizione governa tale realta, gli
uomini, schierandosi dal lato rivoluzionario della contraddizione,
possono accelerarne il corso necessario e quindi operare imprimendo
alla Storia dei salti rivoluzionari in avanti. Dal punto di vista della
dialettica materialista, soggettivita e oggettivita sono due opposti che,
sulla base della determinazione della prima ad opera della seconda,
possono tradursi nella trasformazione dell’una nell’altra, non solo
dell’oggettivo nel soggettivo, ma anche del “soggettivo” nell’
“oggettivo”. Ovviamente Althusser, in quanto idealista soggettivo,
non puo fare riferimento a queste categorie del materialismo dialettico,

grande sostegno politico e ideologico alla politica espansionista
dell’imperialismo statunitense.

27



non pud concepire i rapporti tra “soggetto” e “oggetto” in questi
termini. La sua negazione del soggetto non significa affermazione di
una qualche visione materialistica della struttura o, in senso piu lato,
dell’oggettivita sociale (sia pure eventualmente concepita in modo
pervasivo € in senso meccanicistico). Questo “processo senza
soggetto” non ¢ molto differente dall’Essere/Evento di Heidegger.

In Althusser la negazione del Soggetto e 1’assoluta opposizione che ne
deriva con 1’Oggetto, ¢ in realtd anche la negazione dell’Oggetto
inteso in senso materialistico. Questo si traduce, dal punto di vista del
materialismo dialettico, nella tesi idealistica della loro identita.
L’Oggetto (per es. la struttura economico-sociale rispetto alla
sovrastruttura ideologica e politica) scompare e diventa solo il
prodotto di una sovradeterminazione che opererebbe misticamente
attraverso degli eventi, in attesa dei quali gli “scienziati rivoluzionari”
dovrebbero dedicarsi alla rifondazione teorica, applicando il metodo
delle “letture sintomali”. L’aristocraticismo di Althusser si coniuga
con il culturalismo, lo spontaneismo e I’anarchismo. Un mantra tipico
del postmodernismo strutturalistico portato avanti fino alle sue
estreme conseguenze dai discepoli “maoisti” di Althusser.

5. Gli Apparati Ideologici di Stato: Gramsci a testa in giu...

Proprio attraverso la problematica della “critica del soggetto”
possiamo comprendere la profonda differenza tra la teoria
dell’ideologia nel materialismo dialettico e quella di Althusser.
Possiamo dire che la definizione althusseriana di ideologia ¢
imparentata con quella di Foucault che per un certo periodo ¢ stato suo
allievo. Quello che differenzia Althusser ¢ la sua insistenza nella
riproposizione di categorie all’apparenza marxiste. Mentre Foucault

28



elabora una teoria dei “micro-poteri™* e del Potere Disciplinare,

Althusser considera una dimensione della sovrastruttura, da lui
caratterizzata come un insieme di istituzioni pubbliche e private
(compresa la famiglia nucleare) tra loro relativamente autonome,
sovradeterminata rispetto al semplice livello dell’economia
capitaliste. Questo insieme di organismi, da lui definiti come
“Apparati  Ideologici di Stato™®, svolgerebbe una funzione
indispensabile al funzionamento della produzione capitalista,
corrispondente a quella della “riproduzione”. In tal modo Althusser
opera assumendo la “sovradeterminazione”, in opposizione alla
concezione materialistico-dialettica della “determinazione”. Per
Althusser la struttura e la sovrastruttura sono differenti, ma con la
teoria della “sovradeterminazione” arriva anche ad una loro
paradossale identificazione, ossia all’assenza di qualsiasi primato
della struttura sulla sovrastruttura. Non a caso per Althusser
I’ideologia dominante, alimentata dagli Apparati Ideologici, assume in
quanto “riproduzione” una consistenza “materiale” alla pari della

25 Foucault: Microfisica del Potere, Einaudi, 1971 [La seconda edizione
dell’Einaudi del 1977 contiene I’Intervista del giugno 1976 e due ulteriori
interventi di Foucault dello stesso anno]. Nell’Intervista Foucault afferma:
“Lo Stato ¢ sovrastrutturale in rapporto a tutt’una serie di reti di potere che
passano attraverso i corpi, la sessualita, la famiglia, gli atteggiamenti, i saperi,
le tecniche, ecc. e questi rapporti sono in una relazione di condizionante-
condizionato nei confronti di una specie di metapotere che ¢ strutturato per
I’essenziale intorno a un certo numero di grandi funzioni d’interdizione; ma
questo metapotere con funzioni d’interdizione non puo realmente avere presa
e non puo reggersi che nella misura in cui si radica in tutta una serie di
rapporti di potere che sono molteplici, indefiniti, e che sono la base necessaria
di queste grandi forme di potere negativo” ... “Lo Stato ¢ una codificazione
di funzioni di potere molteplici che gli permette di funzionare, e la
rivoluzione € un altro tipo di codificazione di queste relazioni” (pp.16-17,
citato).

%6 Nel 1970 Althusser pubblica sulla rivista La Pensée il saggio Ideologia e
apparati ideologici di Stato.

29



produzione e dei rapporti di produzione. In questo modo pero, oltre a
postulare una distinzione antimarxista tra “produzione” e
“riproduzione” dei rapporti capitalistici, si creano tutte le condizioni
per un rovesciamento idealistico e per una relativa impostazione che
finisce per privilegiare, nel campo della prassi rivoluzionaria, la critica
della “riproduzione ideologica sociale” (effettuata in nome della
scienza del marxismo), che dovrebbe operare in funzione
demistificatrice dei suoi presunti effetti “riproduttivi”.

Althusser, operando una distinzione (tra produzione e riproduzione, ¢
tra apparati repressivi e apparati ideologici), sostiene anche di
richiamarsi a Gramsci insinuando che quest’ultimo avrebbe proposto
una teoria dello Stato e del Politico diversa da quella di Marx e
soprattutto di Lenin. Si tratta di una vergognosa falsificazione della
battaglia politica di Gramsci contro il revisionismo e I’opportunismo
di destra da un lato e contro 1’opportunismo di “sinistra” dall’altro
(socialdemocrazia di sinistra, anarco-sindacalismo, bordighismo e
trotskijsmo).

Gramsci dichiara in modo assolutamente esplicito e netto di far
riferimento, tra I’altro, nel suo lavoro politico e teorico di fondatore e
dirigente del Partito Comunista d’Italia sezione della Terza
Internazionale, alla teoria dell’egemonia elaborata da Lenin e
successivamente ripresa ed affermata da Stalin.

In particolare Gramsci parte dalla lotta sviluppata da Lenin dopo la
rivoluzione del 1905 contro il menscevismo, il trotskismo,
I’operaismo-sindacalismo e ’otzovismo, al fine di affermare la via
della rivoluzione democratica attraverso la realizzazione dell’alleanza
operai-contadini sotto I’egemonia del proletariato, nel quadro della
rivoluzione ininterrotta sino al socialismo?’. Gramsci collega

27 Vediamo cosa sostiene Stalin: “Sapevamo noi bolscevichi ‘pratici’ che
Lenin, a quel tempo si metteva dal punto di vista della trasformazione della
rivoluzione borghese in Russia in rivoluzione socialista dal punto di vista

30



strettamente la sua visione della necessita di un governo operaio-
contadino nel nostro paese con la teoria dell’egemonia di Lenin (e di
Stalin) e su questa base sostiene la necessita della rivoluzione
ininterrotta sino al socialismo. Ma Gramsci aveva anche presente la
lotta di Lenin contro il deviazionismo di sinistra all’epoca della I
guerra mondiale (lotta contro “l’economicismo imperialistico™) e
quella all’epoca del Terzo Congresso dell’Internazionale Comunista.
Su tale base Gramsci ha sviluppato, in Italia, la politica di fronte per
disgregare I’influenza del Partito Socialista e dei sindacati riformisti
sul proletariato e I’influenza dei liberali-reazionari (crociani) e del
Partito Popolare (legato al Vaticano) sulle masse contadine.
Evidenziando il ruolo reazionario dell’aristocrazia operaia del Nord
dell’Italia, quello della Chiesa in vaste aree del paese volto a
passivizzare i contadini e quello degli intellettuali borghesi nel Centro-
Sud operanti al servizio dei latifondisti feudali, ha sottolineato la
necessita della lotta per la conquista dell’egemonia del proletariato
sulla classe operaia e le masse popolari.

Una lotta che Gramsci ha condotto a partire dalla formazione
dell’ Ordine Nuovo, della primavera rossa, dalla fondazione del PCI e
dalla lotta contro il fascismo magistralmente condotta anche sul piano
parlamentare, al fine di disgregare il blocco borghese “liberal-
democratico” e di contribuire cosi, anche su quel piano, allo sviluppo
degli scioperi di massa e della lotta armata rivoluzionaria democratica
e antifascista. Lo stesso Gramsci, una volta fatto prigioniero dal
fascismo, ha continuato questa battaglia anche dal carcere, entrando in
contrasto con il centro del partito diretto da Togliatti sulla questione
della strategia della rivoluzione antifascista. A quel tempo nel PCI
dominavano posizioni semi-trotskijste e Togliatti sosteneva che la

della rivoluzione ininterrotta? Si, lo sapevamo dal suo opuscolo Due tattiche
(1905) e anche dal suo famoso articolo L’atteggiamento della
socialdemocrazia verso il movimento contadino del 1905, in cui si affermava:
‘noi siamo per la rivoluzione ininterrotta’, ‘non ci fermeremo a meta strada’.”
(Stalin, Opere, Introduzione, Ed. Rinascita, 1955)

31



rivoluzione contro il fascismo doveva essere direttamente socialista.
Dopo qualche anno Togliatti inverti del tutto la rotta e inizio a
sostenere che era necessario prima di tutto “riconquistare la
democrazia borghese parlamentare”. Gramsci invece sosteneva la
necessitd di una rivoluzione antifascista sulla base di un blocco
rivoluzionario operaio-contadino.

Dopo I’assassinio di Gramsci ad opera dei fascisti mussoliniani, che
avevano provveduto a privarlo delle cure necessarie per la sua salute,
esperienze rivoluzionarie (guerra civile spagnola) e nuovi sviluppi del
marxismo-leninismo hanno portato, sotto la direzione del Compagno
Stalin, allo storico VII Congresso che ha ulteriormente approfondito e
sviluppato la questione della lotta per I’egemonia. Il Presidente Mao
ha ulteriormente sintetizzato e sviluppato I’intera esperienza della
Terza Internazionale nel corso della Grande Rivoluzione Cinese,
impostando e risolvendo organicamente i rapporti tra partito, fronte ed
esercito.

11 Pensiero di Gramsci ¢ stato uno dei vari altri anelli di transizione dal
Marxismo-Leninismo al Maoismo, magari non tra i piu decisivi, ma
di grande significato ed attualita per i comunisti italiani. La sua
correttezza, per quanto attiene all’ltalia, ¢ stata evidenziata dalle
lezioni relative alle vittorie e dagli errori (a causa dell’influenza del
revisionismo togliattiano) della grande guerra partigiana antifascista.

Gramsci nella sua opera monumentale Quaderni del Carcere, scritti
sotto lo sguardo della censura fascista, definiva la lotta per I’egemonia
come “guerra di posizione” e i partiti, le istituzioni, le associazioni
reazionarie come una dimensione del dominio, come un complesso di
“casematte” e “trincee” della “societa civile” che avevano il compito
cercare di legare e passivizzare (“rivoluzioni passive”), per lo piu in
chiave corporativa, le masse proletarie, contadine e di altri strati
sfruttati piccolo-borghesi.

32



Gramsci si ¢ sempre opposto alla teoria liberale-revisionista che
confondeva sotto la categoria dell’*“egemonia” la lotta per I’egemonia
del proletariato e la lotta per I’egemonia sulle masse popolari condotta
dalle istituzioni e dalle forze reazionarie. Gramsci considerava
I’ideologia un riflesso delle classi sociali € quindi teneva fermo il
primato materialistico della struttura sulla sovrastruttura. Gramsci non
sosteneva la teoria idealistica della sovradeterminazione ossia
dell’identita oggetto-soggetto, pensiero ed essere sociale, produzione
materiale e “riproduzione”. Gramsci soprattutto distingueva
qualitativamente 1’egemonia organica, espansiva del proletariato sulle
masse popolari da quella reazionaria, corporativa e regressiva, basata
sulla manipolazione e sugli imbrogli della borghesia e degli altri strati
reazionari nei confronti degli strati sfruttati. Gramsci sottolineava che
I’egemonia della borghesia non era affatto organica ma soggetta ad
una crescente crisi egemonica dovuta al distacco progressivo del
proletariato e delle masse popolari. L’esatto opposto della teoria di
Althusser dell’ideologia, degli apparati ideologici di Stato e
dell’egemonia” che spinge all’estremo la teoria reazionaria e
revisionista dell’influenza dell’ideologia borghese sulle masse come
influenza organica, compatta, completa, che non lascia via di scampo,
che annienta a tale livello la possibilita del “Soggetto”.

Una teoria, quella di Althusser, che richiede I’intervento dall’alto degli
“scienziati marxisti-strutturalisti” che dovrebbero impegnarsi in primo
luogo nella critica dell’*“ideologia delle masse” e nella critica della
cultura “dominante” riprodotta dai vari apparati ideologici pubblici e
privati. In una forma molto diversa, ma con un contenuto non cosi
differente, Althusser ripropone le stesse posizioni e le stesse vie
d’uscita culturaliste-riformiste che in Italia erano state sostenute dai
reazionari crociani amici di Gentile e dei fascisti mussoliniani.
Gramsci si ¢ sempre battuto contro Croce, apportando un enorme
contributo anche sul piano teorico alla costruzione del partito
comunista nel nostro paese. Un’ereditda oggi ancora del tutto
indispensabile per il proletariato italiano.

33



Con la teoria di Gramsci quella di Althusser c’entra ben poco.
Althusser considera, come abbiamo visto, I’ideologia come un
“processo di colonizzazione” che precluderebbe la possibilita del
Soggetto e quindi su tale base ripropone la sua problematica “anti-
umanistica” di matrice heideggeriana e lacaniana. Ci troviamo ancora
una volta di fronte all’idea degli “Apparati Ideologici”’ che modellano
¢li individui e che fanno credere loro di essere “Soggetti” autonomi,
esattamente come per Heidegger gli uomini, che attraverso lo sviluppo
della tecnica, credono di essere liberi e autonomi, mentre in realta €
I’Essere che li determinerebbe attraverso un non ben preciso
“Destino”. Tutto cio ¢ molto vicino alla tesi di Foucault del micro-
potere, dove tra I’altro Foucault non nasconde di ispirarsi ad
Heidegger. Se I’ideologia per Althusser ¢ una dimensione omogenea ¢
compattata, gli Apparati Ideologici di Stato che svolgono la funzione
di affermarla socialmente rispecchiano ovviamente queste
caratteristiche di fondo. Ma Althusser sotto il termine di “Apparato
ideologico” combina le questioni piu disparate. Come gia accennato il
tutto presenta una certa somiglianza con la teoria dei “micropoteri”. Il
problema dell’espansione della “societa civile” affrontato da Gramsci
su basi materialistico-storiche ha trovato una risposta reazionaria in
Foucault ed Althusser, che sembra aggiungere alle teorie del primo una
verniciatura marxista. Althusser sembra quindi negare che nei
cosiddetti “Apparati ideologici” relativi alla scuola e all’universita,
alla famiglia nucleare, ai sindacati reazionari, ecc., si riflettano
contraddizioni sociali e di classe. Il riferimento a Gramsci € quindi
solo uno dei vari tentativi per proporne una visione riduttiva e
deformata. Ne esce fuori ancora una volta un Gramsci come “grande
intellettuale”, teorico e critico delle sovrastrutture, che ¢ la negazione
del Gramsci reale, teorico della rivoluzione proletaria e fondatore e
dirigente del Partito Comunista d’Italia.

La stessa parola “apparato” rimanda a qualcosa di fisso, ad una
macchina, a un dispositivo che funziona linearmente e senza problemi
o intoppi. Nella sua analisi della societa civile, Gramsci considera il

34



problema di istituzioni come la scuola, i sindacati, le forme familiari,
ecc., da un punto di vista storico e dialettico. Vede queste come realta
dinamiche in evoluzione e che contengono in esse contraddizioni e
possibilita di essere ribaltate e volgersi verso altre direzioni, non come
entita monolitiche. Senza una considerazione reale delle
contraddizioni che caratterizzano queste istituzioni € questi organismi,
1l tutto si riduce a considerare lo Stato come un moloch, una sorta di
Panopticon alla Jeremy Bentham dove tutto ¢ controllato senza alcuna
possibilita di fuga. Quindi non solo la concezione di Althusser non ¢
utile a comprendere meglio la prospettiva gramsciana, ma la
depotenzia e la vampirizza in funzione di un pessimismo aristocratico
e liquidazionista, di un irrazionalismo postmoderno.

6. Il parassitismo del marxismo, del leninismo e del maoismo da
parte degli althusseriani

Considerando quanto detto precedentemente, la teoria di Althusser e
dei suoi allievi si rivela come una forma particolare di revisionismo
moderno, come una fusione tra la sofistica postmoderna e strutturalista
e varie concezioni revisioniste, semi-anarchiche. Si tratta di una
concezione particolarmente pericolosa e in grado di assumere diverse
forme. Si ¢ visto come gli allievi di Althusser (Badiou, Ranciére,
ecc.?®), che pure a parole avevano rotto col maestro, ne hanno
continuato a riproporre il metodo e le posizioni opportuniste. Non si
tratta dunque di attaccare Althusser su questa o quella scelta, ma di
comprendere e criticare la sostanza del suo pensiero. La lettura
sintomale si rivela qui come metodo privilegiato che sorregge tutta

28 Nel citato articolo “Althusser, el maoismo y la Revolucién Cultural” si
riporta la seguente indicazione bibliografica di un testo dove si parlerebbe del
rapporto tra Ranciére e il maoismo: “Para una descripcion de la relacion entre
el althusserianismo y los estudiantes maoistas, ver Julian Bourg, The Red
Guards of Paris: French Student Maoism of the 1960s, History of Euro- pean
Ideas, n° 31, 2005, pp. 472-490”.

35



I’impalcatura di questa operazione di parassitismo delle tematiche
marxiste, leniniste e maoiste, permettendo di soprassedere alla
mancanza di un’analisi marxista della realta e alla carenza di
riflessione teorica, con un approccio intellettualistico, con il
dilettantismo e con costruzioni immaginarie e retoriche. Cosi come la
“lettura sintomale” serviva a costruire sopra il testo di Marx il testo di
Althusser e ad evitare un’opera di reale comprensione oggettiva del
marxismo.

Queste “letture sintomali” hanno condotto Althusser a continui cambi
politici opportunistici. Inizialmente egli cercava di parassitare
ampiamente il maoismo che tra gli anni Sessanta e Settanta aveva
iniziato ad emergere in Francia, ma sempre rimanendo all’interno del
partito revisionista PCF e promuovendo all’interno di esso
un’opposizione sulla base di un’impostazione intellettualista e
culturalista opportunista. Verso gli anni Ottanta giunge ad una
posizione di progressiva liquidazione dello stesso marxismo. Nel 1978
proclama solennemente la “crisi del marxismo™! No, non si tratta piu
solo dello stalinismo, ma della teoria del plusvalore in Marx,
dell’assenza di una teoria marxista dello Stato, degli errori di Lenin,
di tutta una serie di limiti, insufficienze, carenze immaginarie. Tutto
questo mentre nel mondo il maoismo andava confermandosi e
sviluppandosi su scala internazionale come terzo stadio del marxismo,
mentre le guerre popolari avanzavano in India e nelle Filippine e
mentre nel giro di alcuni anni il Partito Comunista del Peru, sotto la
direzione del Presidente Gonzalo, avrebbe iniziato una storica guerra
popolare, dimostrando le fandonie di quanti parlavano di “crisi del
marxismo”.

In questo quadro Althusser si poneva dalla parte dei reazionari,
dichiarando che la crisi e decomposizione del socialimperialismo era
la crisi dello stesso marxismo, attribuendola allo “stalinismo”. Queste
svolte venivano giustificate sulla base di opportune “letture
sintomali”. Ovvero, al cambio della situazione ci si adattava e una

36



nuova teoria di fase veniva elaborata. Cio corrispondeva ad un modo
eclettico e senza principi di ragionare. Questo permetteva anche ad
Althusser di giustificare la sua permanenza nel partito revisionista
PCF, civettando allo stesso modo con la terminologia maoista.

In sostanza si vede come la filosofia di Althusser si contrapponga
completamente al materialismo dialettico e al marxismo. Essa inoltre
si contrappone alla rivoluzione proletaria ¢ conduce inevitabilmente
ad una forma reazionaria di riformismo, in alcuni casi, come vediamo
in Italia col gruppo di Gianfranco La Grassa, addirittura al rosso-
brunismo e al sostegno al fascismo con argomentazioni “marxiste”.

Al di 14 di tali posizioni, troviamo nel nostro paese nella Rete dei
Comunisti aree che coniugano un “maoismo” di stampo althusseriano
con il sostegno pitt 0 meno larvato al socialimperialismo cinese. Sul
giornale online della Rete troviamo, oltre a dei riferimenti, anche dei
veri e propri elogi alle posizioni di Badiou ed Althusser®**°. Ma le

29 https://contropiano.org/interventi/2019/10/02/althusser-linnocenza-
dellavvenire-0119182
https://contropiano.org/fattore-k/2023/12/02/marxistizzare-la-dialettica-
hegeliana-geymonat-colletti-e-althusser-a-confronto-con-lenin-0166958
https://contropiano.org/eventi/pisa-lassalto-al-cielo-la-comune-e-noi
https://contropiano.org/news/cultura-news/2021/03/21/la-comune-e-noi-
0137351

https://contropiano.org/news/internazionale-news/2020/10/02/la-
degenerazione-della-republique-intervista-frederic-lordon-0132133
https://contropiano.org/interventi/2016/03/19/la-deriva-culturalista-della-
questione-migrante-zizek-fardello-delluomo-bianco-076794
https://contropiano.org/news/cultura-news/2024/02/16/antonio-labriola-e-la-
storia-del-marxismo-in-italia-0169166

30 In uno degli articoli citati di Contropiano (al secondo link tra quelli qui
riportati) si pud leggere tra I’altro: “Ad Althusser spetta il merito di aver
pienamente riscattato lo spessore teorico di Materialismo ed
empiriocriticismo e di averne motivato la dignita filosofica, che va
individuata nel disvelamento della mistificazione filosofica e nel rifiuto di

37



influenze dell’althusserismo di sinistra sono presenti anche in altri
gruppi dell’estrema sinistra. Ad esempio, 1’economista keynesiano
Emiliano Brancaccio si serve delle tesi di Althusser per operare una
fusione eclettica e rossobruna tra il keynesismo “di sinistra” di Sraffa
e il marxismo. Egli riprende in particolare la tesi di Althusser che
identifica produzione e riproduzione, caratteristiche soggettive e
oggettive. In tal modo giunge ad affermare una teoria revisionista,
affine al “super-imperialismo” di Kautsky, del capitalismo come
“sistema”, come “totalitd”, dunque come un tutto omogeneo, negando
le contraddizioni di classe e il carattere parassitario ¢ moribondo
dell’imperialismo. Cosi il capitalismo diventa un sistema stabile ed
espansivo, che gli intellettuali come Brancaccio si incaricano di
correggere e riformare attraverso appositi “suggerimenti” e “dialoghi”
con esponenti del mondo economico e politico. Anche qui,
esattamente come in Althusser, sono gli intellettuali che in maniera
aristocraticista e staccata dalle masse si mettono a leggere i1 sintomi
del capitalismo e a produrre le loro “letture sintomali” e teorie.

Dobbiamo pero fare in particolare riferimento ad un gruppo locale che
ha avuto un suo ruolo nella storia del movimento marxista-leninista-
maoista italiano. Si tratta del “Comitato Comunista di Trento”
aderente insieme a ‘“Rossoperaio (successivamente Proletari
Comunisti-Pcm-Italia) al Movimento Rivoluzionario Internazionalista
[MRI] firmatario della dichiarazione del 1984. Il gruppo dirigente di

lasciarvisi coinvolgere (sicché le accuse di rozzezza e di dilettantismo, il
senso di irritazione provato da tutti i filosofi, compresi quelli marxisti, nel
leggerlo, rappresenterebbero i sintomi della rimozione che la filosofia compie
della propria funzione mistificante), facendo quindi non un discorso di
filosofia, ma un discorso sulla filosofia. Partendo da questa premessa,
Althusser giunge poi a formulare la tesi secondo cui la filosofia non ¢ scienza,
ma lotta di classe nella teoria: tesi che trova la sua specificazione nella tesi
della doppia rappresentanza operata dalla filosofia: rappresentanza della
scienza presso la politica e della politica presso la scienza”.

38



questo Comitato, proveniente dal “PC(M-L)I La Voce Operaia™!, si
¢ reso via via portatore, dai primi anni Ottanta in poi, di una linea
politica opportunista di “sinistra” semi-operaista (non cosi dissimile
da quella di Rossoperaio-Proletari Comunisti-Pcm™) e  poi
opportunista di destra. Dopo la meta degli anni Ottanta questo gruppo
dirigente ha iniziato a sostenere che, di fronte al riflesso delle lotte e
alla crisi dei movimenti di opposizione di massa, era necessario
privilegiare la “lotta ideologica” (nel senso della critica culturale delle
forme dell’ideologia borghese) attraverso la ripresa e 1’applicazione
della psicanalisi. In una prima fase il riferimento era a Marcuse®.

31 http://www.collettivobebrecht.it/chi-siamo/
32 11 documento I compiti dei comunisti nella prospettiva della guerra
imperialista proposto dal Comitato di Trento era stato sotto-firmato dal
Collettivo di Agit Prop/Rossoperaio (poi Proletari Comunisti-Pcm Italia).
Tale documento ha rappresentato la base per 1’unificazione (peraltro di breve
durata) tra Comitato Comunista di Trento e Collettivo di Agit-
Prop/Rossoperaio dopo la comune sottoscrizione della dichiarazione del MRI
del 1984.
33 Dopo la scissione del 1991, il gruppo dirigente ha cercato di appropriarsi
dell’intera storia del Comitato Comunista di Trento, tacendo sul ruolo
dell’esperienza della minoranza maoista rappresentata dall’organizzazione
dei giovani dello stesso Comitato. Come Redazione di Nuova Egemonia
abbiamo iniziato a criticare questo gruppo dirigente che, passando per
Rifondazione Comunista e per 1’adesione allo zapatismo, ha successivamente
dato vita al “Collettivo BeBrecht”. Abbiamo dunque chiarito: “Siamo ben
consapevoli che la cultura dominante nei movimenti, nella cultura radicale e
nell’estrema sinistra si nutre tutt’ora della filosofia del post-moderno, di
questo mostruoso ibrido tra cultura antilluminista e anticomunista, tra
liberalismo e movimentismo anarco-riformista. Questa consapevolezza
rafforza perd la nostra determinazione a lottare contro questa moderna
sofistica, contro quest’irrazionalismo dilagante, contro il nuovo attacco volto
alla ragione dialettica o, meglio, al materialismo dialettico,”
https://nuovaegemonia.com/  wp-content/  uploads/2022/06/risposta-ai
compagni -del-collettivo bebrecht.pdf

39



7. Un caso particolare di “althusserismo”. Le posizioni revisioniste
di Bob Avakian del PCR(USA): a proposito del rapporto tra
postmodernismo e “Nuova Sintesi”

Un’espressione  abbastanza  recente, in campo  politico,
dell’applicazione dell’altusserismo e, in particolare, del metodo della
“lettura sintomatica”, ¢ quella rappresentata dalle teorie di Bob
Avakian del PCR(USA) che, pretendendo di rilevare ‘“vuoti”,
“discontinuita” e “fratture” nel “marxismo”, nel “leninismo” e nel
“maoismo”, approda ad una presunta nuova e piu autentica forma
dell’ideologia comunista (Nuova Sintesi). Una “sintesi”’ che, secondo
le intenzioni dell’autore, dovrebbe risultare adeguatamente depurata
dai residui dell’hegelismo (rapporto tra fenomeno ed essenza, concetto
di legge nel campo della dialettica materialistica, teoria della
negazione della negazione, tesi dell’affermazione necessaria del
comunismo ecc.). L’ibridazione revisionista tra post-modernismo di
matrice lacaniana ed althusseriana e “maoismo” ¢ comundque
un’operazione oggi ancora pienamente in atto su scala internazionale
che, anche grazie a personaggi come Badiou, va ben al di 1a di Bob
Avakian, del suo partito e dei suoi ex discepoli’* [].

I marxisti-leninisti-maoisti del PCB Comitato Centrale hanno
evidenziato a tale proposito: “Privilegiando la concezione revisionista
rispetto alla teoria marxista della conoscenza, Avakian ritiene che le
sconfitte temporanee del proletariato siano causate da "errori"
nell'ideologia del proletariato internazionale; e prende qualsiasi
errore o insufficienza come manifestazione di concezioni filosofiche
idealistiche o metafisiche. Nella sua ostinata ricerca di errori,

34 Si veda Mike Ely, althusseriano e fervente sostenitore delle tesi di Badiou,

tra i fondatori del PCR(USA). Mike Ely rompe successivamente con Avakian

non certo sulla questione del revisionismo, ma su diatribe secondarie di

scarso rilievo teorico e politico (Mike Ely, Nine Letters to Our Comrades).
40



Avakian, l'uvomo che non sbaglia mai, perché non fa altro che dare
sfogo al suo "movimento cerebrale fantasioso”, individua errori di
metafisica in Marx, Lenin e Mao. Inoltre presenta lo sviluppo delle
tappe dell'ideologia del proletariato internazionale come se ogni
tappa rappresentasse essenzialmente la "correzione degli errori e
delle mancanze" della tappa precedente”... “Avakian di fronte alle
sconfitte temporanee del proletariato. Il riflusso della lotta
rivoluzionaria negli Stati Uniti con la fine della guerra in Vietnam nel
1975, con la restaurazione capitalista in Cina nel 1976 e con la
situazione di sfida di fronte alla sconfitta dell'imperialismo yankee in
Vietnam (1975), in Nicaragua (1979) e in Iran (1980), in questo caso
il regime teocratico islamico che si forma e che attua la piu brutale
repressione dei comunisti, e il contesto in cui si consolida la rottura
ideologica di Avakian. Da qui deriva il sinistro percorso di Avakian
alla ricerca di "errori" nell'ideologia del proletariato internazionale
da presentare come causa di quelle temporanee sconfitte. Avakian
rinnega cosi la teoria marxista della conoscenza e inizia a
considerare, come il revisionista Yang Sien-chen, ogni errore e ogni
sconfitta temporanea come conseguenze di carenze nella concezione
filosofica” ... “Avakian nella sua pseudo-scienza ¢ un cacciatore di
errvori’ ” [La Rivoluzione di Nuova Democrazia ¢ la forza principale
della Rivoluzione Proletaria Mondiale, PCB CC., traduzione non
ufficiale in lingua italiana a cura di Nuova Egemonia].

Si puod notare dunque come tale metodo sia del tutto convergente con
I’impostazione del marxismo di Althusser. Infatti possiamo vedere
come il revisionista e rinnegato anti-maoista Avakian si serve della tesi
della rottura epistemologica per giustificare il suo rinnegamento del
marxismo:

“Fin dai tempi di A World to Win ho portato avanti una rottura
epistemologica con gran parte della storia del MCI [Movimento
Comunista Internazionale], compresa la Cina e la GRCP [Grande
Rivoluzione Culturale Proletaria], che sosteneva I'esistenza di una

41



verita proletaria e di una verita borghese - questo in una grande
circolare diffusa dalla leadership del Partito Comunista Cinese.” (Bob
Avakian, On Epistemology — On Knowing and Changing the World®®)

Qui il rinnegato Avakian, si smaschera completamente, attraverso
I’utilizzo della categoria di “rottura epistemologica” indirizzata
all’attacco ideologico all’Internazionale Comunista e al maoismo
Questo perché tale concetto presuppone, appunto, la tesi da noi
precedentemente criticata dello sviluppo della scienza attraverso la
discontinuita tra differenti tipi di paradigma, dove a farla da padrone
non ¢ lo sviluppo reale della pratica sociale, ma le intuizioni di “geni”
e intellettuali. Cosi Avakian, come Althusser, riduce il marxismo ad un
dibattito tra intellettuali e scienziati, e quindi pud mettere sé stesso
sullo stesso piano dei grandi maestri del marxismo. Anche Avakian
riduce inoltre il marxismo ad una sorta di epistemologia e di teoria
della scienza borghese di carattere eclettico, la quale, ignorando
bellamente il carattere di classe della wverita, puo ibridarsi
tranquillamente con tutte le concezioni borghesi piu disparate. Cosi
Avakian puo giustificare il suo attacco anti-maoista negando ogni
carattere di classe alla verita, affermando I’esistenza di una verita
“neutrale”, di sapore positivista, prodotto non tanto della lotta di classe
e della pratica sociale ma delle ruminazioni di filosofi e intellettuali
borghesi, le cui teorie senza alcun fondamento vengono messe sullo
stesso piano delle grandi concezioni dei maestri del marxismo.

La tesi di Avakian secondo cui il marxismo procede attraverso la
“correzione degli errori” non ¢ altro che I’espressione di tale
metodologia anti-materialista e positivista. Infatti tale tematizzazione
dell’errore ha un effettivo fondamento se ¢ fondata su un effettivo
metodo dialettico materialistico. Cid presuppone che la teoria e la sua
applicazione alla realta oggettiva producano un effettivo sviluppo, il
quale dimostra dunque la validitd oggettiva, in senso almeno

3 https://bannedthought.net/Nepal/Worker/Worker-10/worker10vn.htm
42



approssimato, di tale teoria. In questo senso la “tematizzazione degli
errori” e dei limiti di tale teoria puo effettivamente essere un
contributo allo sviluppo del marxismo. Lenin ha sostenuto che con
I’evoluzione della realta, anche il materialismo dialettico deve mutare
forma ed evolversi. In questo senso anche riscontrare limiti ed errori
nella concezione precedente del marxismo pud apportare uno sviluppo
effettivo del marxismo. Ma ovviamente tale tematizzazione non pud
essere il prodotto di singoli uomini o di piccoli gruppi od
organizzazioni pretenziose, ma deve essere il prodotto di un’effettiva
lotta di classe e dell’applicazione di tale teoria al proprio contesto e
alla propria situazione. Cosi il marxismo-leninismo-maoismo risulta
vero in quanto ¢ il prodotto di tutto un processo storico di rivoluzioni
e lotte di classe, processo che si rivela attualmente in corso in diversi
paesi del mondo. In Avakian non abbiamo nulla di tutto cid. Si tratta
di intellettuali che, staccati dalle masse e dalla lotta di classe, si
mettono a ruminare sugli errori dell’intero proletariato. La verita non
¢ il prodotto di una lotta, di una contraddizione, ma sarebbe una dotta
disquisizione accademica. Con la tesi della rottura epistemologica
Avakian puo prendere questo o quell’errore o limite, ingigantirlo,
esagerarlo o inventarselo di sana pianta per negare la validita in toto
del marxismo e affermare la wvaliditd della sua Nuova Sintesi
(Eclettica!). In tal modo, invece che uno sviluppo storico,
un’evoluzione della teoria del proletariato abbiamo solo tanti singoli
eventi e fatti slegati, che si rapportano tra loro nei termini di una
rottura, di un salto, che pero non contiene uno sviluppo, ma solo un
abisso tra concezioni diverse e incommensurabili. Non sono le lotte di
classe del proletariato, che si esprimono nelle teorie e nelle
considerazioni dei suoi grandi dirigenti, che fanno avanzare il
marxismo, ma la correzione degli errori! In tal modo abbiamo il
rovesciamento idealistico, dove non € la correzione ad essere il
prodotto di tutto uno sviluppo storico, ma ¢ la correzione degli errori
che fa sviluppare la storia! Avakian si rivela uno dei tanti imbroglioni

43



odierni che, attraverso la sofistica postmoderna, tentano di presentarsi
come “marxisti”.

NUOVA EGEMONIA settembre 2024

44



