
1 
 

LA FILOSOFIA DI ALTHUSSER:  

COME I POSTMODERNI PARASSITANO 
IL MARXISMO-LENINISMO-MAOISMO 

 

 

 

 

 

             NUOVA EGEMONIA  



2 
 

       
 

INDICE: 

 

1.  Introduzione 

2.  La “lettura sintomale”: ermeneutica e psicanalisi 

3. La rottura epistemologica: Althusser contro la dialettica 
materialistica  

4. L’ Anti-umanesimo ed il “processo senza soggetto”: Althusser 
contro il materialismo storico 

5. Gli Apparati Ideologici di Stato: Gramsci a testa in giù… 

6. Gli Althusseriani: parassiti del marxismo, del leninismo e del 
maoismo  

7. Un caso particolare di “althusserismo”: le posizioni revisioniste 
di Bob Avakian del PCR(USA). A proposito del rapporto tra 
postmodernismo e “Nuova Sintesi” 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 

 

 

1.Introduzione 

Louis Althusser è stato un filosofo francese di orientamento 
strutturalista  e “marxista”. La critica delle sue posizioni riveste una 
certa importanza politica perché è un autore da molti ritenuto vicino 
al maoismo1. Non si tratta di un compito semplice, viste le molteplici 

 
1“Althusser e i suoi discepoli si incontrarono nell’ottobre e nel novembre del 
1966 per studiare e discutere la novità rappresentata dalla “Rivoluzione 
Culturale Proletaria”. Da tali incontri emersero una serie di articoli che furono 
pubblicati in forma anonima nel numero del dicembre 1966 da una rivista 
parigina di una certa tiratura Los Cahiers Marxistes Léninistes” … “Il primo 
numero era apparso nel dicembre 1964 come organo del circolo degli studenti 
comunisti della École Normale Supérieure”… “Nel 1967 si fondò il Partito 
Comunista Rivoluzionario in cui era presente un’importante corrente 
althusseriana e, nel 1970, venne pubblicato nel paese il primo libro 
interamente dedicato ad Althusser, Saúl Karsz, Jean Pouillon, Alain Badiou, 
Jacques Rancière ed Emilio de Ípola, (Lectura de Althusser, Buenos Aires, 
Galerna, 1970)”… “Balibar individuò tre tappe successive però discontinue 
nel rapporto tra Althusser e il maoismo. La prima iniziò nel 1952 quando il 
PCF diffuse il saggio di Mao Sulla Contraddizione. Althusser lo discusse 
insieme a Lucien Sève, altro giovane intellettuale del PCF, per concludere 
che Mao era un nuovo Lenin che presentava un lavoro filosofico di grande 
rilevanza…la seconda tappa si era aperta nell’agosto del 1963, quando 
Althusser pubblicò Sopra la dialettica materialistica, articolo che cita Mao 
per mettere in discussione la combinazione tra economicismo e umanesimo 
con la quale ebbe inizio la deviazione ideologica del MCI. Nel 1965 Althusser 
riunì questi ed altri saggi in Per Marx dove utilizzava la dialettica di Mao per 
combattere l’influenza di Hegel nella dialettica e per rigettare la centralità 
assegnata dal marxismo umanistico alla ‘negazione della negazione’, una 
nozione che Althusser considerava mistificatoria, idealistica e borghese. Nel 
1966 iniziò l’ultima tappa  segnata dalla relazione con il circolo…il circolo 
si rese promotore di una campagna entusiasta di sostegno all’esperienza 



4 
 

provenienze della sua filosofia. Difficoltà analoghe le troviamo 
quando si tratta di criticare personaggi di matrice althusseriana-
lacaniana come Badiou e Zizek che, tra l’altro, pur su posizioni diverse 
continuano il precedente tentativo di Althusser di revisione del 
“maoismo”.2 Un’ulteriore difficoltà è rappresentata dal fatto che si 
possono individuare più fasi dello sviluppo del suo pensiero filosofico. 
Si tratta, in alcuni casi, di svolte interne ad uno specifico percorso 
intellettuale di Althusser senza alcun nesso rilevante con avvenimenti 
politici e sociali più generali. Si può comunque intravedere un nucleo 
di fondo della sua filosofia, quella che conserva a tutt’oggi una certa 
influenza tra alcuni intellettuali ed alcune tendenze che si presentano 
come rivoluzionarie. Nel presente testo iniziamo ad affrontare il 
problema dei fondamenti della sua filosofia. Cercheremo quindi di 
evidenziare il carattere reazionario di alcune sue concezioni teoriche 
legate al suo metodo idealistico soggettivo affine al postmoderno.  

 

2.La “lettura sintomale”: ermeneutica e psicanalisi 

Althusser fa riferimento, tramite lo strutturalismo, all’ermeneutica di 
matrice heideggeriana. Integra inoltre il tutto con il richiamo alla 
psicanalisi. Un concetto chiave per inquadrare Althusser è quello della 
“lettura sintomale”, che egli desume da Freud e soprattutto dalla 
psicanalisi di Lacan. Per affrontare la questione dobbiamo entrare 

 
cinese”.  [Políticas de la Memoria n° 16,  estate 2015/2016 I pp.220, 
Althusser, el maoísmo y la Revolución Cultural]- [traduzione e sottolineatura 
a cura dei redattori]. “Nicos Poulantzas considera Per Marx un contributo per 
la costituzione della teoria marxista e sostiene la tesi dell’influenza di Mao e 
Levi-Strauss nel discorso althusseriano” [Politicas de la Memoria, citato]. 
Poulantzas è un allievo di Althusser che riprenderà la teoria althusseriana 
dello Stato entrando in contraddizione con il maestro. 
2 Sarebbe in particolare da tenere presente la polemica tra questi due autori 
sulla figura di Mao, dove Zizek attacca Mao da destra e Badiou 
apparentemente lo difende da “sinistra”.  



5 
 

sinteticamente nel merito del problema dei rapporti che sussistono sul 
piano filosofico tra ermeneutica e psicanalisi.  

Le varie tendenze della psicanalisi propongono una considerazione del 
“disagio esistenziale”, che riguarderebbe oggi parte rilevante della 
popolazione. Tali tendenze affermano che la dimensione inconscia 
sarebbe quella predominante o comunque da privilegiare per una 
visione critica della cultura e della società.  

Secondo tali teorie il “Soggetto”, incentrato sulla dimensione psichica, 
è un soggetto diviso in quanto appunto caratterizzato dalla differenza 
tra “conscio” ed “inconscio. Questa teoria del “soggetto-diviso” 
rimanderebbe ad una insopprimibile condizione dell’uomo. Negarla 
significherebbe contribuire a fissare la sua ideologia ed alienazione 
psichica. Le teorie della psicanalisi propongono una visione mistica 
della differenza tra “coscienza razionale” ed “inconscio” come 
caratterizzata dall’incommensurabilità3. Questo toglierebbe senso e 
significato alla relazione tra tali dimensioni fondata sulla conoscenza 
razionale. Però non escluderebbe affatto altre forme di relazione, per 
es., attraverso la manifestazione del sintomo e la messa in opera del 
linguaggio simbolico, e quindi anche attraverso il lavoro terapeutico. 
Per quanto l’individuo possa arricchirsi tramite il processo terapeutico 
che gli permetterebbe un certo grado di elaborazione dell’inconscio, 
quest’ultimo continuerebbe però a permanere perennemente come 
dimensione Altra. 

La teoria del soggetto scisso è, sotto il profilo filosofico, idealistico-
soggettiva. Questo nonostante il tentativo4 dei primi “freudo-marxisti” 

 
3 La totalità a cui farebbero riferimento, esposta nel linguaggio dello 
strutturalismo si articolerebbe in un complesso di differenze 
incommensurabili dotate di relativa autonomia.  
4 Tentativo che aveva trovato l’appoggio di Trotskij: “…E a questo punto 
dobbiamo anzitutto e soprattutto chiederci a proposito della tecnica: è solo 
uno strumento di oppressione di classe? Basta porre la domanda, per avere 
subito la risposta: no, la tecnica è la conquista fondamentale dell’umanità: 



6 
 

di sostenere il carattere materialistico-dialettico della tecnica 
psicanalitica5 dell’elaborazione dell’inconscio. Secondo Wilhelm 
Reich ed altri la tecnica psicanalitica sarebbe risultata in 
contraddizione con parti del sistema di Freud. 

Se l’inconscio si differenzia qualitativamente ed irriducibilmente dalla 
coscienza razionale e quindi dalle modalità del cosiddetto “realismo 
ingenuo”6, ne consegue che l’individuo in quanto Soggetto duplice 
affermerebbe la dimensione dell’inconscio come “attiva” e 
“produttiva”. L’ “inconscio” quindi sarebbe  un “Soggetto”.  

Anzi per Lacan il vero Soggetto è proprio l’inconscio e quindi la verità 
risiede in esso senza mai poter essere “disvelata” tramite un metodo 
logico-razionale. Il tentativo del disvelamento sulla base della 
conoscenza razionale comporterebbe una pretesa di “dominio” che, 
come tale, rende impossibile lo stesso accesso alla “Verità” che si 
vorrebbe conoscere.    

L’inconscio della psicanalisi consiste in una particolare concezione 
della psiche umana caratterizzata dalla scissione del soggetto ad opera 
dei meccanismi della rimozione e della negazione (psicosi). Con Freud 
è l’inizio della civiltà che comporta la rimozione. Con Lacan sono il 
linguaggio e il pensiero razionale che segnano tale scissione, non 

 
benché sia servita, sinora, come strumento di sfruttamento, è al tempo stesso 
condizione essenziale per l’emancipazione dello sfruttato… Il tentativo di 
dichiarare la psicanalisi «incompatibile» con il marxismo e di voltare 
semplicemente le spalle al freudismo è troppo semplice o, per dire meglio, 
troppo semplicistico…non abbiamo nessun motivo e nessun diritto di mettere 
al bando l’altro procedimento che, anche se può sembrare meno valido, cerca 
tuttavia di anticipare le conclusioni verso cui il procedimento sperimentale 
sta avanzando solo molto lentamente” (Trockij, Rivoluzione e vita 
quotidiana, Samonà e Savelli ED., 1971). 
5 Cfr. W.Reich, Materialismo dialettico e psicoanalisi, Samonà e Savelli, 
1972. 
6 O in altri termini del comune approccio alla conoscenza della realtà che, per 
Althusser, corrisponde al dominio dell’ideologia e quindi dell’immaginario. 



7 
 

potendo mai, come tali, esprimere realmente la “Verità” del Soggetto. 
Il linguaggio razionale e quello dell’inconscio sono quindi 
qualitativamente diversi, ma il fatto che entrambi, pur nella loro 
incommensurabilità, si presentino come dei “linguaggi” 
permetterebbe, come abbiamo visto prima, una certa relazione. 
“Incommensurabilità” e “relazione” non si escludono quindi del tutto 
tra loro, ma non abbiamo nella psicanalisi alcuna nozione che rimandi 
al concetto di contraddizione inteso nel senso della dialettica 
oggettiva. 

A questo punto la formazione del sintomo nelle diverse tendenze della 
psicanalisi assume differenti conformazioni (sintomi, dinamiche, 
meccanismi, posizioni -come nella psicanalisi inglese-, 
identificazioni,  ecc.), sino a riguardare la stessa genesi e struttura del 
“carattere” (Reich, Fromm e in un certo senso la stessa psicanalisi 
inglese di Melanie Klein), come conseguenza del ritorno del rimosso 
o del “negato” o comunque come esito dell’operare di quella  
dimensione del Soggetto che resiste alla pretesa di conoscenza, 
governo e dominio avanzata dal linguaggio logico razionale della 
“coscienza”.  

Alcune tendenze, che soprattutto nella prima fase dello sviluppo della 
psicanalisi assumevano “la pulsione di morte freudiana” come 
connaturata all’uomo, sostenevano che le manifestazioni sintomatiche 
sono dovute anche al legarsi di tale pulsione con altri contenuti 
prevalentemente inconsci. Tutto questo avrebbe richiesto la cura 
terapeutica al fine di depotenziarne sintomi e dinamiche distruttive ed 
autodistruttive su scala individuale e sociale. Per quelle che 
guardavano alla fusione tra “psicanalisi e socialismo”, fenomeni come 
quelli dell’adesione all’imperialismo, al nazismo e al fascismo, da 
parte di settori di massa, potevano quindi venire limitati o evitati dalla 
generalizzazione delle tecniche terapeutiche della psicanalisi. 

Altre tendenze però respingono in secondo piano o negano la teoria 
della “pulsione di morte” e affermano che l’inconscio conterrebbe 



8 
 

principalmente una dimensione produttrice e creativa. L’analisi non 
avrebbe il compito di “portare alla luce l’inconscio”, ma di favorirne 
l’attività produttiva e liberatoria. Tra le tendenze che sostengono 
questa concezione, alcune parlano del surplus repressivo dei processi 
di razionalizzazione propri della società capitalistica (per es. la teoria 
della repressione addizionale di Marcuse).  

La psicanalisi si è formata in uno specifico contesto storico e culturale 
sulla base dell’incrocio tra filosofia e indagine clinica d’impronta 
positivista. Sotto il profilo più specificamente filosofico troviamo il 
passaggio dalla decomposizione del kantismo alla filosofia del neo-
kantismo e quindi anche alla fenomenologia. Da qui il ruolo decisivo 
giocato per Freud dalla fenomenologia di Brentano. Per Kant tra 
conoscenza effettiva del mondo e realtà esisterebbe una barriera 
insormontabile, la “cosa in sé” resisterebbe alla conoscenza. Ma a 
Kant interessava la gnoseologia nella forma del problema dei limiti 
della possibilità della corrispondenza tra pensiero ed oggetto. Con la 
fenomenologia, la questione della “cosa in sé” da problema 
gnoseologico diventa un problema ontologico. In altri termini “la cosa 
in sé” viene concepita come dotata di intenzionalità e di processualità, 
“la cosa in sé” assume caratteristiche comunemente attribuite a quelle 
del “Soggetto”. La psicanalisi di Freud nasce come costruzione di una 
teoria dell’inconscio sulla base della “cosa in sé” di Kant deformata e 
trasmutata in senso fenomenologico. Un ritorno in forma 
apparentemente atea della teologia cristiana, ma questa volta 
indirizzata alla considerazione dell’“uomo” e in particolare alla sua 
costituzione in quanto “Soggetto portatore di senso, significato, valori, 
ecc., irriducibili al resto del mondo animale/naturale”.  

Consapevolmente o meno, le diverse tendenze della psicanalisi 
contengono in sé questa impostazione originaria. Da cui la loro 
parentela con la fenomenologia e l’ermeneutica (in particolare quella 
heideggeriana che è poi rimasta quella fondamentale rispetto ai suoi 
ulteriori sviluppi). Rispetto a quest’ultima la cosa risulta abbastanza 



9 
 

evidente in Lacan e nei lacaniani di “sinistra” che cercano, sulla base 
di Heidegger, di riproporre un Freud attualizzato e liberato dal suo 
“meccanicismo biologistico di stampo positivista incentrato sulla 
dinamica della libido”. Ma dobbiamo ricordare come anche Marcuse 
si sia formato alla scuola dello stesso Heidegger.   

Althusser riprende con categorie strutturaliste l’ermeneutica 
heideggeriana e nello stesso tempo si riallaccia a Lacan. Il campo 
teorico nel quale opera è dunque caratterizzato dal tentativo di una 
sintesi tra “cultura di destra” e “cultura di sinistra” (nel caso di 
Althusser il riferimento, in chiave revisionista, è in primo luogo al 
marxismo ma poi anche al leninismo e al maoismo).   

Conseguentemente Althusser può essere anche considerato come uno 
dei teorici che maggiormente si sono occupati delle questioni relative 
ai rapporti di produzione, alla politica, allo Stato e alla rivoluzione, il 
che ha contributo a porre le basi del post-strutturalismo.  

La psicanalisi trae le sue origini da un’atmosfera politica e culturale 
caratterizzata dal tramonto della fase espansiva del capitalismo e 
dall’inizio di quella relativa all’imperialismo. In questo quadro 
emerge in primo piano la necessità per le classi reazionarie dominanti 
delle principali potenze, ormai alleate sotto l’egemonia del capitale 
finanziario, della lotta contro la tendenza alla rivoluzione proletaria e 
democratico-popolare e contro la sua massima espressione 
rappresentata in quella fase dal marxismo. L’idealismo soggettivo, 
romanticismo intessuto di aristocraticismo, nazionalismo e 
colonialismo, il nichilismo, l’ateismo religioso, prendono quindi 
definitivamente piede nell’ideologia dominante riflettendosi nelle 
“filosofie” di Kierkegaard, Schopenhauer e Nietzsche, fondendosi con 
il neokantismo e aprendo appunto la strada alla fenomenologia. 
Parallelamente il neokantismo produce anche l’empirismo-logico o 
neopositivismo che si afferma nella logica, nella matematica, nella 
filosofia della scienza (criticato in particolare da Lenin, nei suoi 



10 
 

presupposti di fondo e nelle sue prime manifestazioni, nel suo celebre 
e fondamentale testo Materialismo ed empiriocriticismo).  

L’ideologia dominante, riflesso dell’entrata nella fase 
nell’imperialismo decadente, diventa del tutto reazionaria. 

Nello stesso tempo diviene necessario per le classi reazionarie cercare 
di precludere la possibilità che strati di operai specializzati e di 
intellettuali piccolo-borghesi si avvicinino al marxismo. L’apologia 
diretta del capitalismo viene così a combinarsi con quella indiretta, 
con conseguente recupero dell’anticapitalismo comunitarista di 
stampo feudale-antilluminista orientato alla lotta contro la democrazia 
liberale al servizio dell’imperialismo, il tutto combinato con la 
vampirizzazione e deformazione revisionista del marxismo. Da cui la 
parvenza critica e apparentemente “rivoluzionaria” e l’ampio uso del 
revisionismo assunta da alcune tendenze dell’ideologia decadente 
della fine della fase ascendente del capitalismo. Da qui la persistente 
tendenza alla “fusione” tra cultura “di destra” (sostanzialmente quella 
dell’aristocrazia feudale, della teologia cristiana e, successivamente, 
del nazi-fascismo) e cultura di “sinistra” (ossia la vampirizzazione 
revisionista del marxismo e del socialismo). “Fusione” che, peraltro, 
oggi dilaga (si veda il ruolo del rosso-brunismo) anche grazie a una 
base ideologica che lega indissolubilmente il post-modernismo di 
destra, più apertamente liberal-reazionario, “comunitarista” e fascista, 
e quello di “sinistra” “radical-liberale”, “riformista” e “revisionista”.  

In un quadro caratterizzato dall’affermarsi dell’ideologia decadente 
dell’imperialismo, la psicanalisi di Freud si presenta come portatrice 
di una concezione critica, sul piano etico e ideologico, dell’uomo, 
della vita e della società, mirante ad intercettare strati di intellettuali, 
nel tentativo di dare uno sbocco reazionario-riformista (in 
contrapposizione alla tendenza alla rivoluzione proletaria) alle 
contraddizioni sociali nel loro presentarsi e riflettersi nella vita 
quotidiana e nella coscienza degli individui (in particolare di quelli dei 
“ceti medi”). La soluzione proposta da Freud e, in generale, dalla 



11 
 

psicanalisi è quella di una rivoluzione nel campo dell’etica, dei 
costumi, delle relazioni inter-soggettive, della morale sessuale. Una 
“rivoluzione” da realizzarsi tramite un apposito percorso terapeutico 
capace di sancire un approccio diverso tra la sfera sociale/pubblica e 
quella personale/privata dell’individuo (metaforizzate nella meta-
psicologia freudiana con le strutture dell’Es, dell’Io, del S-Io e 
dell’ideale dell’Io).  

La psicanalisi di Freud rappresenta quindi un anello di transizione tra 
l’ideologia del liberalismo classico e quello più reazionario 
sconfinante nel fascismo. Freud di conseguenza non è stato, ad un 
certo punto, più sufficiente. La stessa psicanalisi inoltre iniziava a 
superare i confini di una terapia riservata agli strati sociali più 
privilegiati, rendendo così necessari ulteriori sviluppi. Di conseguenza 
il sistema freudiano si è rapidamente dissolto (adleriani, reichiani, 
americani, inglesi, freudo-marxisti della Scuola di Francoforte, 
lacaniani, ecc.). Da un lato era necessario indirizzare la psicanalisi in 
funzione dell’adattamento dell’individuo alla società capitalistica e 
questo non più solo rispetto agli strati privilegiati, ma anche a settori 
di massa, dall’altro era necessario contendere il terreno al marxismo e 
offrire alla piccola borghesia intellettuale una concezione del mondo 
critica apparentemente radicale e “rivoluzionaria” in chiave 
revisionista7 . A grandi linee la psicanalisi si è così scissa in due campi: 
una “destra” incentrata sul “rafforzamento dell’Io” spesso mirante a 
fondere psicoanalisi, psicologia e psichiatria (con Melanie Klein si 
attenuano anche i confini tra le categorie di “nevrosi” e “psicosi”) con 
conseguente uso della psicanalisi in psichiatria e relativa 

 
7 Nel 1909 con Freud e parte dei suoi allievi, l’Associazione Psicanalitica di 
Vienna affronta la questione del rapporto tra “Marxismo” e “psicanalisi”. 
Nella conferenza Adler, che lavora al coordinamento tra socialisti e 
psicanalisti, sviluppa il tema della “spiegazione della lotta di classe a partire 
dalle pulsioni istintive”. (Apuntes historicos al freudomarxismo, Antonio 
Caparros, Departamento de Psicologia Universidad de Barcelona). 
 



12 
 

“psichiatrizzazione” degli strati sociali subalterni8 e, su un fronte 
apparentemente opposto, una psicanalisi “critica” (freudo-marxismo, 
lacaniani di sinistra e lo stesso Lacan, ecc.) volta a privilegiare 
l’aspetto critico, “riformistico” e “rivoluzionario”, anche con il 
tentativo di rivitalizzare l’ermeneutica heideggeriana.  

Uno degli obiettivi di fondo della riflessione di Althusser è quello di 
aprire la strada ad un nuovo tipo di ibridazione tra psicanalisi e 
marxismo. Simili tentativi, già messi in atto dal freudo-marxismo con 
un certo successo nei primi anni Trenta9 e in seguito negli anni 
Sessanta e all’inizio degli anni Settanta10, poi andati velocemente in 
crisi, sono stati in un certo senso perfezionati da Althusser con 
l’innesto del lacanismo. Non è un caso che tutti i lacaniani di sinistra 
siano anche di matrice althusseriana. 

Le tesi della psicanalisi di indirizzo freudo-marxista, da Adler alla 
bioenergetica di Reich, a Fromm e Marcuse, mirano in sostanza a 
spingere all’estremo la teoria di Freud assumendone il modello 
relativo al conflitto tra socializzazione e pulsione istintuale per 
attaccare l’alienazione ed il surplus di repressione da loro attribuiti, 
attraverso una critica romantica del capitalismo, alla società 
capitalistica. Il freudo-marxismo tenta quindi una strada alternativa 
agli sviluppi della teoria di Freud ed a quelli legati alla psicanalisi 
americana (indirizzati al rafforzamento dell’Io). Il tutto con la 

 
 
8 Si veda la nascita della psicanalisi dei gruppi anche dovuta a W. Bion 
applicata ai soldati inglesi durante la II guerra mondiale o i tentativi della 
scuola di Melanie Klein volti ad introdurre la psicanalisi nella gestione dei 
conflitti sindacali 
9 Si consideri lo sviluppo del movimento sex-pol promosso da Reich. 
10 Marcuse era, per quanto riguarda l’Italia, un riferimento indiscusso tra ampi 
settori del “marxismo critico” Nuova Sinistra, compresi quelli di matrice più 
strettamente operaista (che facevano riferimento ai Quaderni Rossi e Classe 
operaia e successivamente ai gruppi, da Potere Operaio all’Autonomia 
Operaia, a Lotta Continua).  



13 
 

conseguenza di mirare alla costruzione di un’etica liberal-radicale, 
individualistica e libertaria. Nel freudo-marxismo la concezione di 
Freud viene a fondersi con una pretesa critica al capitalismo, con il 
risultato che la questione dell’inconscio diventa centrale per 
l’elaborazione di un’ideologia alternativa. I problemi dell’individuo 
vengono ricondotti non alle contraddizioni di classe nella società e 
quindi al conflitto tra la coscienza ideologica di sé dell’individuo11 e 
la sua effettiva origine ed appartenenza di classe, rapporti che tra 
l’altro si traducono spesso in varie forme di disagio psichico, ma al 
problema della repressione del nucleo vitale della soggettività 
individuale. L’inconscio viene quindi letto come luogo privilegiato in 
cui si racchiudono le possibilità del cambiamento individuale e 
sociale.  

Lacan cerca appunto di emancipare la vecchia psicanalisi freudiana 
dalla sua matrice “biologista” e, pur avendo un decisivo punto di 
contatto con il freudo-marxismo nel comune rigetto della “psicanalisi 
dell’Io” considerata come conservatrice, tenta anche di bypassare le 
pretese “rivoluzionarie” dei freudo-marxisti. Com’è noto, Lacan non 
si proponeva una “critica del capitalismo” e lui stesso si considerava 
politicamente di destra.  

Con Lacan la revisione della psicanalisi freudiana, tramite 
l’ermeneutica heideggeriana e la linguistica strutturalista, si traduce in 
un sofisticato sistema formale di relazioni (che lo stesso Lacan 
continua a revisionare e rielaborare), una sorta di meta-psicologia che 

 
11 Questo non significa che la teoria dell’ideologia di Althusser sia corretta, 
infatti per Althusser l’ideologia in quanto tale è un campo indipendente dalla 
storia e dalla società. Althusser propone una teoria dell’ideologia relativa a 
ciò che gli uomini  “immaginano di sé stessi e dei propri rapporti”, che non 
ha nulla a che fare con il materialismo storico, ma che invece è l’esito della 
traduzione, in  linguaggio apparentemente marxista, di teorie heideggeriane 
e lacaniane. L’ideologia di Althusser è quindi imparentata con il “piano 
ontico” di Heidegger e la teoria del ruolo del padrone svolto dalla coscienza 
razionale di Lacan.  



14 
 

si propone come una rappresentazione dei processi relativi alla 
formazione della soggettività. Tale tentativo si sviluppa tramite 
un’estesa articolazione di raffigurazioni mitiche, ossia di astrazioni 
concettuali: il padrone, la realtà, la verità, il nome del padre, il 
godimento, ecc.   

Si veda, a proposito dell’applicazione ed attualizzazione delle teorie 
lacaniane in Italia, l’intenso lavorio di Massimo Recalcati e della sua 
scuola sulle varie forme delle dipendenze (alcol, stupefacenti, 
anoressia e bulimia, godimento vs desiderio, ecc.). Si tratta di una 
delle tante forme che ha assunto nel nostro paese l’uso della psicanalisi 
in funzione del tentativo di realizzare una colonizzazione ideologica 
di strati sociali intellettuali non necessariamente riconducibili a quelli 
più privilegiati12. E non a caso il cerchio si chiude sempre, in un modo 
o nell’altro, con la “critica del totalitarismo13”. Recalcati però, 
attualizza tale “critica” che, se indirettamente ed in primo luogo si 
propone di fare terra bruciata del marxismo e della rivoluzione 
proletaria, in forma esplicita e diretta, prende di mira il cosiddetto 
“liberalismo di sinistra”. Recalcati spalanca così le porte al “recupero 
del sacro” e procede contribuendo ad alimentare sul piano ideologico 
certe tendenze rosso-brune.  

Dicevamo prima che un concetto chiave per capire Althusser è in 
particolare quello della “lettura sintomale”. Che cosa sarebbe dunque 
questa “lettura sintomale”? Althusser ne dà una definizione attraverso 
il tipico gergo della linguistica strutturalista e della psicanalisi 

 
12 Con la fine dei movimenti degli anni Sessanta e Settanta e la relativa 
avanzata della rivoluzione passiva reazionaria, la “psicanalisi” prende piede 
all’interno dei ceti intellettuali di vari gruppi ed aree opportuniste, che 
transitano dall’ideologia anarco-libertaria di Marcuse all’esercizio di una 
serie di professioni ad indirizzo psicanalitico (psicanalisti, psicologi, 
psichiatri, ecc.). Contribuiscono in tal modo anche ad approfondire il 
disfacimento ideologico delle forze residue dell’estrema sinistra.  
13 Si veda tra l’altro la raccolta a cura di M. Recalcati intitolata Forme 
contemporanee del totalitarismo (Boringhieri, 2007). 



15 
 

lacaniana, quando afferma che “essa scopre ciò che si cela nel testo 
che legge e contemporaneamente lo correla a un altro testo presente 
come assenza necessaria nel primo.” (Althusser, Leggere il Capitale, 
Feltrinelli, 1971). In pratica, questa tesi afferma che la verità di un 
testo risiede in un “non-detto” che è espressione di una “assenza-
presenza”14 che però non è esplicitabile direttamente senza cadere 
nella “metafisica” e nel “dogmatismo”. Da cui ne consegue che tale 
“verità” andrebbe rilevata/generata a partire dal testo stesso, o da un 
corpo di testi dello stesso autore o di una stessa tendenza, rilevando ed 
interpretando sintomi, tagli e cesure che la rivelerebbero. Questa tesi 
si traduce in ultima analisi in Althusser nell’applicazione ai testi 
marxisti-leninisti-maoisti dell’ermeneutica heideggeriana (con la sua 
incommensurabilità tra dimensione “ontica” della vita quotidiana e 
quella “ontologica” della produzione di “senso” a partire dal lavoro 
dell’“essere”) e della psicanalisi freudiano-lacaniana (con la sua 
incommensurabilità tra la dimensione del Padrone e quella della Verità 
dell’inconscio).  

Althusser riprende quindi non tanto il freudo-marxismo quanto una 
lettura della psicanalisi, quella strutturalista di Lacan, più 
corrispondente alla sua impostazione. Questa lettura gli serve per 
sostenere la sua tesi del “decentramento del soggetto”. L’inconscio si 
presenta dunque come una potenza destrutturante e produttiva da 
cogliere al di sotto dell’alienazione della “violenza” del linguaggio 
imposta ai processi della soggettivazione individuale dalla “Ragione 
metafisica occidentale”. Coerentemente con questa impostazione 
Althusser avanza una concezione del testo scritto come caratterizzato 

 
14 “Il presente di un livello è, per così dire, l’assenza di un altro e questa 
coesistenza di una ‘presenza’ e di assenze non è che l’effetto della struttura 
del tutto nel suo decentramento articolato” (Althusser, Leggere il Capitale) 



16 
 

da aree di cristallizzazione “psicopatologica” sulla quale andare ad 
operare in senso liberatorio e produttivo15.   

Come nell’individuo la dimensione dominante rappresentata dalla 
“Verità” dell’Inconscio trascenderebbe ampiamente una formazione 
psichica come quella dell’“Io freudiano”, così dietro al testo oggetto 
immediato della trattazione e della lettura si nasconderebbe un 
secondo “testo” da rilevare e rendere tendenzialmente possibile 
attraverso il metodo della lettura sintomale. Si tratta dunque di andare 
alla ricerca di sintomi che rivelerebbero una seconda chiave di lettura 
che l’autore apparentemente non sembra direttamente sostenere. Il 
problema è che operando in questo modo si negano gli elementi 
oggettivi e razionali che emergono dal testo, che vengono cacciati in 
una dimensione ancora incompiuta. Una dimensione quindi spesso 
anche segnata, in pieno accordo con la concezione del mondo ontico 
di Heidegger, da quello che lo stesso Althusser chiama “ideologia” o 
“empirismo religioso”, di fatto consistente in quello che l’idealismo 
definisce spregiativamente come “realismo ingenuo”16.  

Così il fatto che Marx impieghi termini propri della dialettica 
hegeliana non è secondo Althusser la dimostrazione di una certa 
assunzione di fondo da parte di Marx di diversi elementi di questa 
dialettica, ma nasconderebbe una seconda lettura “inconscia” che 
fatica ancora ad emergere (e che ovviamente consiste nella concezione 
strutturalista pseudo-materialistica e scientista di Althusser). Diventa 
evidente così la natura arbitraria e irrazionale di questo metodo, in 
quanto si possono facilmente selezionare alcuni elementi secondari nel 

 
15 “un nuovo problema dotato di un tale carattere critico (nel senso in cui si 
parla di una situazione critica) è l’indice instabile della produzione possibile 
di una nuova problematica teorica di cui questo problema non è che un modo 
sintomatico” (Althusser, Leggere il Capitale). 
16 E che, dato il suo stretto rapporto con la pratica sociale, il marxismo ha 
sempre considerato come un fondamento filosofico del materialismo-
dialettico.  



17 
 

testo, che si vogliono analizzare, per affermare che essi sono sintomi, 
arrivando così in alcuni casi a rovesciare il testo oggetto 
dell’interpretazione, facendogli affermare il contrario di ciò che dice.  

Tesi come questa negano la tesi del materialistico dialettico secondo 
cui il nostro pensiero e, conseguentemente, anche ciò che scriviamo 
possa (e nell’ambito del pensiero razionale debba necessariamente) 
riflettere oggettivamente la realtà. Althusser, converge qui con la tesi 
di Derrida e del post-strutturalismo secondo cui nel testo scritto la 
soggettività “scompare”17, negando in questo modo il fatto che i testi 
possano contribuire ad uno sviluppo oggettivo dell’umanità verso una 
migliore comprensione della realtà in direzione della sua 
trasformazione rivoluzionaria e che essi riflettano appunto reali 
contraddizioni come quelle della pratica della lotta di classe. 

 

3.La rottura epistemologica: Althusser contro la dialettica 
materialistica 

Althusser applica il metodo della “lettura sintomale” al Capitale anche 
per fondare la sua tesi della rottura epistemologica tra Marx e Hegel. 
Come è noto è stato l’epistemologo francese Gaston Bachelard a 
coniare questo termine per descrivere un certo sviluppo della scienza 

 
17 In pratica, secondo questa tesi di Derrida, la liberazione dalla “metafisica 
del Soggetto e della presenza” consisterebbe nel lasciarsi andare mistico ed 
estatico proprio della scrittura e in particolare della letteratura, dove ci si 
liberebbe dunque dal dominio della Metafisica occidentale. Dal punto di vista 
della letteratura, delle simili tesi mettono completamente in discussione, per 
es., la teoria materialistico-dialettica secondo cui anche le opere d’arte 
riflettono obbiettivamente la realtà, mentre politicamente vanno verso una 
sorta di individualismo anarchico e di critica irrazionalistica ad ogni forma di 
“potere” e “totalitarismo”, compresi anche i legami e i valori di tipo collettivo 
e internazionalista propri del proletariato e delle masse popolari (dietro cui 
appunto per Derrida si nasconderebbe una “volontà di dominio” sugli 
individui).  



18 
 

caratterizzato da radicali cesure rispetto alle concezioni precedenti. 
Questa è una tesi che cerca di spostare la considerazione filosofica, 
dalle questioni dello sviluppo della conoscenza scientifica dei campi 
fenomenici delle scienze della natura e della matematica, a quella dei 
modelli o dei costrutti scientifici che paiono susseguirsi nel tempo. Su 
questa base mira ad enfatizzare la discontinuità che caratterizzerebbe 
la storia dello sviluppo scientifico. Si tratta del tentativo di accentuare 
l’influenza dell’idealismo soggettivo nell’ambito della “filosofia della 
scienza”. La discontinuità nella storia dello sviluppo scientifico 
staccata dalla trattazione materialistica dello sviluppo della 
conoscenza scientifica dell’’umanità, dalla sperimentazione, dallo 
sviluppo delle forze produttive, dalla lotta di classe, diventa una 
discontinuità mistica che presuppone l’“intuizione” e il “genio” dello 
scienziato come base dell’emersione dei nuovi paradigmi. 

Dal punto di vista del materialismo dialettico si tratta in primo luogo 
di partire dall’insieme delle condizioni sociali che spingono nella 
direzione dell’analisi e della conoscenza del campo oggettivo di 
fenomeni riguardanti questa o quella scienza. Su questa base la 
discontinuità, il salto, sono in primo luogo relativi a dei processi 
sociali, oggettivi legati alla pratica dell’umanità, ed in secondo luogo 
alla possibilità e necessità di riflettere tali processi sul piano della 
conoscenza e della coscienza di classe della trasformazione del 
mondo. Qui c’è materialismo e non idealismo, si parte dalla realtà 
sociale oggettiva, dalla pratica dell’umanità, e non dalle teorie, 
filosofie o idee di questo o quel filosofo o di questo o quel scienziato. 
Qui la discontinuità è fondata oggettivamente e quindi il riflesso 
teorico di tale discontinuità, nella conoscenza e nella coscienza, è a 
sua volta oggettivo. La discontinuità nella prassi e sul piano teorico 
non ha nulla di mistico e non ha niente a che fare con la presunta 
successione di “paradigmi” e “costrutti” tra loro reciprocamente 
incommensurabili.  Il nuovo emerge come sviluppo ed esito della 
contraddizione a partire dalla realtà e dalla pratica sociale e dallo 
sviluppo della conoscenza oggettiva, che oggi si sintetizza in precisi 



19 
 

soggetti collettivi operanti per la trasformazione della realtà. Quindi il 
nuovo non nasce dal nulla, da un’intuizione, da una decisione, da una 
svolta puramente intellettuale. 

Nella tesi della rottura epistemologica abbiamo invece l’idea di un 
susseguirsi di paradigmi, non necessariamente caratterizzato dal 
progresso e dallo sviluppo, che procede attraverso delle negazioni 
astratte dei paradigmi precedenti. Invece che uno sviluppo a salti, 
concepito a partire da una visione razionale, materialistico-dialettica, 
abbiamo l’idea di un nuovo che si apre la strada facendo una tabula 
rasa. La stessa teoria dello sviluppo scientifico come susseguirsi di 
differenti paradigmi contiene in embrione la tesi 
dell’incommensurabilità tra i diversi gradi di sviluppo delle teorie 
scientifiche. Nella teoria dello sviluppo attraverso le “rotture 
epistempologiche” non abbiamo nemmeno la lotta tra diverse 
concezioni, tendenze, teorie. Qui non troviamo da nessuna parte la 
“contraddizione”. In tal senso risulta evidente come il richiamo di 
Althusser alla “discontinuità epistemologica” tra Hegel e Marx serva 
a colpire la dialettica che Marx ha ereditato da Hegel sviluppandola e 
trasformandola sulla base del materialismo filosofico e del 
materialismo storico. L’operazione di Althusser è quella di attaccare il 
materialismo dialettico destrutturando il nesso tra Hegel e Marx: 
negare la dialettica che in Hegel è presente, anche se in forma 
idealistica e rovesciata, per sostituirla con un’epistemologia mistica e 
scientista, che viene poi addirittura attribuita a Marx, desunta 
arbitrariamente dalla “pieghe” del suo “discorso”.   

Tuttavia di fronte a questa impresa Althusser si ritrova nell’imbarazzo. 
Concetti dialettici elaborati per la prima volta in modo sistematico da 
Hegel, infatti, sono presenti in termini decisivi, pur rovesciati su base 
materialistica, all’interno della teoria di Marx. Questo è relativo al 
fatto che Marx applica, da un lato, il Materialismo di Feuerbach e, 
dall’altro, la dialettica hegeliana esposta nella Scienza della Logica, 
allo studio dello sviluppo storico dell’umanità, del passaggio dalla 



20 
 

società feudale a quella capitalistica, soffermandosi in particolare sullo 
sviluppo della lotta di classe e sulla nascita di una nuova classe 
rivoluzionaria rappresentata dal proletariato. È su questa base che 
prima Marx e poi Marx ed Engels insieme elaborano il materialismo 
storico. Il Manifesto del Partito comunista del 1848 è la prima grande 
sistematica impresa che Marx ed Engels portano a compimento sul 
terreno dell’applicazione del materialismo storico.  

In Althusser il metodo dialettico hegeliano diventa oggetto di una 
volgare negazione sofistica ed ermeneutica. La dialettica di Hegel, pur 
comprendendo in sé una rilevante trattazione di tutte le precedenti 
concezioni filosofiche, di una vasta serie di fenomeni relativi allo 
sviluppo economico, politico, storico e di quelli oggetto delle più varie 
scienze della natura della sua epoca, confonde la logica dialettica con 
l’idealismo filosofico oggettivo. Hegel postula che il pensiero e i 
concetti si sviluppino attraverso l’auto-movimento dello spirito, 
ovvero sostanzialmente per una deduzione interna allo stesso processo 
della coscienza teoretica. In questo senso, la contraddizione posta da 
Hegel in maniera corretta al centro, assume una forma mistica che 
finisce per assumere dei tratti conciliatori, diventando un momento 
astratto interno allo stesso spirito e posto da esso per essere poi 
ulteriormente superato. La stessa natura, la realtà esterna all’uomo, è 
dunque un’esteriorità che poi si scopre essere solo una manifestazione 
prodotta dallo stesso soggetto, ossia per Hegel dallo “spirito 
oggettivo”. 

Marx, in quanto materialista e fondato sul materialismo storico, parte 
da una concreta analisi obbiettiva della società per arrivare solo 
successivamente alla generalizzazione del concetto e, da questa 
generalizzazione, ricostruire il senso e i nessi concreti della società 
capitalista. Così vediamo nel Capitale, dove l’analisi porta a cogliere 
come elemento centrale della società capitalista il valore. Partendo da 
questa astrazione Marx procede con l’analisi della merce, 
individuando nel rapporto di scambio la cellula base che contiene tutte 



21 
 

le contraddizioni della società capitalistica a partire dall’’unica 
contraddizione fondamentale, quella tra valore e valore d’uso.  
Quest’impostazione permette quindi a Marx una trattazione più 
profonda e scientificamente esatta del modo di produzione 
capitalistico precedentemente analizzato, in particolare, 
dall’economia politica classica. Per questo il socialismo di Marx è 
scientifico, perché i suoi concetti e le sue astrazioni sono fondati 
sull’esperienza della lotta di classe, sulla pratica e sull’analisi reale 
della società, dove invece l’idealismo di Hegel non parte dalla pratica 
sociale, ma dal concetto astratto che, nel suo auto-movimento e 
svolgimento contradditorio, dovrebbe generare il concreto, una sintesi 
mistica, priva di un ancoramento reale alla realtà obbiettiva18. Solo con 
una ricostruzione sostanziale e obbiettiva della logica materialistico-
dialettica di Marx, contenuta nel Capitale, si può dunque distinguere 
gli elementi di continuità e quelli invece di rilevante discontinuità tra 
la dialettica idealista di Hegel e quella materialista di Marx19. Vediamo 
qui infatti che concetti hegeliani come quello di astratto e concreto 
presenti nella filosofia hegeliana sono da Marx trattati in modo 
profondamente scientifica e materialista. Senza con questo concedere 
nulla ad impostazioni come quelle scientiste e neopositiviste, che 
pretendono di concepire l’astrazione come un’operazione 
immediatamente applicabile alla realtà concreta, l’astrazione quindi 

 
18 Bisogna notare che lo stesso Hegel in molti casi tradisce e nega questo suo 
stesso metodo, come in molte pagine della Storia della Filosofia e della 
Scienza della Logica, dove fa considerazioni profonde e molto ricche di 
significato, dimostrandosi di molto superiore ai suoi critici neo-kantiani o 
provenienti dall’idealismo soggettivo.  
19 "Se Marx non ha lasciato una 'Logica' (con la lettera maiuscola), ha lasciato 
la logica del Capitale, e ciò dovrebbe essere utilizzato in modo efficace per 
questo problema. Nel Capitale è applicata a una scienza, quella 
dell’economia, la dialettica materialistica, la logica, il metodo e la teoria della 
conoscenza (non c’è bisogno di 3 parole: si tratta della stessa cosa) del 
materialismo, che ha preso tutto ciò che c’è di valido in Hegel e lo ha 
sviluppato.” (Lenin, Quaderni filosofici) 



22 
 

come non come esito dell’analisi e della sintesi, ma come separazione 
o autonomizzazione di questo o quel rapporto fenomenico. 

Nulla di tutto ciò troviamo in Althusser. Per Althusser infatti la 
dialettica è un ostacolo, impedisce la sua interpretazione di un Marx 
strutturalista e postmoderno. Per liberarsi di questo inciampo gli 
elementi dialettici in Marx sono ridotti a residui metafisici, che Marx 
utilizzerebbe come dei significanti ereditati dal linguaggio del suo 
tempo, lasciando però intravedere lo sviluppo di un pensiero teorico 
depurato da ogni hegelismo. Dunque dietro l’impiego da parte di Marx 
dei termini hegeliani non si troverebbe qualcosa di sostanziale, ovvero 
un lato che Marx eredita da Hegel pur nel quadro della discontinuità 
imposta dal primato del materialismo. Sarebbe invece solo qualcosa 
di contingente, un riflesso della formazione di Marx, espressione del 
tentativo, non sempre riuscito, di produrre qualcosa di nuovo 
attraverso termini vecchi e superati. Per dimostrare questa tesi 
Althusser deve, come abbiamo visto, ricorrere alla “lettura sintomale”. 
In tal modo, per parlare in termini althusseriani, al testo di Marx 
Althusser correla un altro testo, il suo! Così Althusser può fare dire a 
Marx sostanzialmente quello che vuole lui. Tutto diventa un problema 
di sintomi e di inconscio. Dunque le parole non rappresentano più 
nulla di oggettivo, non rivelano un metodo e una visione del mondo, 
ma solo metafore e sintomi. 

Il revisionismo “anti-hegeliano” (in realtà anti-marxista) di Althusser 
risulta anche diverso da quello di Galvano della Volpe e di Colletti. 
Della Volpe e Colletti in realtà nella loro critica a Hegel si limitavano 
ad una revisione del marxismo sulla base dell’empirismo-logico. 
Un’operazione che, in Italia, ha avuto inizialmente fortuna visto che è 
risultata decisiva per una prima fondazione dell’operaismo teorico20. 

 
20 Ed è comunque una questione su cui è necessario ritornare per smascherare 
il carattere idealista del cosiddetto materialismo dei vari Panzieri, Tronti e 
Negri (in primo luogo quello dell’operaio massa, visto che passata quella fase 
inizia un sempre più esplicito transito di Negri verso il post-strutturalismo). 



23 
 

Ma tale sintesi è stata presto sostituita da quella operata da Toni Negri 
con il postmodernismo post-strutturalista, riprendendo in parte lo 
stesso Althusser. Infatti la tesi di Althusser della Rottura 
Epistemologica tra Hegel da un lato e Marx dall’altro, risulta 
formalmente addirittura più sofisticata della negazione della dialettica 
operata dall’empirismo scientista (teoria dell’“astrazione determinata” 
di Galvano della Volpe) perché oltre a combinare neopositivismo ed 
ermeneutica attinge alla linguistica e alla psicanalisi (in particolare 
quella lacaniana). Ciò spiega il successo maggiore dell’althusserismo 
rispetto alle teorie di Della Volpe e Colletti. Althusser insinua in forma 
apparentemente ragionevole la diversità tra Marx e Hegel, ma 
tematizzandola in maniera tale da scardinare completamente la 
filosofia del materialismo dialettico. Non a caso Althusser, appena 
possibile, si sbarazza pure di questa denominazione, chiamando questa 
sua operazione eclettica “materialismo aleatorio”.  

 

4.Anti-umanesimo e “processo senza soggetto”: Althusser contro 
il materialismo storico 

Questa sostituzione dello “strutturalismo” alla dialettica materialista 
non può che condurre a negare i fondamenti della teoria della 
conoscenza materialistico-dialettica, in particolare il rapporto tra 
l’elemento soggettivo e quello oggettivo. Il cosiddetto “anti-
umanesimo” strutturalista/post-strutturalista non va affatto, come gli 
althusseriani vorrebbero far credere, verso una valorizzazione del 
materialismo. Infatti la teoria materialistico-dialettica pone al centro 
della conoscenza la pratica, ovvero l’attività reale degli uomini, 
l’azione che modifica la realtà oggettiva. La pratica umana per il 
marxismo è parte integrante del processo di conoscenza. La teoria 
della conoscenza materialistico-dialettica non affronta questo lato da 
un punto di vista speculativo e idealistico, ma evidenziando la 
necessaria corrispondenza della pratica con le condizioni obbiettive 
storiche, sociali e materiali. Senza questo lato che evidenzia il 



24 
 

carattere primario della produzione sociale, della sperimentazione 
scientifica e della lotta di classe (Mao, Sulla Pratica) ci troviamo 
inevitabilmente (nell’epoca dell’ideologia della decadenza 
dell’imperialismo) nel campo del neo-positivismo o del misticismo 
dell’ermeneutica, che dietro l’apparenza dell’ateismo afferma una 
visione ultrareazionaria di tipo religioso, oppure appunto, come nel 
caso di Althusser, nello strutturalismo, che rappresenta una sorta di 
combinazione tra queste due impostazioni dominanti.  

L’approccio di Althusser al problema del Soggetto va considerato alla 
luce della sua teoria dell’irriducibile differenza tra ideologia e scienza. 
Mentre la prima consisterebbe nelle idee che gli uomini si fanno dei 
propri rapporti sociali sulla base di un “realismo ingenuo” che 
Althusser definisce “empirismo-religioso” e quindi come tale oscura 
la possibilità della conoscenza della verità, la seconda permetterebbe 
un accesso alla realtà. Ma questo potrebbe avvenire solo attraverso il 
metodo della lettura sintomatica e la “rottura epistemologica” con i 
precedenti “paradigmi”. La scienza, secondo Althusser non è dunque 
l’approdo all’effettiva conoscenza di una realtà oggettiva, che deve 
materialisticamente essere concepita come primaria e determinante 
rispetto allo stesso processo della conoscenza, ma una produzione che 
si può determinare solo sulla base dell’analisi delle “teorie 
scientifiche”.  

Negando, all’interno della sua teoria dell’’ideologia e degli Apparati 
Ideologici di Stato, il presentarsi del “Soggetto”, non per questo 
Althusser assume in senso materialistico la categoria marxista della 
struttura, o più in generale quella della realtà oggettiva. Althusser 
rigetta anche il materialismo, oltre che la dialettica. La sua teoria della 
sovradeterminazione (derivante da quella freudiana della sur-
determinazione) pone la struttura e la sovrastruttura sullo stesso piano, 
entrambe sono “sovradeterminate”, entrambe sono “materiali”. La sua 
negazione del “”Soggetto” è quindi una riproposizione paradossale 
dell’identità idealistica tra “oggetto” e “soggetto”. Questo porta nel 



25 
 

campo teorico e in quello della politica rivoluzionaria ad un 
rovesciamento idealistico. Conseguentemente, invece di partire dal 
bilancio dell’esperienza della pratica sociale e di quella della lotta di 
classe, dall’analisi e dallo studio della realtà oggettiva in funzione 
della trasformazione sociale, Althusser parte dall’“analisi” e dallo 
“studio” dei riflessi in campo teorico di quella che, dal punto di vista 
del buon senso comune e del materialismo, è la realtà oggettiva. 
Finisce quindi per individuare nella critica dell’ideologia, in quella dei 
“paradigmi teorici” ereditati dal passato e nella rifondazione della 
filosofia del marxismo, la chiave di volta dell’impegno politico 
militante nella situazione attuale. L’anti-umanesimo di Althusser nega 
l’esperienza oggettiva che il proletariato e le masse popolari 
sviluppano nel corso della lotta di classe, nega il carattere oggettivo 
dei riflessi che sul terreno delle percezioni e delle rappresentazioni si 
accumulano nella coscienza spontanea delle masse, nega il necessario 
rapporto e nesso interno tra proletariato e masse popolari da un lato e 
marxismo (marxismo-leninismo-maoismo), costruzione del partito e 
prospettiva rivoluzionaria dall’altro.  

La teoria dell’ideologia e della scienza di Althusser fa tabula rasa del 
“Soggetto” ossia dei proletari, delle masse popolari e del partito 
comunista, quest’ultimo inteso non certo come élite intellettuale, ma 
come loro parte avanzata. Per Althusser il proletariato e le masse 
popolari sono solo un burattino nelle mani del Capitale, un 
sottoprodotto del suo dominio.  

L’anti-umanesimo di Althusser è una delle tante rimasticature 
dell’anti-umanesimo di Heidegger21. La concezione dell’ideologia dei 
Althusser è quella di un mondo senza Soggetto, dove l’unica 
soggettivazione possibile è quella proveniente da un’élite   
intellettuale che, lavorando sui paradigmi teorici, può rifondare in 

 
21 Nella sua Lettera sull’ “umanesimo”, il filosofo nazista Heidegger 
afferma: 



26 
 

modo “scientifico” la teoria rivoluzionaria. Si tratta di una miserabile 
visione aristocratica22, che Althusser mutua dall’ermeneutica (basti 
vedere come Badiou, discepolo di Althusser, faccia i salti mortali nel 
tentativo di salvare Heidegger e di confonderlo con il marxismo23) e 
che corrisponde allo stesso carattere teologico della “filosofia” di 
Heidegger, che comprende pienamente anche la “concezione della 
predeterminazione” 24.  

 
 «Il primo umanismo, cioè quello romano, e tutte le altre forme di umanismo 
che sono via via emerse fino ad oggi, presuppongono come ovvia l’essenza 
universale dell’uomo. L’uomo è considerato animal rationale. Questa non è 
solo la traduzione latina del greco ζῷον λόγον ἒχον, ma è un’interpretazione 
metafisica» [Adelphi, 1995]. Secondo Heidegger, la concezione dell’uomo 
come animal rationale è inadeguata al suo vero essere, alla sua vera essenza 
poiché pensa l’essere umano a partire dall’animalità e dall’operare. In altri 
termini la dimensione sociale e materiale, riflessa nella coscienza degli 
uomini implicherebbe la negazione del rapporto con la verità dell’Essere. 
22 Nella teoria dell’ideologia di Althusser si rispecchia il pessimismo 
dell’intellettuale borghese che non crede alla lotta di classe e che considera il 
proletariato e gli strati bassi e intermedi della piccola borghesia dei paesi 
imperialisti come plasmati o “programmati” dal Capitale. Su questo va visto 
anche l’uso, per supportare tesi analoghe, che in alcuni momenti degli anni 
Settanta veniva fatto, per es., negli articoli della rivista Controinformazione, 
che amava parassitare il “maoismo”, della linguistica, della semiotica (per es. 
nella versione di A. Ponzio) e delle teorie di Vygotskij.  
23 Vedi per es. di A.Badiou: Heidegger. Il nazismo, le donne, la filosofia, Il 
melangolo, 2010. Nella prefazione si può leggere: "Heidegger è certamente 
un grande filosofo che è stato anche, al contempo, un nazista tra i tanti. 
Questo è quanto. Che la filosofia si arrangi! Non se la caverà né con la 
negazione dei fatti, né con la scomunica. Siamo qui agli estremi dialettici, che 
si possono definire esistenziali, della grandezza del pensiero e della 
piccolezza della convinzione, della capacità creatrice a dimensione 
universale e della particolarità ottusa di un professore di provincia". 
24 La teoria cristiana della “predestinazione”, sostiene che Dio avrebbe deciso 
di dannare la maggioranza dell’umanità, inevitabilmente corrotta dal peccato, 
mentre avrebbe scelto di salvare un pugno di “eletti”. Questa teoria è per 
esempio presente nelle sette evangeliste americane, le quali forniscono un 



27 
 

 
Concezione insita inevitabilmente nell’aristocraticismo derivante 
dalla scissione che Heidegger instaura teologicamente tra “mondo 
ontico” (quello delle relazioni sociali, della vita quotidiana, del 
processo della conoscenza dalle sensazioni e percezioni al pensiero 
razionale, ecc.) e “ontologia”, con conseguente affermazione 
spiritualistica del primato della seconda e quindi del “Divino”, 
presentato dallo stesso Heidegger nella forma dell’“Essere”. 
 

La dialettica materialista è una concezione monistica dell’intera realtà 
naturale e sociale. L’unità di tale realtà è la materia. Non esiste nulla 
al di fuori di essa. All’interno di questa unità è necessario però operare 
un’ulteriore distinzione, quella tra essere sociale e spirito, tra struttura 
e sovrastruttura tra oggetto e soggetto. Quindi il materialismo 
dialettico afferma il primato della prima dimensione sulla seconda, 
sostiene che la prima determina la seconda. Se il materialismo 
dialettico si fermasse qui non si distinguerebbe da altre tendenze del 
materialismo filosofico che non assumono la dialettica. La libertà è la 
coscienza della necessità affermava Spinoza e dopo di lui Hegel e 
quindi Marx. Gli uomini sono liberi di trasformare la realtà se operano 
in base alle sue leggi. Poiché la contraddizione governa tale realtà, gli 
uomini, schierandosi dal lato rivoluzionario della contraddizione, 
possono accelerarne il corso necessario e quindi operare imprimendo 
alla Storia dei salti rivoluzionari in avanti. Dal punto di vista della 
dialettica materialista, soggettività e oggettività sono due opposti che, 
sulla base della determinazione della prima ad opera della seconda, 
possono tradursi nella trasformazione dell’una nell’altra, non solo 
dell’oggettivo nel soggettivo, ma anche del “soggettivo” nell’ 
“oggettivo”.  Ovviamente Althusser, in quanto idealista soggettivo, 
non può fare riferimento a queste categorie del materialismo dialettico, 

 
grande sostegno politico e ideologico alla politica espansionista 
dell’imperialismo statunitense. 



28 
 

non può concepire i rapporti tra “soggetto” e “oggetto” in questi 
termini. La sua negazione del soggetto non significa affermazione di 
una qualche visione materialistica della struttura o, in senso più lato, 
dell’oggettività sociale (sia pure eventualmente concepita in modo 
pervasivo e in senso meccanicistico). Questo “processo senza 
soggetto” non è molto differente dall’Essere/Evento di Heidegger.  
 
In Althusser la negazione del Soggetto e l’assoluta opposizione che ne 
deriva con l’Oggetto, è in realtà anche la negazione dell’Oggetto 
inteso in senso materialistico. Questo si traduce, dal punto di vista del 
materialismo dialettico, nella tesi idealistica della loro identità. 
L’Oggetto (per es. la struttura economico-sociale rispetto alla 
sovrastruttura ideologica e politica) scompare e diventa solo il 
prodotto di una sovradeterminazione che opererebbe misticamente 
attraverso degli eventi, in attesa dei quali gli “scienziati rivoluzionari” 
dovrebbero dedicarsi alla rifondazione teorica, applicando il metodo 
delle “letture sintomali”.  L’aristocraticismo di Althusser si coniuga 
con il culturalismo, lo spontaneismo e l’anarchismo.  Un mantra tipico 
del postmodernismo strutturalistico portato avanti fino alle sue 
estreme conseguenze dai discepoli “maoisti” di Althusser.  

 

5. Gli Apparati Ideologici di Stato: Gramsci a testa in giù… 

Proprio attraverso la problematica della “critica del soggetto” 
possiamo comprendere la profonda differenza tra la teoria 
dell’ideologia nel materialismo dialettico e quella di Althusser. 
Possiamo dire che la definizione althusseriana di ideologia è 
imparentata con quella di Foucault che per un certo periodo è stato suo 
allievo. Quello che differenzia Althusser è la sua insistenza nella 
riproposizione di categorie all’apparenza marxiste. Mentre Foucault 



29 
 

elabora una teoria dei “micro-poteri”25 e del Potere Disciplinare, 
Althusser considera una dimensione della sovrastruttura, da lui 
caratterizzata come un insieme di istituzioni pubbliche e private 
(compresa la famiglia nucleare) tra loro relativamente autonome, 
sovradeterminata rispetto al semplice livello dell’economia 
capitaliste. Questo insieme di organismi, da lui definiti come 
“Apparati Ideologici di Stato”26, svolgerebbe una funzione 
indispensabile al funzionamento della produzione capitalista, 
corrispondente a quella della “riproduzione”. In tal modo Althusser 
opera assumendo la “sovradeterminazione”, in opposizione alla 
concezione materialistico-dialettica della “determinazione”. Per 
Althusser la struttura e la sovrastruttura sono differenti, ma con la 
teoria della “sovradeterminazione” arriva anche ad una loro 
paradossale identificazione, ossia all’assenza di qualsiasi primato 
della struttura sulla sovrastruttura. Non a caso per Althusser 
l’ideologia dominante, alimentata dagli Apparati Ideologici, assume in 
quanto “riproduzione” una consistenza “materiale” alla pari della 

 
25 Foucault: Microfisica del Potere, Einaudi, 1971 [La seconda edizione 
dell’Einaudi del 1977 contiene l’Intervista del giugno 1976 e due ulteriori 
interventi di Foucault dello stesso anno]. Nell’Intervista Foucault afferma: 
“Lo Stato è sovrastrutturale in rapporto a tutt’una serie di reti di potere che 
passano attraverso i corpi, la sessualità, la famiglia, gli atteggiamenti, i saperi, 
le tecniche, ecc. e questi rapporti sono in una relazione di condizionante-
condizionato nei confronti di una specie di metapotere che è strutturato per 
l’essenziale intorno a un certo numero di grandi funzioni d’interdizione; ma 
questo metapotere con funzioni d’interdizione non può realmente avere presa 
e non può reggersi che nella misura in cui si radica in tutta una serie di 
rapporti di potere che sono molteplici, indefiniti, e che sono la base necessaria 
di queste grandi forme di potere negativo” …  “Lo Stato è una codificazione 
di funzioni di potere molteplici che gli permette di funzionare, e la 
rivoluzione è un altro tipo di codificazione di queste relazioni” (pp.16-17, 
citato). 
26 Nel 1970 Althusser pubblica sulla rivista La Pensée il saggio Ideologia e 
apparati ideologici di Stato. 
 



30 
 

produzione e dei rapporti di produzione.  In questo modo però, oltre a 
postulare una distinzione antimarxista tra “produzione” e 
“riproduzione” dei rapporti capitalistici, si creano tutte le condizioni 
per un rovesciamento idealistico e per una relativa impostazione che 
finisce per privilegiare, nel campo della prassi rivoluzionaria, la critica 
della “riproduzione ideologica sociale” (effettuata in nome della 
scienza del marxismo), che dovrebbe operare in funzione 
demistificatrice dei suoi presunti effetti “riproduttivi”. 

Althusser, operando una distinzione (tra produzione e riproduzione, e 
tra apparati repressivi e apparati ideologici), sostiene anche di 
richiamarsi a Gramsci insinuando che quest’ultimo avrebbe proposto 
una teoria dello Stato e del Politico diversa da quella di Marx e 
soprattutto di Lenin. Si tratta di una vergognosa falsificazione della 
battaglia politica di Gramsci contro il revisionismo e l’opportunismo 
di destra da un lato e contro l’opportunismo di “sinistra” dall’altro 
(socialdemocrazia di sinistra, anarco-sindacalismo, bordighismo e 
trotskijsmo).  

Gramsci dichiara in modo assolutamente esplicito e netto di far 
riferimento, tra l’altro, nel suo lavoro politico e teorico di fondatore e 
dirigente del Partito Comunista d’Italia sezione della Terza 
Internazionale, alla teoria dell’egemonia elaborata da Lenin e 
successivamente ripresa ed affermata da Stalin.  

In particolare Gramsci parte dalla lotta sviluppata da Lenin dopo la 
rivoluzione del 1905 contro il menscevismo, il trotskismo, 
l’operaismo-sindacalismo e l’otzovismo, al fine di affermare la via 
della rivoluzione democratica attraverso la realizzazione dell’alleanza 
operai-contadini sotto l’egemonia del proletariato, nel quadro della 
rivoluzione ininterrotta sino al socialismo27. Gramsci collega 

 
27 Vediamo cosa sostiene Stalin: “Sapevamo noi bolscevichi ‘pratici’ che 
Lenin, a quel tempo si metteva dal punto di vista della trasformazione della 
rivoluzione borghese in Russia in rivoluzione socialista dal punto di vista 



31 
 

strettamente la sua visione della necessità di un governo operaio-
contadino nel nostro paese con la teoria dell’egemonia di Lenin (e di 
Stalin) e su questa base sostiene la necessità della rivoluzione 
ininterrotta sino al socialismo. Ma Gramsci aveva anche presente la 
lotta di Lenin contro il deviazionismo di sinistra all’epoca della I 
guerra mondiale (lotta contro “l’economicismo imperialistico”) e 
quella all’epoca del Terzo Congresso dell’Internazionale Comunista. 
Su tale base Gramsci ha sviluppato, in Italia, la politica di fronte per 
disgregare l’influenza del Partito Socialista e dei sindacati riformisti 
sul proletariato e l’influenza dei liberali-reazionari (crociani) e del 
Partito Popolare (legato al Vaticano) sulle masse contadine. 
Evidenziando il ruolo reazionario dell’aristocrazia operaia del Nord 
dell’Italia, quello della Chiesa in vaste aree del paese volto a 
passivizzare i contadini e quello degli intellettuali borghesi nel Centro-
Sud operanti al servizio dei latifondisti feudali, ha sottolineato la 
necessità della lotta per la conquista dell’egemonia del proletariato 
sulla classe operaia e le masse popolari.  

Una lotta che Gramsci ha condotto a partire dalla formazione 
dell’Ordine Nuovo, della primavera rossa, dalla fondazione del PCI e 
dalla lotta contro il fascismo magistralmente condotta anche sul piano 
parlamentare, al fine di disgregare il blocco borghese “liberal-
democratico” e di contribuire così, anche su quel piano, allo sviluppo 
degli scioperi di massa e della lotta armata rivoluzionaria democratica 
e antifascista. Lo stesso Gramsci, una volta fatto prigioniero dal 
fascismo, ha continuato questa battaglia anche dal carcere, entrando in 
contrasto con il centro del partito diretto da Togliatti sulla questione 
della strategia della rivoluzione antifascista. A quel tempo nel PCI 
dominavano posizioni semi-trotskijste e Togliatti sosteneva che la 

 
della rivoluzione ininterrotta? Sì, lo sapevamo dal suo opuscolo Due tattiche 
(1905) e anche dal suo famoso articolo L’atteggiamento della 
socialdemocrazia verso il movimento contadino del 1905, in cui si affermava: 
‘noi siamo per la rivoluzione ininterrotta’, ‘non ci fermeremo a metà strada’.” 
(Stalin, Opere, Introduzione, Ed. Rinascita, 1955) 



32 
 

rivoluzione contro il fascismo doveva essere direttamente socialista. 
Dopo qualche anno Togliatti invertì del tutto la rotta e iniziò a 
sostenere che era necessario prima di tutto “riconquistare la 
democrazia borghese parlamentare”. Gramsci invece sosteneva la 
necessità di una rivoluzione antifascista sulla base di un blocco 
rivoluzionario operaio-contadino.  

Dopo l’assassinio di Gramsci ad opera dei fascisti mussoliniani, che 
avevano provveduto a privarlo delle cure necessarie per la sua salute, 
esperienze rivoluzionarie (guerra civile spagnola) e nuovi sviluppi del 
marxismo-leninismo hanno portato, sotto la direzione del Compagno 
Stalin, allo storico VII Congresso che ha ulteriormente approfondito e 
sviluppato la questione della lotta per l’egemonia. Il Presidente Mao 
ha ulteriormente sintetizzato e sviluppato l’intera esperienza della 
Terza Internazionale nel corso della Grande Rivoluzione Cinese, 
impostando e risolvendo organicamente i rapporti tra partito, fronte ed 
esercito. 

Il Pensiero di Gramsci è stato uno dei vari altri anelli di transizione dal 
Marxismo-Leninismo al Maoismo, magari non tra i più decisivi, ma 
di grande significato ed attualità per i comunisti italiani. La sua 
correttezza, per quanto attiene all’Italia, è stata evidenziata dalle 
lezioni relative alle vittorie e dagli errori (a causa dell’influenza del 
revisionismo togliattiano) della grande guerra partigiana antifascista. 

Gramsci nella sua opera monumentale Quaderni del Carcere, scritti 
sotto lo sguardo della censura fascista, definiva la lotta per l’egemonia 
come  “guerra di posizione” e i partiti, le istituzioni, le associazioni 
reazionarie come una dimensione del dominio, come un complesso di 
“casematte” e “trincee” della “società civile” che avevano il compito 
cercare di legare e passivizzare (“rivoluzioni passive”), per lo più in 
chiave corporativa, le masse proletarie, contadine e di altri strati 
sfruttati piccolo-borghesi.  



33 
 

Gramsci si è sempre opposto alla teoria liberale-revisionista che 
confondeva sotto la categoria dell’“egemonia” la lotta per l’egemonia 
del proletariato e la lotta per l’egemonia sulle masse popolari condotta 
dalle istituzioni e dalle forze reazionarie. Gramsci considerava 
l’ideologia un riflesso delle classi sociali e quindi teneva fermo il 
primato materialistico della struttura sulla sovrastruttura. Gramsci non 
sosteneva la teoria idealistica della sovradeterminazione ossia 
dell’identità oggetto-soggetto, pensiero ed essere sociale, produzione 
materiale e “riproduzione”. Gramsci soprattutto distingueva 
qualitativamente l’egemonia organica, espansiva del proletariato sulle 
masse popolari da quella reazionaria, corporativa e regressiva, basata 
sulla manipolazione e sugli imbrogli della borghesia e degli altri strati 
reazionari nei confronti degli strati sfruttati. Gramsci sottolineava che 
l’egemonia della borghesia non era affatto organica ma soggetta ad 
una crescente crisi egemonica dovuta al distacco progressivo del 
proletariato e delle masse popolari. L’esatto opposto della teoria di 
Althusser dell’ideologia, degli apparati ideologici di Stato e 
dell’“egemonia” che spinge all’estremo la teoria reazionaria e 
revisionista dell’influenza dell’ideologia borghese sulle masse come 
influenza organica, compatta, completa, che non lascia via di scampo, 
che annienta a tale livello la possibilità del “Soggetto”.  

Una teoria, quella di Althusser, che richiede l’intervento dall’alto degli 
“scienziati marxisti-strutturalisti” che dovrebbero impegnarsi in primo 
luogo nella critica dell’“ideologia delle masse” e nella critica della 
cultura “dominante” riprodotta dai vari apparati ideologici pubblici e 
privati. In una forma molto diversa, ma con un contenuto non così 
differente, Althusser ripropone le stesse posizioni e le stesse vie 
d’uscita culturaliste-riformiste che in Italia erano state sostenute dai 
reazionari crociani amici di Gentile e dei fascisti mussoliniani. 
Gramsci si è sempre battuto contro Croce, apportando un enorme 
contributo anche sul piano teorico alla costruzione del partito 
comunista nel nostro paese. Un’eredità oggi ancora del tutto 
indispensabile per il proletariato italiano.  



34 
 

Con la teoria di Gramsci quella di Althusser c’entra ben poco. 
Althusser considera, come abbiamo visto, l’ideologia come un 
“processo di colonizzazione” che precluderebbe la possibilità del 
Soggetto e quindi su tale base ripropone la sua problematica “anti-
umanistica” di matrice heideggeriana e lacaniana. Ci troviamo ancora 
una volta di fronte all’idea degli “Apparati Ideologici” che modellano 
gli individui e che fanno credere loro di essere “Soggetti” autonomi, 
esattamente come per Heidegger gli uomini, che attraverso lo sviluppo 
della tecnica, credono di essere liberi e autonomi, mentre in realtà è 
l’Essere che li determinerebbe attraverso un non ben preciso 
“Destino”. Tutto ciò è molto vicino alla tesi di Foucault del micro-
potere, dove tra l’altro Foucault non nasconde di ispirarsi ad 
Heidegger. Se l’ideologia per Althusser è una dimensione omogenea e 
compattata, gli Apparati Ideologici di Stato che svolgono la funzione 
di affermarla socialmente rispecchiano ovviamente queste 
caratteristiche di fondo. Ma Althusser sotto il termine di “Apparato 
ideologico” combina le questioni più disparate. Come già accennato il 
tutto presenta una certa somiglianza con la teoria dei “micropoteri”. Il 
problema dell’espansione della “società civile” affrontato da Gramsci 
su basi materialistico-storiche ha trovato una risposta reazionaria in 
Foucault ed Althusser, che sembra aggiungere alle teorie del primo una 
verniciatura marxista. Althusser sembra quindi negare che nei 
cosiddetti “Apparati ideologici” relativi alla scuola e all’università, 
alla famiglia nucleare, ai sindacati reazionari, ecc., si riflettano 
contraddizioni sociali e di classe. Il riferimento a Gramsci è quindi 
solo uno dei vari tentativi per proporne una visione riduttiva e 
deformata. Ne esce fuori ancora una volta un Gramsci come “grande 
intellettuale”, teorico e critico delle sovrastrutture, che è la negazione 
del Gramsci reale, teorico della rivoluzione proletaria e fondatore e 
dirigente del Partito Comunista d’Italia.  

La stessa parola “apparato” rimanda a qualcosa di fisso, ad una 
macchina, a un dispositivo che funziona linearmente e senza problemi 
o intoppi. Nella sua analisi della società civile, Gramsci considera il 



35 
 

problema di istituzioni come la scuola, i sindacati, le forme familiari, 
ecc., da un punto di vista storico e dialettico. Vede queste come realtà 
dinamiche in evoluzione e che contengono in esse contraddizioni e 
possibilità di essere ribaltate e volgersi verso altre direzioni, non come 
entità monolitiche. Senza una considerazione reale delle 
contraddizioni che caratterizzano queste istituzioni e questi organismi, 
il tutto si riduce a considerare lo Stato come un moloch, una sorta di 
Panopticon alla Jeremy Bentham dove tutto è controllato senza alcuna 
possibilità di fuga. Quindi non solo la concezione di Althusser non è 
utile a comprendere meglio la prospettiva gramsciana, ma la 
depotenzia e la vampirizza in funzione di un pessimismo aristocratico 
e liquidazionista, di un irrazionalismo postmoderno. 

 

6. Il parassitismo del marxismo, del leninismo e del maoismo da 
parte degli althusseriani 

Considerando quanto detto precedentemente, la teoria di Althusser e 
dei suoi allievi si rivela come una forma particolare di revisionismo 
moderno, come una fusione tra la sofistica postmoderna e strutturalista 
e varie concezioni revisioniste, semi-anarchiche. Si tratta di una 
concezione particolarmente pericolosa e in grado di assumere diverse 
forme. Si è visto come gli allievi di Althusser (Badiou, Ranciére, 
ecc.28), che pure a parole avevano rotto col maestro, ne hanno 
continuato a riproporre il metodo e le posizioni opportuniste. Non si 
tratta dunque di attaccare Althusser su questa o quella scelta, ma di 
comprendere e criticare la sostanza del suo pensiero. La lettura 
sintomale si rivela qui come metodo privilegiato che sorregge tutta 

 
28 Nel citato articolo “Althusser, el maoísmo y la Revolución Cultural” si 
riporta la seguente indicazione bibliografica di un testo dove si parlerebbe del 
rapporto tra Ranciére e il maoismo: “Para una descripción de la relación entre 
el althusserianismo y los estudiantes maoístas, ver Julian Bourg, The Red 
Guards of Paris: French Student Maoísm of the 1960s, History of Euro- pean 
Ideas, n° 31, 2005, pp. 472-490”. 



36 
 

l’impalcatura di questa operazione di parassitismo delle tematiche 
marxiste, leniniste e maoiste, permettendo di soprassedere alla 
mancanza di un’analisi marxista della realtà e alla carenza di 
riflessione teorica, con un approccio intellettualistico, con il 
dilettantismo e con costruzioni immaginarie e retoriche.  Così come la 
“lettura sintomale” serviva a costruire sopra il testo di Marx il testo di 
Althusser e ad evitare un’opera di reale comprensione oggettiva del 
marxismo. 

Queste “letture sintomali” hanno condotto Althusser a continui cambi 
politici opportunistici. Inizialmente egli cercava di parassitare 
ampiamente il maoismo che tra gli anni Sessanta e Settanta aveva 
iniziato ad emergere in Francia, ma sempre rimanendo all’interno del 
partito revisionista PCF e promuovendo all’interno di esso 
un’opposizione sulla base di un’impostazione intellettualista e 
culturalista opportunista. Verso gli anni Ottanta giunge ad una 
posizione di progressiva liquidazione dello stesso marxismo. Nel 1978 
proclama solennemente la “crisi del marxismo”! No, non si tratta più 
solo dello stalinismo, ma della teoria del plusvalore in Marx, 
dell’assenza di una teoria marxista dello Stato, degli errori di Lenin, 
di tutta una serie di limiti, insufficienze, carenze immaginarie. Tutto 
questo mentre nel mondo il maoismo andava confermandosi e 
sviluppandosi su scala internazionale come terzo stadio del marxismo, 
mentre le guerre popolari avanzavano in India e nelle Filippine e 
mentre nel giro di alcuni anni il Partito Comunista del Perù, sotto la 
direzione del Presidente Gonzalo, avrebbe iniziato una storica guerra 
popolare, dimostrando le fandonie di quanti parlavano di “crisi del 
marxismo”.  

In questo quadro Althusser si poneva dalla parte dei reazionari, 
dichiarando che la crisi e decomposizione del socialimperialismo era 
la crisi dello stesso marxismo, attribuendola allo “stalinismo”.  Queste 
svolte venivano giustificate sulla base di opportune “letture 
sintomali”. Ovvero, al cambio della situazione ci si adattava e una 



37 
 

nuova teoria di fase veniva elaborata. Ciò corrispondeva ad un modo 
eclettico e senza principi di ragionare. Questo permetteva anche ad 
Althusser di giustificare la sua permanenza nel partito revisionista 
PCF, civettando allo stesso modo con la terminologia maoista. 

In sostanza si vede come la filosofia di Althusser si contrapponga 
completamente al materialismo dialettico e al marxismo. Essa inoltre 
si contrappone alla rivoluzione proletaria e conduce inevitabilmente 
ad una forma reazionaria di riformismo, in alcuni casi, come vediamo 
in Italia col gruppo di Gianfranco La Grassa, addirittura al rosso-
brunismo e al sostegno al fascismo con argomentazioni “marxiste”.  

Al di là di tali posizioni, troviamo nel nostro paese nella Rete dei 
Comunisti aree che coniugano un “maoismo” di stampo althusseriano 
con il sostegno più o meno larvato al socialimperialismo cinese. Sul 
giornale online della Rete troviamo, oltre a dei riferimenti, anche dei 
veri e propri elogi alle posizioni di Badiou ed Althusser29,30. Ma le 

 
29 https://contropiano.org/interventi/2019/10/02/althusser-linnocenza-
dellavvenire-0119182 
https://contropiano.org/fattore-k/2023/12/02/marxistizzare-la-dialettica-
hegeliana-geymonat-colletti-e-althusser-a-confronto-con-lenin-0166958 
https://contropiano.org/eventi/pisa-lassalto-al-cielo-la-comune-e-noi 
https://contropiano.org/news/cultura-news/2021/03/21/la-comune-e-noi-
0137351 
https://contropiano.org/news/internazionale-news/2020/10/02/la-
degenerazione-della-republique-intervista-frederic-lordon-0132133 
https://contropiano.org/interventi/2016/03/19/la-deriva-culturalista-della-
questione-migrante-zizek-fardello-delluomo-bianco-076794 
https://contropiano.org/news/cultura-news/2024/02/16/antonio-labriola-e-la-
storia-del-marxismo-in-italia-0169166 
30 In uno degli articoli citati di Contropiano (al secondo link tra quelli qui 
riportati) si può leggere tra l’altro: “Ad Althusser spetta il merito di aver 
pienamente riscattato lo spessore teorico di Materialismo ed 
empiriocriticismo e di averne motivato la dignità filosofica, che va 
individuata nel disvelamento della mistificazione filosofica e nel rifiuto di 



38 
 

influenze dell’althusserismo di sinistra sono presenti anche in altri 
gruppi dell’estrema sinistra. Ad esempio, l’economista keynesiano 
Emiliano Brancaccio si serve delle tesi di Althusser per operare una 
fusione eclettica e rossobruna tra il keynesismo “di sinistra” di Sraffa 
e il marxismo. Egli riprende in particolare la tesi di Althusser che 
identifica produzione e riproduzione, caratteristiche soggettive e 
oggettive. In tal modo giunge ad affermare una teoria revisionista, 
affine al “super-imperialismo” di Kautsky, del capitalismo come 
“sistema”, come “totalità”, dunque come un tutto omogeneo, negando 
le contraddizioni di classe e il carattere parassitario e moribondo 
dell’imperialismo. Così il capitalismo diventa un sistema stabile ed 
espansivo, che gli intellettuali come Brancaccio si incaricano di 
correggere e riformare attraverso appositi “suggerimenti” e “dialoghi” 
con esponenti del mondo economico e politico. Anche qui, 
esattamente come in Althusser, sono gli intellettuali che in maniera 
aristocraticista e staccata dalle masse si mettono a leggere i sintomi 
del capitalismo e a produrre le loro “letture sintomali” e teorie.  

Dobbiamo però fare in particolare riferimento ad un gruppo locale che 
ha avuto un suo ruolo nella storia del movimento marxista-leninista-
maoista italiano. Si tratta del “Comitato Comunista di Trento” 
aderente insieme a “Rossoperaio (successivamente Proletari 
Comunisti-Pcm-Italia) al Movimento Rivoluzionario Internazionalista 
[MRI] firmatario della dichiarazione del 1984. Il gruppo dirigente di 

 
lasciarvisi coinvolgere (sicché le accuse di rozzezza e di dilettantismo, il 
senso di irritazione provato da tutti i filosofi, compresi quelli marxisti, nel 
leggerlo, rappresenterebbero i sintomi della rimozione che la filosofia compie 
della propria funzione mistificante), facendo quindi non un discorso di 
filosofia, ma un discorso sulla filosofia. Partendo da questa premessa, 
Althusser giunge poi a formulare la tesi secondo cui la filosofia non è scienza, 
ma lotta di classe nella teoria: tesi che trova la sua specificazione nella tesi 
della doppia rappresentanza operata dalla filosofia: rappresentanza della 
scienza presso la politica e della politica presso la scienza”. 



39 
 

questo Comitato, proveniente dal “PC(M-L)I La Voce Operaia”31,  si 
è  reso via via portatore, dai primi anni Ottanta in poi, di una linea 
politica opportunista di “sinistra”  semi-operaista (non così dissimile 
da quella di Rossoperaio-Proletari Comunisti-Pcm32) e poi 
opportunista di destra.  Dopo la metà degli anni Ottanta questo gruppo 
dirigente ha iniziato a sostenere che, di fronte al riflesso delle lotte e 
alla crisi dei movimenti di opposizione di massa, era necessario 
privilegiare la “lotta ideologica” (nel senso della critica culturale delle 
forme dell’ideologia borghese) attraverso la ripresa e l’applicazione 
della psicanalisi. In una prima fase il riferimento era a Marcuse33. 

 

 
31 http://www.collettivobebrecht.it/chi-siamo/ 
32 Il documento I compiti dei comunisti nella prospettiva della guerra 
imperialista proposto dal Comitato di Trento era stato sotto-firmato dal 
Collettivo di Agit Prop/Rossoperaio (poi Proletari Comunisti-Pcm Italia). 
Tale documento ha rappresentato la base per l’unificazione (peraltro di breve 
durata) tra Comitato Comunista di Trento e Collettivo di Agit-
Prop/Rossoperaio dopo la comune sottoscrizione della dichiarazione del MRI 
del 1984.  
33 Dopo la scissione del 1991, il gruppo dirigente ha cercato di appropriarsi 
dell’intera storia del Comitato Comunista di Trento, tacendo sul ruolo 
dell’esperienza della minoranza maoista rappresentata dall’organizzazione 
dei giovani dello stesso Comitato. Come Redazione di Nuova Egemonia 
abbiamo iniziato a criticare questo gruppo dirigente che, passando per 
Rifondazione Comunista e per l’adesione allo zapatismo, ha successivamente 
dato vita al “Collettivo BeBrecht”.  Abbiamo dunque chiarito: “Siamo ben 
consapevoli che la cultura dominante nei movimenti, nella cultura radicale e 
nell’estrema sinistra si nutre tutt’ora della filosofia del post-moderno, di 
questo mostruoso ibrido tra cultura antilluminista e anticomunista, tra 
liberalismo e movimentismo anarco-riformista. Questa consapevolezza 
rafforza però la nostra determinazione a lottare contro questa moderna 
sofistica, contro quest’irrazionalismo dilagante, contro il nuovo attacco volto 
alla ragione dialettica o, meglio, al materialismo dialettico,” 
https://nuovaegemonia.com/ wp-content/ uploads/2022/06/risposta-ai 
compagni -del-collettivo bebrecht.pdf 



40 
 

7. Un caso particolare di “althusserismo”. Le posizioni revisioniste 
di Bob Avakian del PCR(USA): a proposito del rapporto tra 
postmodernismo e “Nuova Sintesi”  

Un’espressione abbastanza recente, in campo politico, 
dell’applicazione dell’altusserismo e, in particolare, del metodo della 
“lettura sintomatica”, è quella rappresentata dalle teorie di Bob 
Avakian del PCR(USA) che, pretendendo di rilevare “vuoti”, 
“discontinuità” e “fratture” nel “marxismo”, nel “leninismo” e nel 
“maoismo”, approda ad una presunta nuova e più autentica forma 
dell’ideologia comunista (Nuova Sintesi). Una “sintesi” che, secondo 
le intenzioni dell’autore, dovrebbe risultare adeguatamente depurata 
dai residui dell’hegelismo (rapporto tra fenomeno ed essenza, concetto 
di legge nel campo della dialettica materialistica, teoria della 
negazione della negazione, tesi dell’affermazione necessaria del 
comunismo ecc.). L’ibridazione revisionista tra post-modernismo di 
matrice lacaniana ed althusseriana e “maoismo” è comunque 
un’operazione oggi ancora pienamente in atto su scala internazionale 
che, anche grazie a personaggi come Badiou, va ben al di là di Bob 
Avakian, del suo partito e dei suoi ex discepoli34 [].  

 

I marxisti-leninisti-maoisti del PCB Comitato Centrale hanno 
evidenziato a tale proposito: “Privilegiando la concezione revisionista 
rispetto alla teoria marxista della conoscenza, Avakian ritiene che le 
sconfitte temporanee del proletariato siano causate da "errori" 
nell'ideologia del proletariato internazionale; e prende qualsiasi 
errore o insufficienza come manifestazione di concezioni filosofiche 
idealistiche o metafisiche. Nella sua ostinata ricerca di errori, 

 
34 Si veda Mike Ely, althusseriano e fervente sostenitore delle tesi di Badiou, 
tra i fondatori del PCR(USA). Mike Ely rompe successivamente con Avakian 
non certo sulla questione del revisionismo, ma su diatribe secondarie di 
scarso rilievo teorico e politico (Mike Ely, Nine Letters to Our Comrades). 



41 
 

Avakian, l'uomo che non sbaglia mai, perché non fa altro che dare 
sfogo al suo "movimento cerebrale fantasioso", individua errori di 
metafisica in Marx, Lenin e Mao. Inoltre presenta lo sviluppo delle 
tappe dell'ideologia del proletariato internazionale come se ogni 
tappa rappresentasse essenzialmente la "correzione degli errori e 
delle mancanze" della tappa precedente”… “Avakian di fronte alle 
sconfitte temporanee del proletariato. Il riflusso della lotta 
rivoluzionaria negli Stati Uniti con la fine della guerra in Vietnam nel 
1975, con la restaurazione capitalista in Cina nel 1976 e con la 
situazione di sfida di fronte alla sconfitta dell'imperialismo yankee in 
Vietnam (1975), in Nicaragua (1979) e in Iran (1980), in questo caso 
il regime teocratico islamico che si forma e che attua la più brutale 
repressione dei comunisti, è il contesto in cui si consolida la rottura 
ideologica di Avakian. Da qui deriva il sinistro percorso di Avakian 
alla ricerca di "errori" nell'ideologia del proletariato internazionale 
da presentare come causa di quelle temporanee sconfitte. Avakian 
rinnega così la teoria marxista della conoscenza e inizia a 
considerare, come il revisionista Yang Sien-chen, ogni errore e ogni 
sconfitta temporanea come conseguenze di carenze nella concezione 
filosofica”…“Avakian nella sua pseudo-scienza è un cacciatore di 
errori’ ” [La Rivoluzione di Nuova Democrazia è la forza principale 
della Rivoluzione Proletaria Mondiale, PCB CC., traduzione non 
ufficiale in lingua italiana a cura di Nuova Egemonia]. 

Si può notare dunque come tale metodo sia del tutto convergente con 
l’impostazione del marxismo di Althusser. Infatti possiamo vedere 
come il revisionista e rinnegato anti-maoista Avakian si serve della tesi 
della rottura epistemologica per giustificare il suo rinnegamento del 
marxismo: 

“Fin dai tempi di A World to Win ho portato avanti una rottura 
epistemologica con gran parte della storia del MCI [Movimento 
Comunista Internazionale], compresa la Cina e la GRCP [Grande 
Rivoluzione Culturale Proletaria], che sosteneva l'esistenza di una 



42 
 

verità proletaria e di una verità borghese - questo in una grande 
circolare diffusa dalla leadership del Partito Comunista Cinese.” (Bob 
Avakian, On Epistemology – On Knowing and Changing the World35) 

Qui il rinnegato Avakian, si smaschera completamente, attraverso 
l’utilizzo della categoria  di “rottura epistemologica” indirizzata 
all’attacco ideologico all’Internazionale Comunista e al maoismo 
Questo perché tale concetto presuppone, appunto, la tesi da noi 
precedentemente criticata dello sviluppo della scienza attraverso la 
discontinuità tra differenti tipi di paradigma, dove a farla da padrone 
non è lo sviluppo reale della pratica sociale, ma le intuizioni di “geni” 
e intellettuali. Così Avakian, come Althusser, riduce il marxismo ad un 
dibattito tra intellettuali e scienziati, e quindi può mettere sé stesso 
sullo stesso piano dei grandi maestri del marxismo. Anche Avakian 
riduce inoltre il marxismo ad una sorta di epistemologia e di teoria 
della scienza borghese di carattere eclettico, la quale, ignorando 
bellamente il carattere di classe della verità, può ibridarsi 
tranquillamente con tutte le concezioni borghesi più disparate. Così 
Avakian può giustificare il suo attacco anti-maoista negando ogni 
carattere di classe alla verità, affermando l’esistenza di una verità 
“neutrale”, di sapore positivista, prodotto non tanto della lotta di classe 
e della pratica sociale ma delle ruminazioni di filosofi e intellettuali 
borghesi, le cui teorie senza alcun fondamento vengono messe sullo 
stesso piano delle grandi concezioni dei maestri del marxismo. 

La tesi di Avakian secondo cui il marxismo procede attraverso la 
“correzione degli errori” non è altro che l’espressione di tale 
metodologia anti-materialista e positivista. Infatti tale tematizzazione 
dell’errore ha un effettivo fondamento se è fondata su un effettivo 
metodo dialettico materialistico. Ciò presuppone che la teoria e la sua 
applicazione alla realtà oggettiva producano un effettivo sviluppo, il 
quale dimostra dunque la validità oggettiva, in senso almeno 

 
35 https://bannedthought.net/Nepal/Worker/Worker-10/worker10vn.htm 



43 
 

approssimato, di tale teoria. In questo senso la “tematizzazione degli 
errori” e dei limiti di tale teoria può effettivamente essere un 
contributo allo sviluppo del marxismo. Lenin ha sostenuto che con 
l’evoluzione della realtà, anche il materialismo dialettico deve mutare 
forma ed evolversi. In questo senso anche riscontrare limiti ed errori 
nella concezione precedente del marxismo può apportare uno sviluppo 
effettivo del marxismo. Ma ovviamente tale tematizzazione non può 
essere il prodotto di singoli uomini o di piccoli gruppi od 
organizzazioni pretenziose, ma deve essere il prodotto di un’effettiva 
lotta di classe e dell’applicazione di tale teoria al proprio contesto e 
alla propria situazione. Così il marxismo-leninismo-maoismo risulta 
vero in quanto è il prodotto di tutto un processo storico di rivoluzioni 
e lotte di classe, processo che si rivela attualmente in corso in diversi 
paesi del mondo. In Avakian non abbiamo nulla di tutto ciò. Si tratta 
di intellettuali che, staccati dalle masse e dalla lotta di classe, si 
mettono a ruminare sugli errori dell’intero proletariato. La verità non 
è il prodotto di una lotta, di una contraddizione, ma sarebbe una dotta 
disquisizione accademica. Con la tesi della rottura epistemologica 
Avakian può prendere questo o quell’errore o limite, ingigantirlo, 
esagerarlo o inventarselo di sana pianta per negare la validità in toto 
del marxismo e affermare la validità della sua Nuova Sintesi 
(Eclettica!). In tal modo, invece che uno sviluppo storico, 
un’evoluzione della teoria del proletariato abbiamo solo tanti singoli 
eventi e fatti slegati, che si rapportano tra loro nei termini di una 
rottura, di un salto, che però non contiene uno sviluppo, ma solo un 
abisso tra concezioni diverse e incommensurabili. Non sono le lotte di 
classe del proletariato, che si esprimono nelle teorie e nelle 
considerazioni dei suoi grandi dirigenti, che fanno avanzare il 
marxismo, ma la correzione degli errori! In tal modo abbiamo il 
rovesciamento idealistico, dove non è la correzione ad essere il 
prodotto di tutto uno sviluppo storico, ma è la correzione degli errori 
che fa sviluppare la storia! Avakian si rivela  uno dei tanti imbroglioni 



44 
 

odierni che, attraverso la sofistica postmoderna, tentano di presentarsi 
come “marxisti”.   

 

NUOVA EGEMONIA  settembre 2024 

 


