
1 
  



2 
 

      COMUNISMO, LUCHA DE LIBERACIÓN DE LA MUJER  
              Y CRÍTICA DEL “FEMINISMO MARXISTA” 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
NUOVA EGEMONIA BLOG 
www.nuovaegemonia.com 

 



3 
 

ÍNDICE 
 

Capítulo 1. EL MODO DE PRODUCCIÓN DEL 
COMUNISMO PRIMITIVO 

1.1. Caracteres del comunismo primitivo .................... 18 

1.2. Las contradicciones del comunismo primitivo ..... 22 

1.3. El materialismo histórico sobre la génesis de la 
opresión de la mujer ................................................................. 25 

1.4. Causas de fondo de la disolución del comunismo 
primitivo….. ............................................................................. 26 

Capítulo 2. MUJERES Y PRODUCTIVIDAD 
COMUNISTA 

2.1. La productividad comunista ........................................ 28 

2.2. El nexo que une a las mujeres a la lucha por el 
comunismo ............................................................................... 30 

2.3. Liberación de las mujeres como lucha por la 
“productividad comunista” ....................................................... 32 

2.4. La repartición comunista de los productos del trabajo y 
la repartición de forma privada ................................................. 34 

2.5. Aparición de la propriedad privada y  disolución de la 
sociedad comunista ................................................................... 36 

2.6. F. Engels sobre la génesis de la propriedad privada ... 38 

Capítulo 3. ESTADIOS Y LÍNEAS DE DESARROLLO 
DEL MPCP 

3.1. Tres estadios del comunismo primitivo ...................... 40 



4 
 

3.2. Diversas líneas de desarrollo del comunismo primitivo
 .................................................................................................. 41 

3.3. La lucha contra las teorías liberales relativas al 
comunismo primitivo y al origen del Estado ............................ 43 

3.4. Para una síntesis sobre la cuestión de la lucha teórico-
política contra las teorías liberales de derecha y de “izquierda”
 .................................................................................................. 45 

Cap. 4. SOBRE LA TEORÍA DEL MODO DE 
PRODUCCIÓN ASIÁTICO 

4.1. La forma asiática de la disolución del comunismo 
primitivo ................................................................................... 47 

4.2. Para la crítica de la teoría del Modo de Producción 
Asiático ..................................................................................... 50 

4.3. Las tesis de Josè Carlos Mariategui y Alberto Passos 
Guimarães: breve nota sobre las comunidades comunistas de 
América Latina ......................................................................... 51 

4.4. Nota de síntesis sobre las formas de la disolución de las 
comunidades comunistas .......................................................... 57 

4.5. Supervivencias comunitarias en los Modos de 
Producción sucesivos al modo comunista ................................ 59 

Capítulo 5. APARICIÓN DE LA PROPRIEDAD 
PRIVADA Y MODO DE PRODUCCIÓN ESCLAVISTA 

5.1. Marx: método histórico y método lógico .................... 65 

5.2. La forma del intercambio simple ................................ 66 

5.2. La formación de la propriedad privada ....................... 68 

5.3. La afirmación del Modo de Producción Esclavista .... 70 



5 
 

5.4. Propriedad privada y génesis de la opresión de la mujer
 .................................................................................................. 72 

Capítulo 6. EL NACIMIENTO DE LA FAMILIA 
PATRIARCAL 

6.1. La familia patriarcal y el modo de producción esclavista
 ...................................................................................................... 75 

6.2. El sistema de producción feudal y la transformación de 
la familia patriarcal en monogámica ........................................ 78 

6.3. Formas de propriedad, de familia y de opresión de las 
mujeres ..................................................................................... 80 

6.4. Las dos líneas de desarrollo de la institución familiar 82 

Capítulo 7. EL MATERIALISMO HISTÓRICO COMO 
BASE PARA EL ESTUDIO DE LA HISTORIA DE LAS 
MUJERES 

7.1. La importancia del materialismo histórico.................. 85 

7.2. El materialismo histórico y la historia de las mujeres 86 

7.3. El materialismo histórico como filosofía “que se basta  
consigo misma” ........................................................................ 87 

Capítulo 8. LA FAMILIA MONOGÁMICA Y LA 
DISOLUCIÓN CAPITALISTA DEL CARÁCTER SOCIAL 
DE LA ECONOMÍA DOMÉSTICA 

8.1. La familia monogámica .............................................. 91 

8.2. Caracteres sociales de la familia monogámica ........... 92 

8.3.  La institución de la herencia y la “familia 
monogámica” ............................................................................ 95 



6 
 

8.4. La economía doméstica y la “familia monogámica” de 
las masas populares .................................................................. 96 

8.5. La economía doméstica y la familia monogámica de la 
burguesía ................................................................................... 99 

8.6. La contradicción entre hombre y mujer en la familia de 
las masas populares como contradicción en el seno del pueblo
 ................................................................................................ 101 

8.7. Para una síntesis: el rol de la “familia monogámica” en 
las diferentes clases sociales ................................................... 103 

8.8. La naturalización fetichista de la actividad doméstica
 ................................................................................................ 106 

8.9. El psicoanálisis como reflejo de la forma fetichista de 
las relaciones de la familia monogámica ................................ 108 

Capítulo 9. LA “ECONOMÍA DOMÉSTICA” Y LA 
TEORÍA MARXISTA DE LA REPRODUCCIÓN DE LA 
FUERZA-TRABAJO 

9.1. La teoría di Marx del valor de la fuerza-trabajo y del 
salario ..................................................................................... 110 

9.2. La teoría feminista del empleo capitalista, venticuatro 
horas por venticuatro, de las energías-psicofísicas del trabajador 
asalariado ................................................................................ 117 

9.3. El interés del simple trabajador al consumo racional de 
las mercancías relativas al valor de su fuerza-trabajo............. 119 

9.4. La fantasiosa teoría del consumo individual de las 
mercancías como “trabajo social” .......................................... 122 

9.5. ¿Por qué Marx no habla del trabajo de las mujeres 
proletarias? ............................................................................123 



7 
 

9.6. Salario, hijos y formación de nueva fuerza-trabajo .. 124 

9.7. La familia proletaria y la “economía doméstica” ...... 126 

9.8. La economía doméstica: trabajador individual y núcleo 
familiar ................................................................................... 130 

9.9. La lucha contra el patriarcalismo y el machismo en el 
ámbito de la familia de las masas populares ........................... 131 

9.10. Hacia una nueva productividad comunista ............. 133 

9.11. La Gran Revolución Cultural Proletaria: el momento 
más alto en la historia de la lucha por la liberación de la mujer
 ................................................................................................ 134 

Capítulo 10. PRODUCCIÓN Y REPRODUCCIÓN EN LA 
TEORÍA DEL “FEMMINISMO OBRERO” DE SILVIA 
FEDERICI 

10.1. Las feministas obreras y la tesis del trabajo doméstico 
como lugar de la explotación capitalista ................................. 136 

10.2. Identidad y distinción entre “feminismo obrero” y 
“feminismo proletario” ........................................................... 137 

10.3. Silvia Federici y las tesis sobre el trabajo productivo 
del feminismo obrero .............................................................. 139 

10.4. La teoría feminista obrera de la reproducción de la 
fuerza-trabajo en el ámbito de la familia nuclear ................... 142 

10.5. Silvia Federici y la tesis de la identidad entre valor y 
valor de uso ............................................................................. 145 

Capítulo 11. LAS TEORÍAS SEMI-OBRERAS DEL 
“FEMINISMO PROLETARIO” 

11.1. El feminismo proletario en Italia ............................ 147 



8 
 

11.2.  Analogías y diferencias entre la teoría de Silvia 
Federici y la del feminismo proletario .................................... 148 

11.3. La economía política del feminismo proletario ...... 149 

11.4. El enigma del “valor de la reproducción como parte 
de la producción” .................................................................... 150 

11.5. La fantasiosa teoría de la “economía doméstica” como 
“medio de producción” ........................................................... 151 

11.6. El revolucionario descubrimiento del feminismo 
proletario: el trabajo doméstico pagado por el capitalista ...... 152 

11.7. La rosa es un elefante .............................................. 153 

11.8. Las tesis de las “feministas proletarias” sobre la 
economía política de los valores de uso ................................. 155 

11.9. Un desafortunado trabajador asalariado se enfrenta 
con el “feminismo proletario” ................................................ 160 

11.10. La falsificación del Capítulo XXI del Capital por 
obra del feminismo proletario ................................................. 164 

11.11. El feminismo proletario y la desviación economista
 ................................................................................................ 169 

11.12. A propósito de la tergiversación del Pensamiento de 
Josè Carlos Mariategui por obra del feminismo proletario..... 172 

Capítulo 12. EL “FEMINISMO MARXISTA” DE 
ALEKSANDRA KOLLONTAJ 

12.1. Breve nota sobre Aleksandra Kollontaj .................. 177 

12.2. La Kollontaj: sociologismo positivista e idealismo 
subjetivo ................................................................................. 178 

12.3. Kollontaj entre “Oposición obrera” y Proletkultur . 180 



9 
 

12.3. La ética idealista de Kollontaj ................................. 182 

12.4. La estética idealista-subjetiva de Kollontaj ............ 186 

12.5. La fetichización de las relaciones inter-personales en 
la estética feminista de Kollontaj ............................................ 188 

12.6. Sobre la importancia y la actualidad de la crítica al 
“feminismo- marxista” Kollontaj ........................................... 189 

Capítulo 13. EI MOVIMIENTO FEMINISTA EN LA 
ITALIA DE LOS AÑOS SETENTA 

13.1. Los insostenibles oxímoros del “marxismo feminista”
 ................................................................................................ 192 

13.2. Formación y crisis de una visión idealista de la 
concepción de la ética militante .............................................. 195 

13.3. Los años Setenta y la ausente respuesta a la necesidad 
de la lucha de liberación de las militantes comunistas y de las 
mujeres de las masas populares .............................................. 197 

13.4. El feminismo separatista como forma mistificadora e 
ilusoria de gestión de las contradicciones hombre-mujer ....... 200 

13.5. Para un enfoque dialéctico y materialista de la 
cuestión de la singularidad ..................................................... 201 

13.6. Relaciones de clase e “identificaciones” de clase ... 204 

13.7. La apariencia fetichista de las relaciones hombre-
mujer ....................................................................................... 207 

13.8. La “singularidad” como terreno de lucha entre 
diferentes filosofías y diversas concepciones de la lógica ...... 209 

13.9 Lenguaje, lucha de clase y crítica del feminismo
 ......................................... Errore. Il segnalibro non è definito. 



10 
 

Capítulo 14. EL FEMINISMO EN LA CRISIS DE LOS 
GRUPOS REVOLUCIONARIOS DE LOS AÑOS SETENTA: 
EXIGENCIAS CORRECTAS Y RESPUESTAS 
EQUIVOCADAS 

14.1.  El feminismo como producto de la crisis política e 
ideológica de los grupos revolucionarios ............................... 214 

14.2. La aparición del feminismo: una respuesta 
involucionada a un justo problema ......................................... 216 

14.3. La tesis de la necesidad de la “destrucción de la 
familia” ................................................................................... 217 

14.4. El cinismo del desencanto como aparición de la crisis 
de la “ética erótica de la revolución” ...................................... 218 

14.5. Contradicción hombre-mujer y contradicción de clase
 ................................................................................................ 220 

14.6. La ética aristocrática y nihilista .............................. 222 

14.7. Forma y contenido: la autonomización fetichista de la 
ética y de la estética erótica en el feminismo de los años Setenta
 ................................................................................................ 225 

14.8. La situación en el presente: movimientismo y 
feminismo post-moderno ........................................................ 227 

14.9. El feminismo post-colonial ..................................... 230 

14.10. Los jóvenes y la cuestión de las mujeres .............. 233 

14.11. CONCLUSIONES ................................................ 235 

 
 
 
 



11 
 

 
 
 
 
 
 
 

  



12 
 

Bibliografía 
 
 

Brundu Caterina, Il lignaggio femminile delle donne sarde e la 
matrilinearità, (https://www.feminasblog.com/lignaggio-femminile-
delle-donne-sarde-la-matrilinearita/) 
 
Comité Coordinador Nacional del Movimiento Femenino Popular 
[MFP] El marxismo, Mariátegui y el movimiento femenino ( 1974, a 
cura delle edizioni Bandiera Rossa, il libro è stato scritto sotto la 
supervisione del MFP organismo promosso dal Partito Comunista del 
Perù) 
 
Cuenca Julio e José de León (Studio commissionato dal Museo 
Canarico su pitture rupestri, statuine ed altri reperti archeologici delle 
isole Canarie https:// www.leggograncanaria.com) 
 
Gramsci Antonio, Quaderno 22, Americanismo e fordismo,  
 
Federici Silvia, Il punto zero della rivoluzione, (Ombre Corte, 2014) 
 
Federici Silvia, Genere e Capitale, Per una lettura femminista di Marx 
(DeriveApprodi 2020) 
Gonzalo (Manuel Rubén Abimael Guzmán Reynoso), “Intervista al 
Presidente Gonzalo del Partito Comunista del Perù“ 
(http://www.pagina-libre.org/MPP A/Textos/PCP1989/ Entrevista_5 
.html) 
 
 
Kollontaj, Aleksandra “Amore, matrimonio, famiglia e comunismo” 
https://www.marxists.org/italiano/kollontai/amore-matrimonio -
comunismo.htm 



13 
 

 
Kolontaj, Aleksandra, Autobiografía de una mujer emancipada / La 
juventud comunista y la moral sexual / El comunismo y la familia / 
Plataforma de la oposición obrera “Colección Clásicos Universales 
de Formación Política Ciudadana”, Primera edición, diciembre del año 
2019 www. prd.org.mx) 
 
Lenin, Quaderni Filosofici (Feltrinelli, 1970) 

 
Lenin, Sullo Stato (lezione tenuta all’Università Sverdlov l’11 luglio 
191,https://www.marxists.org/italiano/lenin/1919/7/stato.htm) 
 
 
Lenin, Staat und Revolution (Lenin, 1917, Marxist Internet Archive) 
 
Mariategui Josè Carlos, Sette saggi sulla realtà peruviana, (Einaudi 
Ed., 1972) 
 
Martin Martin O. Victor, “El concepto de capitalismo burocratico” 
(https://gisas.webs. ull.es/Eventos/2011_Seminario _CB/004.pdf). 
 
Marx, Il Capitale, R.Fineschi (La città del sole,  pubblicato 
nell’ambito del PRIN 2004) 
 
Marx, Il Capitale (Macchioro e Banfi, UTET, 2013) 
 
Marx, Il Capitale (Ed. Riuniti, Roma, 1974) 
 
Marx-Engels Opere Complete XXVI (La città del sole, maggio 2020; 
il volume comprende tra gli altri i Quaderni etno-antropologici di  



14 
 

Marx e L’origine della famiglia, della proprietà privata e dello Stato  
di Engels) 
 
Marx, Sulle società precapitalistiche, (Feltrinelli, 1970) 
 
MFPR, “Formazione rivoluzionaria delle donne II: Produzione e 
riproduzione” (https://femminismorivoluzionario.blogspot.com) 
 
MFPR, “Formazione rivoluzionaria delle donne I: Sull’origine della 
condizione di oppressione delle donne 13/05/2021” https:// 
femminismorivoluzionario. blogspot.com/) 
 
Nuova Egemonia, La tesi del capitalismo burocratico è una tesi 
marxista-leninista-maoista (presentazione a cura di Nuova Egemonia 
del documento del Partito Comunista del Brasile-Frazione Rossa, 
https://nuovaegemonia.com/2022/08/28/la-tesi-del-capitalismo 
burocratico-e-una-tesi-marxista-leninista-maoista/)  
 
Passos Guimarães Alberto, “Quatro séculos de letifundio” ( Editora 
Fulgor Biblioteca de estudios Brasileiros, Sao Paulo, 1964) 

 
Raschi Irene “Ideologia e questione sessuale nella Russia sovietica 
degli anni 1918-1928: Il caso di Aleksandra Kollontaj” (Tesi di 
Laurea, Università di Bologna, relatore Maria Zalambani, 
2018/2019) 
 
Sofri Gianni, “Il modo di produzione asiatico”, (Piccola biblioteca 
Einaudi, 1969) 
 
Sotgiu Girolamo, Storia della Sardegna Sabauda 1720-1847, 
(Laterza, 1984) 



15 
 

 
“Intervista al Presidente Gonzalo del Partito Comunista del Perù” 
(http://www.pagina-libre.org/MPP A/Textos/PCP1989/ Entrevista_5. 
Html) 
 
Victor O.Martin Martin “El concepto de capitalismo burocratico” 
(https://gisas.webs. 
ull.es/Eventos/2011_Seminario_CB/004.pdf). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



16 
 

 
 
 
 
 
 
 
En la versión en lengua española se agradece a Rebeca por la 
profesionalidad con la cual realizó la traducción completa y a 
Joaquín por el cuidado del lenguaje político relativo a algunos 
capítulos del texto 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



17 
 

COMUNISMO, LUCHA DE 
LIBERACIÓN DE LA MUJER 
Y CRÍTICA DEL FEMINISMO 

MARXISTA 
 

 
 
 
 
La entera historia de las mujeres hasta hoy es la 
historia de la génesis y de la completa disolución, en 
el curso de varios miles de años, de la “productividad 
comunista” generada por el MPCP. Análogamente es 
historia de la lucha por la afirmación de una nueva 
“productividad comunista”. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



18 
 

 

Capítulo 1. EL MODO DE PRODUCCIÓN DEL COMUNISMO 

PRIMITIVO  
 
La caracterización del Modo de Producción del Comunismo 

Primitivo [MPCP] es objeto de varias interpretaciones por obra de las 
diversas tendencias del marxismo. En el mismo Marx se puede 
constatar como se suceden en el tiempo diversas concepciones o 
matices respecto a la definición de las relaciones de fondo de tal modo 
de producción. A juicio de quien escribe es necesario hacer 
principalmente referencia al Capital de Marx por un lado y al notable 
texto de F. Engels, basado en gran parte en apuntes y extractos de 
Marx1, “El origen de la familia de la propriedad privada y del 
Estado”.  

 
 

1.1. Caracteres del comunismo primitivo 

 

La naturaleza del MPCP está caracterizada por la ausencia de las 
clases sociales y, como consecuencia, del Estado. 

Lenin afirma2: “Hubo un tiempo en el cual el Estado no existía. Él 
apareció donde y cuando apareció la división de la sociedad en 

 
1 Apuntes y fragmentos  da Levis H.Morgan, 1877; John Phear , 1880; 
Henry Sumner Maine, 1875; “Sir John Lubnock, 1870 (las fechas indican 
los años de publicación de los textos considerados por Marx). 
2 Lenin, “Sullo Stato” (clase efectuada en la Universidad Sverdlov el 11 de 
julio 191,https://www.marxists.org/italiano/lenin/1919/7/stato.htm) 

 



19 
 

clases, cuando aparecieron los explotadores y los explotados... Si 
pretenden una obra cualquiera sobre la civilización primitiva 
encontrarán siempre descripciones más o menos precisas, de las 
referencias y algún recuerdo de tiempos que eran más o menos 
similares a un consumo primitivo, cuando la sociedad no estaba 
dividida en poseedores de esclavos  y esclavos. En aquellos tiempos 
no existía el Estado… La historia demuestra que el Estado, como 
especial aparato de coacción de los hombres, surgió solo, donde y 
cuando apareció la división de la sociedad en clases… Poseedores de 
esclavos y esclavos: he ahí la primera gran división en clases”.  

El Estado por lo tanto es una expresión necesaria de la aparición 
de las clases sociales y, en particular, de la manifestación del 
correspondiente inconciliable antagonismo. El Estado puede solo 
aparecer3 por encima de una determinada sociedad pero, en su esencia, 
es siempre el “Estado de la clase dominante”. Es una “máquina” al 
servicio del dominio de una determinada clase social o de una 
determinada alineación de clases sobre el resto de la sociedad. En 
primer lugar es una máquina burocrático-represiva y en segundo lugar 
es un conjunto, más o menos extenso y desarrollado, de organismos y 
aparatos para el ejercicio de la “hegemonía”. 

Este concepto de Estado es válido universalmente. Vale también, 
entonces, cuando es el Proletariado la clase dominante. En este último 
caso sin embargo, a diferencia de todas las precedentes sociedades 
caracterizadas por la división en clases, el Estado representa los 

 
3 “…ist eine scheinbar  über der Gesellschaft  [el Estado está aparentemente  
por encima de la sociedad n.d.t] stehende Macht nötig geworden, die den 
Konflikt dämpfen, innerhalb der Schranken der ‚Ordnung‘ halten soll…“ 
[F.Engels citado por Lenin en Staat und Revolution, 1917, Marxist Internet 
Archive] 

 
 



20 
 

intereses de la mayoría de la población. El proletario ejerce su dominio 
de clase en representación de las masas populares junto a la mayoría 
de la población y obra en función de alcanzar el comunismo. 

El MPCP, dado que está caracterizado por la ausencia de las clases 
sociales y del Estado, no admite distinción alguna en el plano del 
trabajo social útil entre “trabajo productivo” y “trabajo improductivo”. 
En el MPCP el trabajo, como gasto en la producción y en general en 
la práctica social de energías psico-físicas por parte de los hombres y 
de las mujeres, resulta entonces siempre necesariamente productivo. 
El trabajo de las mujeres es por lo tanto productivo como el trabajo de 
los hombres. El trabajo de las mujeres en el MPCP es una rama de la 
producción social a la par de todas las otras. En otros términos no 
existe en tal Modo de Producción una jerarquía fundada sobre la 
división del trabajo o sea sobre la diferencia efectivamente material 
relativa a las diversas ramas de la producción. Cuándo y dónde el 
MPCP inicia a elaborar funciones centralizadas y correspondientes 
figuras sociales al servicio de la administración y de la gestión común 
de obras necesarias a las actividades productivas de la comunidad, 
estas funciones asumen a su vez un carácter productivo. 

Aquí tenemos entonces un concepto de “trabajo productivo” o de 
“productividad”, que es inherente al carácter comunista de las 
relaciones de producción. El trabajo socialmente útil de los hombres y 
de las mujeres en el MPCP es productivo por ser funcional a la 
satisfacción de las necesidades de la comunidad en su conjunto. Cada 
trabajo específico, siempre y cuando social, es entonces productivo. 
Este concepto de “productividad” no tiene que ver, de por sí, con la 
cuestión del desarrollo de las fuerzas productivas, pero es inherente a 
las leyes de fondo que regulan el MPCP. Junto al concepto de 
“productividad” relativo a las “relaciones de producción” tenemos sin 
embargo otro concepto de “productividad” relativo a la producción 
misma. En tal caso se trata de la cuestión del desarrollo de las fuerzas 



21 
 

productivas. Mientras la cuestión de las relaciones de producción 
reviste un carácter histórico-social, la cuestión del desarrollo de la 
producción, respecto al lado del desarrollo de las fuerzas productivas, 
reviste un carácter por así decir “ahistórico”, de tipo entonces 
material-natural. El hombre, en otros términos siempre estará obligado 
a desarrollar las fuerzas productivas y tal desarrollo se medirá siempre 
en términos de incrementos de la cantidad de bienes producidos 
respecto a determinadas unidades de tiempo. Mientras el trabajo 
social, desde este punto de vista, resulta más productivo, mucho más 
amplia y diversificada será la producción de bienes y servicios 
necesarios para el mantenimiento y la reproducción, bajo el perfil 
material e intelectual de la sociedad. 

Las relaciones de producción comunistas, en lo que concierne a la 
específica condición de la mujer, no podían por tanto concebir el 
trabajo de la mujer como “no-productivo”, o como “menos 
productivo”, suponemos, de la actividad de la caza y de la pesca. 
Además, el trabajo de la mujer era productivo no solo respecto a las 
“actividades domésticas” y a otras actividades verosímilmente 
entrelazadas con ellas como la “producción de cerámica”, la 
“actividad de recogida de productos naturales en los bosques”, etc., 
pero también respecto a la misma “reproducción natural de la especie 
porque ella requería “tiempo” a la sociedad y entonces formaba parte 
del uso y del gasto, socialmente útil, de “energías psico-físicas” de la 
comunidad comunista. La actividad relativa a la reproducción natural 
de la especie era trabajo socialmente productivo. La productividad 
comunista implicaba en sí el principio del carácter productivo de la 
actividad de las mujeres, entonces también el reconocimiento en 
general de su trabajo, incluído el relativo a la específica contribución 
a la reproducción natural de la especie, como trabajo productivo. 

Sin considerar todo esto no se podrá comprender adecuadamente 
la cuestión de la mujer y no se podrá entonces establecer 



22 
 

correctamente el problema de la lucha de liberación de la opresión que, 
desde hace varios milenios, caracteriza su condición bajo varios y 
decisivos puntos de vista.  
 

1.2. Las contradicciones del comunismo primitivo 

El MPCP presentaba al menos tres contradicciones:  
 
- el MPCP estaba marcado por un nivel más bien limitado de 

desarrollo de las fuerzas productivas. Esto determinaba entre 
otras cosas también un proceso evolutivo muy lento en el 
tiempo. 

- el MPCP era tal efectivamente solo a escala limitada, no era 
en lo absoluto un sistema comunista orgánicamente difundido 
a escala planetaria, sino solo un determinado conjunto de 
comunidades comunistas relativamente autónomas. 

- La división del trabajo entre hombre y mujer, dada 
originariamente como inmediata expresión de diversidades 
naturales, es fijada por el MPCP. 
 

El MPCP, a causa de un nivel medio más bien limitado de 
desarrollo de las fuerzas productivas, podía satisfacer solo necesidades 
más bien elementales de la sociedad comunista y por añadidura en 
medida relativamente limitada. Mientras la productividad comunista, 
por el lado de las relaciones sociales, igualaba todos los trabajos 
volviéndolos funcionales a las necesidades sociales, por el lado de la 
productividad unida al desarrollo de las fuerzas productivas no estaba 
en grado de asegurar una adecuada satisfacción de las necesidades 
sociales. El impulso al incremento de la productividad relativa al 
desarrollo de las fuerzas productivas contrastaba con el criterio de la 



23 
 

productividad comunista. Desde el punto de vista de la productividad 
comunista no tenía sentido la distinción entre el “menor o mayor” 
grado de desarrollo de la productividad del trabajo socialmente útil. 
Al contrario, desde el punto de vista del grado de desarrollo de las 
fuerzas productivas tal distinción se presentaba de importancia vital 
para la supervivencia y el desarrollo de la sociedad. En el caso de la 
productividad comunista la “productividad” era, por así decir, de tipo 
cualitativo. Representaba una ley, un criterio de fondo que regulaba el 
carácter y el funcionamiento de las relaciones sociales comunistas. En 
el caso del desarrollo de las fuerzas productivas, la “productividad” 
era en cambio índice de relaciones cuantitativas condicionadas por 
factores como la evolución de la técnica y de su aplicación a la 
producción, la acumulación de los conocimientos, la adquisición de 
nuevas habilidades laborales, el incremento de la cooperación entre 
los miembros encargados de las diversas ramas de la producción, etc. 
Estos dos diversos conceptos de “productividad” remiten a relaciones 
que, en determinadas condiciones histórico-sociales, entran en 
conflicto en términos antagónicos. Un conflicto tal caracterizaba el 
MPCP determinando poco a poco su disolución. Es este conflicto 
antagónico el que jugó un rol decisivo en la génesis de la opresión de 
la mujer. 

Las diversas comunidades comunistas primitivas, no pudiendo 
plantearse como un sistema orgánicamente comunista, se 
diferenciaban notablemente la una de la otra en dependencia de las 
diversas condiciones geográficas, naturales, ambientales y climáticas. 
En ciertos lugares una comunidad comunista era tendencialmente más 
estable, en otros más amplia, en otros aún podía gozar de mejores 
condiciones para las actividades productivas. A su vez una 
determinada comunidad podía ser más estimulada y por tanto 
emprendedora con respecto a otras, en cuanto a la necesidad de 
proveer la solución del problema de elevar el nivel de satisfacción de 



24 
 

las necesidades sociales, mientras en cambio otras comunidades 
podian serlo menos. En otros términos, el MPCP era solo un conjunto 
de comunidades comunistas y como tal regían condiciones materiales 
muy diversas entre ellas. El MPCP era por tanto comunista solo en un 
sentido más bien limitado, o sea solo hasta cuando se permanecía en 
los confines de una cierta comunidad, pero después cuando las 
comunidades se relacionaban entre ellas, este carácter ‘comunista’ 
debía sustancialmente desmoronarse. 

Las diferencias que las caracterizaban, en el plano de las 
necesidades y de las tipologías de producción, las empujaban a 
emprender relaciones de intercambio entre los productos de los 
recíprocos trabajos. Con la aparición, aún marginal, de relaciones de 
intercambio, las comunidades comunistas comenzaban a relacionarse 
recíprocamente como productores privados. Esta era otra 
contradicción de fondo del MPCP que, desde el inicio comenzaba a 
obrar por su disolución. A largo plazo esta contradicción intrínseca en 
el MPCP no podía más que repercutir en el interior de las comunidades 
comunistas individuales contribuyendo a llevarlas a la ruina. 

El comunismo primitivo no tenía ni siquiera las bases productivas 
necesarias para emancipar al hombre y la mujer de la fijación a una 
originaria división del trabajo, que estipulaba y reproducía la 
diferencia en forma general y por tanto no como expresión secundaria 
de simples funciones naturales relativas a la procreación y a las 
primeras fases del crecimiento de la prole. Era por tanto verificable de 
inmediato un relevante elemento de rigidez en la distinción entre las 
ramas de la producción social de la sociedad comunista primitiva. Tal 
elemento de rigidez (debido a la contradicción entre productividad 
comunista y desarrollo de las fuerzas productivas), aún no asumiendo 
en la relación entre mujer y hombre un carácter antagónico, 
determinaba de todos modos un vínculo de fondo. Un vínculo que, con 
la disolución del MPCP, es “sobredeterminado” en modo pesado y 



25 
 

decisivo por obra de la propiedad privada. Es la propiedad privada de 
los medios de producción, como veremos, la que transforma la rigidez 
de la división inicial del trabajo entre hombre y mujer en una relación 
antagónica. 

 
 

1.3. El materialismo histórico sobre la génesis de la opresión de la 

mujer 

El problema no radica solo en la cuestión de la individualización 
de las contradicciones de fondo que llevaron a la disolución de la 
comunidad comunista y con ella a la milenaria opresión de la mujer. 
Resulta necesario también separar los diversos estadios de desarrollo 
de la misma sociedad comunista primitiva y, con ellos, las diversas 
formas asumidas por la disolución de este modo de producción 
originario. Solo dando respuestas adecuadas a estas condiciones 
relativas a la relación entre las contradicciones del MPCP y las formas 
relativas a su desarrollo y a sus resultados finales es también posible 
enmarcar los principales pasajes relativos a la génesis de la opresión 
de la mujer. Entonces solo sobre tal base puede volverse posible 
demostrar en modo amplio, sistemático y del todo irrefutable la 
naturaleza de la génesis de la opresión de la mujer. De todo esto el 
marxismo está hoy en grado de indicar, sobre la base del materialismo 
histórico, solo las indiscutibles leyes de fondo y algunos rasgos 
generales relativos a las diversas fases y formas del desarrollo y de la 
disolución del MPCP.Eso en el estado actual es, sin embargo, 
suficiente para combatir las tesis reaccionarias propuestas por algunas 



26 
 

tendencias  “marxistas”4 y sobre todo para indicar el nexo que une la 
lucha por la liberación de las mujeres con el de la lucha por una 
sociedad sin clases, por una sociedad comunista. 
 

1.4. Causas de fondo de la disolución del comunismo primitivo 

Sintentizando, tenemos entonces las siguientes contradicciones de 
fondo: 1) el comunismo primitivo podía basarse solo sobre un 
desarrollo de las fuerzas productivas extremamente limitado y no 
podía tolerar ningún incremento significativo; 2) el MPCP estaba 
caracterizado por el hecho de ser “comunista” en el interior de las 
comunidades individuales, pero no respecto a la relación recíproca 
entre las diversas comunidades; 3) la división del trabajo entre las 
varias ramas de la producción, a causa del bajo grado de desarrollo de 
las fuerzas productivas, era inevitablemente más bien rígida. La 
primera forma en la cual tal división del trabajo tuvo modo de 
presentarse fue la división entre la mujer y el hombre. En el plano 
general el carácter comunista de la producción  no podía discriminar 
entre las varias ramas de la producción bajo el perfil de su diversa 
contribución al suministro de trabajo útil y a la producción de valores 
de uso. No podía por tanto promover o favorecer una jerarquización 
entre tales ramas respecto a ordenacionesya dadas y que se 
determinaron espontáneamente en función de las satisfacción de las 
necesidades elementales de la comunidad. El desarrollo de las fuerzas 

 
4 Tendencias como las del feminismo socialista (que en sustancia asume 
Kollontaj como relevante punto de referencia), del feminismo obrerista y neo-
obrerista (por ej. Silvia Federici) y de las variantes semi-obreristas (como por 
ej. en Italia el llamado “feminismo proletario”). Respecto a tales tendencias 
entraremos precisamente en el mérito, en algunos sucesivos capítulos de este 
mismo texto. 



27 
 

productivas, si bien pueda haber sido lento en el tiempo, imponía 
diversas diferenciaciones y nuevas jerarquías entre las diversas ramas 
productivas, revolucionando las originarias ordenaciones espontáneas 
y destruyendo los equilibrios. 

Además la comunidad individual se contraponía como productor 
individual privado a todas las otras. Aparecía entonces en su conjunto 
como poseedor de una propia riqueza social. Cuanto mayor resultaba 
el desarrollo de las fuerzas productivas en el interior de una 
determinada comunidad, mucho más todo esto debía presentarse, en 
la relación con las otras comunidades, como una relación entre 
propietarios privados recíprocamente desiguales. Todo esto se 
entrelazaba con la diferenciación entre las comunidades debida a las 
diversas condiciones geográficas y ambientales. La consecuencia era 
que la situación de cada una de ellas estaba caracterizada por un mayor 
o menor grado de aislamiento y por tanto por una desigual frecuencia 
e intensidad de los intercambios de los excedentes. 

Aunque las comunidades en su interior se basaran esencialmente 
en la autosuficiencia, eso no quita que también relativos incrementos 
de productividad, debidos a la introducción de instrumentos y técnicas 
de producción más avanzadas, resultaban en grado de determinar 
excedentes que podían eventualmente ser intercambiados en los 
confines de las comunidades mismas. La lógica del intercambio era 
sin embargo incompatible con el MPCP y el intercambio en el exterior 
no podía más que suscitar en el interior de las comunidades una cierta 
tendencia a la producción para el intercambio. Cosa que a su vez 
impulsaba a incrementar las fuerzas productivas en función de la 
producción de productos útiles al intercambio, con consiguiente 
impulso a una diversa jerarquización entre las ramas de la producción 
comunitaria. Dinámica que socavaba precisamente las bases del 
MPCP. 

 



28 
 

Capítulo 2. MUJERES Y PRODUCTIVIDAD COMUNISTA 
 

2.1. La productividad comunista 

La producción comunista en el interior de las diversas 
comunidades estaba al servicio de la satisfacción de las necesidades 
sociales a través de la repartición, de hecho sobre la base igualitaria, 
del producto del trabajo colectivo fundado sobre la propiedad común. 
En esto consistía la ley de fondo de la “productividad comunista” 
como ley reguladora del MPCP. Sobre la base del dominio de tal ley, 
en presencia, generalmente, de un bajo o bajísimo grado general de 
desarrollo de las fuerzas productivas, no se podía ni siquiera 
determinar una verdadera jerarquía entre las diversas ramas de la 
producción. Si se hubiera establecido e impuesto una determinada 
prioridad, esto habría ido en detrimento de las otras ramas y se hubiera 
traducido en la imposibilidad de responder a necesidades sociales tan 
elementales como vitales. El resultado habría sido el de un 
desequilibrio general que habría puesto en entredicho la misma 
reproducción social y por tanto la existencia de este tipo de sociedad. 

Si por ejemplo el trabajo de las mujeres, el trabajo de procreación5 
y cuidado de la prole y, en general, el “trabajo doméstico” no hubieran 

 
5 “El rol de las mujeres en el complejo mundo de creencias antiguas era de 
fundamental importancia y no solo por el valore mágico religioso, sino 
también por la vida social, económica y política de una cultura que parece 
indicar una transmición matriarcal del poder, donde el rol reproductivo 
estaba unido a las necesidades fundamentales de las infraestructuras de la 
sociedad” [cfr. Ilaria Vitali informa los datos de un estudio del arqueólogo 
Cuenca y José de León sobre pinturas rupestres, estatuillas y otros hallazgos 
arqueológicos de las islas Canarias comisionado del Museo Canarico en 
https:// www.leggograncanaria.com] 



29 
 

encontrado en el MPCP la más grande consideración social, por lo 
menos a la par, si no incluso superior, a las actividades de la caza y de 
la pesca, la misma sociedad comunista no habría podido continuar 
subsistiendo ni siquiera bajo el simple perfil de la misma 
‘reproducción natural de la especie’. En muchas civilizaciones 
prehistóricas, si no en todas, las primeras divinidades por tanto 

representaban la mujer6. El culto de tales divinidades se transmitió 
por decenas de miles de años, llegando a dejar relativas 
“fosilizaciones”también en algunas regiones de nuestro país 
hasta hace pocos siglos7, como por ejemplo la costumbre de 

 
6 “La tierra es en la tradición [del imperio inca antes de la conquista 
(alrededor de los años Treinta del siglo XVI)] … la madre común; de sus 
vísceras nace no solo el alimento, sino el hombre mismo. La tierra prodiga 
cada bien. El culto de “Mama Pacha” [la gran diosa madre, diosa de la 
tierra, de la agricultura y de la fertilidad] es igual al culto del sol … 
hermanados los dos conceptos en la ideología indígena, nace el agrarismo, 
que significa propriedad comunitaria de los campos y religión universal del 
astro del día” [Josè Carlos Mariategui, Siete ensayos sobre la realidad 
peruana, p.80, Einaudi Ed.1972]. 
7 Entre las innumerables fuentes que documentan esta realidad elegimos 
incluir, del sitio mantenido por Caterina Brundu, un pasaje bello y eficaz: 
“de la femineidad de Cerdeña se podría hablar extensamente, ya sea de su 
tierra con su archivo ilimitado de simbologías definitivamente femeninas, 
que por su pueblo que conservó por ella una forma de leal respeto. Esta  
devoción es bien narrada por el filme de Paolo Zucca “El hombre que 
compró la luna” donde se quiere entrenar a un joven a convertirse sardo. 
Cuando este último pregunta a su “maestro” como son las mujeres sardas, 
este le responde: las sardas no son mujeres, son reinas”. Las sardas 
aparecen en pocos momentos pero pueden mover los astros, alzar las mareas, 
curar las heridas y lo hacen con sus movimientos poéticos y sus miradas que 
contienen el tempo. Son unas diosas en resumen, perfectamente conectadas 
al universo. Si hablar de matriarcado en Cerdeña quizás es osar demasiado, 
lo que es cierto es que una matrifocalidad existió y con ella el legado de una 
matrilinealidad que abre las puertas a muchas reflexiones”. 
[https://www.feminasblog.com/lignaggio-femminile-delle-donne-sarde-la-



30 
 

enterrar los muertos junto a pequeñas estatuas representativas de 
las divinidades femeninas. 

2.2. El nexo que une a las mujeres a la lucha por el comunismo 

 
La afirmación de una jerarquía entre las varias ramas de la 

producción, o sea de un determinado orden de importancia y prioridad 
entre las diversas esferas de la producción y de la actividad 
socialmente útil, entraba en contraste con la “productividad 
comunista”. El desarrollo de la producción bajo el impulso de las 
fuerzas productivas, que permitía comenzar a tener excedentes, estaba 
por tanto destinado a establecer una jerarquía entre las diferentes 
ramas de la producción y a colisionar con el carácter del MPCP. Una 
jerarquía entre las diversas ramas de la producción social no podía más 
que contraponerse directamente a la posición ocupada por la mujer en 
la comunidad comunista. 

 
matrilinearita/]. [El término familia matrifocal designa el sistema de 
organización familiar, centrado sobre la madre y la familia materna, en las 
Américas negras: Antillas francesas, Jamaica, Estados Unidos ... Este 
término acuñado por Raymond Thomas Smith se refiere a una definición 
precisa de no confundir con el matriarcado, que designa una verdadera y 
propia ginocracia, cosa que no es el caso de la matrifocalidad. Las 
sociedades que combinan ya sea una fuerte gestación de matrifocalidad que 
de matrilinealidad son designadas come tales. Para Nancie L. Solien de 
González, la familia matrifocal es “un grupo de parentela co-residencial que 
no prevee la presencia regular de un hombre en el rol de marido-padre y al 
interior del cual relaciones eficaces y continuadas principalmente entre 
parientes de la misma sangre". La autoridad sobre la esfera doméstica es 
esencialmente materna. El cónyuge, a menudo pasajero, entra a formar parte 
de la familia fundada por la mujer. https://it.frwiki.wiki/ 
wiki/Famille_matrifocale]. 

 



31 
 

La actividad de la mujer representaba de hecho, dada la inevitable 
rigidez del trabajo intrínseca en el MPCP, una rama de la producción 
destinada a sucumbir frente a los procesos de producción de 
excedentes y de relativa redefinición, en términos jerárquicos, de las 
relaciones entre las varias ramas productivas. Sus servicios, incluido 
por tanto el tiempo de trabajo empleado en la procreación y en el 
cuidado de la prole, junto al complejo de sus actividades domésticas, 
no produciendo excedentes, se volvían escasamente productivos. 

El criterio de la “productividad comunista” debía gradualmente 
dejar el lugar a un criterio operante en sentido diametralmente 
opuesto, el de la disminución del tiempo de trabajo necesario para la 
producción de bienes que aseguraban la producción de excedentes 
intercambiables, en primer lugar, con otras comunidades. En el MPCP 
el principio de la “productividad comunista” y el de la disminución del 
tiempo de trabajo necesario en la producción de una cierta cantidad de 
productos debían inevitablemente entrar en conflicto. Solo en el 
socialismo y con mayor razón en el comunismo no se determina más 
una contradicción antagónica entre estos dos diversos principios y la 
mayor producción en menor tiempo deviene la base de la misma nueva 
“productividad comunista”. El comunismo como tal (ya sea el 
primitivo o ya sea el que se  deberá inevitablemente afirmar8, o sea la 
sociedad sin clases) es portador de la “productividad comunista”. Pero 
solo el socialismo y el comunismo sobre el cual procede hoy la lucha 
de clases, a diferencia del MPCP, pueden realmente fundarse sobre la 
ley de fondo que impone que el tiempo de trabajo empleado en las 
diversas actividades humanas sea concebido en términos concretos 
como empleo socialmente útil de energías psico-físicas 

 
8 A través de la revolución proletaria mundial la construcción del socialismo 
y las Grandes Revoluciones Culturales contra las tentativas de la restauración 
capitalista. 

 



32 
 

independientemente de la específica esfera de actividad. Entonces una 
producción social no solo relativa a la realización de bienes, sino 
relativa a las más variadas formas de actividades sociales e 
intelectuales, que en el comunismo se vuelven simples funciones 
particulares al servicio de la sociedad comunista. 

En el socialismo y aún más en el comunismo,  cualquier actividad 
social de las mujeres resultará subordinada al mismo principio válido 
para todas las otras actividades sociales. La actividad relativa a la 
reproducción de la especie bajo el perfil natural asumirá por tanto el 
carácter social propio de cualquier otra actividad. Permanecerá 
probablemente también el único y último elemento de rigidez en la 
general “división del trabajo”, dado que entonces el nivel de desarrollo 
de las fuerzas productivas emancipará a las mujeres y los hombres de 
cualquier fijación a un rol cristalizado en la producción social. 

 
 

2.3. Liberación de las mujeres como lucha por la “productividad 

comunista” 

La entera historia de las mujeres hasta hoy es la historia de la 
génesis y de la completa disolución, en el curso de varias miles de 
años, de la “productividad comunista” generada por el MPCP. 
Análogamente es la historia de la lucha por la afirmación de una nueva 
“productividad comunista”. 

La historia de la sociedad humana hasta hoy estuvo caracterizada 
por una larga fase del MPCP y por una fase sucesiva relativamente 
breve marcada por el dominio de las sociedades de clase. La aparición 
de las clases tuvo origen por la afirmación de la propiedad privada de 
los medios de producción (la tierra, los rebaños, los instrumentos de 
trabajo, etc.) y por la consiguiente acumulación privada de los 



33 
 

excedentes de la producción. La historia de la opresión de las mujeres 
es la historia de las sociedades fundadas sobre la supresión de la 
“productividad comunista” y sobre la opresión de clase. La liberación 
de las mujeres requiere la afirmación de la sociedad socialista9. En 
última instancia la opresión de la mujer desaparecerá del todo solo con 
la plena afirmación de una “nueva productividad comunista”, con la 
plena abolición de las clases sociales. Las mujeres, desde el punto de 
vista del materialismo histórico, están interesadas en el comunismo 
tanto como el proletariado. La cuestión de la liberación de las mujeres 
de su opresión es un lado de la afirmación del proletariado como clase 
dominante y de su extinción en el marco de una sociedad sin clases. 
No es y no puede ser en última instancia nada diverso de la cuestión 
de la lucha por el comunismo. Es articulación y parte integrante y 
decisiva de esta lucha. 

En una sociedad dividida en clases, las mujeres de las clases 
reacionarias asumen regularmente el punto de vista de los intereses de 
la propia clase y por tanto también cuando se oponen a la opresión de 
las mujeres, lo hacen solo respecto a algunos lados, a algunas 
cuestiones y, mientras hacen esto, se alinean con un sistema social que 
reproduce sobre un plano general la opresión de las mujeres. 
Consecuentemente las mujeres de la burguesía (el feminismo burgués 
y pequeño-burgués) usan la cuestión de la opresión de la mujer para 
dividir el proletariado y para oponerse enérgicamente a la revolución 
proletaria y al socialismo. 

La lucha por la liberación de las mujeres es parte de la revolución 
proletaria y en el socialismo de las Grandes Revoluciones Culturales 
proletarias por la transición al comunismo. Sin la centralidad de la 

 
9 Primera y única sociedad de clase fundada sobre los intereses de las masas 
populares, sobre el dominio de la mayoría sobre la minoría y sobre el 
principio de la lucha por el comunismo. 

 



34 
 

lucha por el socialismo y por la “productividad comunista” la bandera 
de la lucha por la liberación de la mujer es en el mejor de los casos 
confusión ideológica y en el peor una bandera de las mujeres de la 
burguesía y de la pequeña burguesía privilegiada para combatir al 
proletariado. Para alimentar entonces las contradicciones entre las 
mujeres y los hombres de las clases oprimidas y explotadas, con el 
objetivo de volver las relaciones lo más antagónicas posibles, con el 
fin de disgregar procesos y organizaciones colectivas que se mueven 
en la dirección de la construcción del partido por la revolución 
proletaria y por la instauración de un Nuevo Estado sobre la vía del 
socialismo. 

El criterio de la lucha por la afirmación de la “productividad 
comunista” es el único criterio realmente decisivo como guía de la 
lucha por la liberación de las mujeres. Todos los otros son criterios 
complementarios, en parte secundarios, en parte incluso superfluos. 
La diferencia entre las comunistas y las feministas, se presenten o no 
como “marxistas”, “anticapitalistas”, “proletarias”, es entonces una 
irreductible diferencia de clase, de concepción del mundo, de 
programa, de praxis.  

 

2.4. La repartición comunista de los productos del trabajo y la 

repartición de forma privada 

El MPCP como tal imponía la distribución de los eventuales 
limitados excedentes sobre una base groseramente igualitaria10. En el 

 
10 Esta repartición podía ocurrir en forma directa en el plano de la repartición 
de los productos de la caza, de la pesca, de la cría de ganado o, en un estadio 
superior del comunismo, como trabajo de un determinado núcleo familiar 
sobre una parcela de tierra dejándoles la posesión, sobre bases igualitarias, 
por la comunidad. Esta última mantenía de todos modos la propiedad 



35 
 

propio interior no admitía entonces el intercambio entre valores de uso 
relativos a tales excedentes. Las relaciones de producción comunistas 
tendían a obstaculizar la posibilidad de que los eventuales excedentes 
se tradujeran directamente en formas de propiedad privada en el 
interior de la comunidad. 

El MPCP era sin embargo tal solo en el interior de las 
comunidades indiviuales. Éstas se contraponían entre ellas como 
productores privados. Por tanto inicialmente los excedentes, aunque 
pudieran resultar limitados por importe y extensión, eran también 
intercambiados a lo largo de la línea de confín entre las diversas 
comunidades. En tal modo emergía y se desarrollaba una específica 
relación social, como la representada por el intercambio, que iba a 
contradecir en última instancia las leyes y el espíritu de las 
comunidades comunistas. 

Con el intercambio en los confines de las comunidades venía 
progresivamente introducida una nueva ley económico-social 
caracterizada por el principio de la producción no por el sustento de 
formas igualitarias de los miembros de la comunidad, sino por el 
intercambio de valores de uso. Por muy marginal que pudiese resultar 
inicialmente el rol de tal producción en función del intercambio de los 
valores de uso, en este modo venía introducido un principio que ponía 
en primer plano el carácter de productor privado de la comunidad 
individual. Así el intercambio se volvía un intercambio de mercancías 
en función de la obtención de valores de uso. Nuevos productos eran 
obtenidos no a través del trabajo directo de la comunidad, sino a través 
del intercambio con otros productos del trabajo. La aparición y la 
extensión del intercambio en el plano de las relaciones entre las 
diversas comunidades llevaba a quebrar, gradualmente con resultados 

 
impidiendo la manipulación o sea la cesión a otros miembros de la 
comunidad. 

 



36 
 

catastróficos, una de las leyes de fondo del MPCP, esa de la repartición 
igualitaria de los productos del trabajo comunitario, sustituyendo con 
ella, aunque en manera marginal para toda una larguísima fase 
histórica, el principio de la repartición de los productos obtenidos por 
el intercambio. Por toda una larga fase, los productos obtenidos con el 
intercambio continuaron a su vez siendo redistribuidos de forma 
igualitaria entre los miembros de la comunidad, pero la mediación del 
intercambio, rompiendo la directa repartición igualitaria de los 
productos del trabajo, introducía por primera vez en la historia de la 
humanidad la posibilidad de que los productos obtenidos con el 
intercambio fuesen repartidos sobre la base del criterio de la propiedad 
privada de los medios de producción.  

     
 

2.5. Aparición de la propiedad privada y disolución de la sociedad 
comunista 

      Mientras los intercambios se volvían efectivamente más amplios e 
intensos mucho más esta simple posibilidad debía terminar por 
traducirse en realidad. Esto, en particular, allá donde las condiciones 
geográficas, ambientales, climáticas permitían y favorecían todo esto. 
Los excedentes intercambiados con otras comunidades debían al final 
traducirse así en una posesión de nuevos productos, que se 
presentaban como forma de un nuevo tipo de riqueza social. Las ramas 
de la producción que generaban excedentes para el intercambio 
terminaban por presentarse como condición necesaria para la 
apropiación de esta nueva forma de riqueza social. 
      Lentamente, pero progresivamente, estas ramas debían emerger 
entre las otras ramas de la producción social comunista. Se realizaba 
así un orden jerárquico entre las ramas de la producción en detrimento 



37 
 

del principio de la productividad comunista de la equivalencia entre 
los trabajos en base a su funcionalidad, a la satisfacción de las 
exigencias y de las necesidades sociales, a su utilidad. Esta nueva 
jerarquización entre las ramas de la producción tendía a favorecer el 
primado de las ramas de la producción ocupadas en el intercambio 
para la obtención de otros valores de uso. Las mercancías adquiridas 
a través del intercambio, en vez de que a través de la directa actividad 
productiva, iban así a acumularse en las manos de los productores de 
tales ramas de la producción. De hecho, por un lado las ramas de la 
producción ocupadas en el intercambio empezaban a diferenciarse de 
las otras ramas empeñadas en la distribución igualitaria de los 
productos del trabajo; por el otro lado se determinaban ahora todas las 
condiciones para que los productos obtenidos con el intercambio 
empezaran a estacionarse en las manos de determinados productores 
de determinadas ramas de la producción, terminando con el tiempo en 
transformarse en una acumulación de riquezas privadas. 

Los prisioneros de guerra, que eran generalmente integrados a las 
actividades productivas de las comunidades comunistas, empezaron a 
ser usados para el trabajo en las ramas de la producción dedicadas al 
intercambio y los propietarios de esclavos se apropiaban entonces de 
ulteriores tipologías de valores de uso, que en la antigüedad 
constituían la forma de la riqueza social. Consolidada la propiedad 
privada de los excedentes de los valores de uso obtenidos con el 
intercambio, por un lado el sistema del intercambio comenzó a 
penetrar también en el interior de las comnidades; por el otro se reveló 
como el sistema de esclavitud pudiese multiplicar la producción de 
excedentes ya sea dirigidas al intercambio, ya sea destinadas a 
incrementar las riquezas privadas. La esclavitud podía complementar 
los intercambios e iniciar a predominar ampliamente sobre tales 
relaciones, por estar en grado de producir un verdadero y propio plus-
producto social para ventaja de los propietarios de esclavos. 



38 
 

De este modo, de la sociedad comunista no quedaron más que 
residuos y las desigualdades económico-sociales se convirtieron 
orgánicamente en desigualdades de clase, base del surgimiento y de la 
formación del Estado. Sabemos ya que las mujeres fueron las primeras 
en sufrir el contragolpe de tales transformaciones. 

 

2.6. F. Engels sobre la génesis de la propiedad privada 

Al inicio del Capítulo IX del texto “El Origen de la familia, de la 
Propiedad privada y del Estado”, F. Engels aclara que para explicar 
la disolución del MPCP y el nacimiento de la propiedad privada “El 
Capital de Marx nos será tan necesario como el libro de Morgan”11 
(p.613). En las comunidades comunistas “no hay lugar para el 
dominio y para la servidumbre”, esto según Engels “constituye su 
grandeza, pero también su límite” (p.613, citado). 

El nacimiento de la propiedad privada se presenta en sus albores 
solo como resultado de una diversa división del trabajo y 
precisamente, dice Engels, esto se determina con la domesticación y 
la cría del ganado (p.614). “Tribus de pastores se separaron de la 
restante masa de bárbaros: primera gran división social del trabajo. 
Las tribus de pastores producían víveres no solo en cantidad mayor 
respecto a los otros bárbaros, sino también de diversa calidad. Esas 
tribus tenían respecto a las otros no solo más leche, lácteos y carne, 
sino también pieles, lana, pelo caprino e hilos y tejidos que 
aumentaban con el aumento de la calidad de la materia prima. Con 

 
11 Marx-Engels Obras Completas XXVI (La ciudad del sol, mayo 

de 2020; el volumen incluye entre otros los Cuadernos etno-
antropológicos de Marx y El origen de la familia, de la propriedad 
privada y del Estato de Engels). 

 



39 
 

eso se vuelve posible por primera vez un intercambio regular. En los 
estadios anteriores podían ocurrir solo intercambios ocasionales… 
pero ahora después de la separación de las tribus de pastores, 
encontramos ya existentes todas las condiciones para el intercambio 
entre los miembros de tribus diferentes… el principal artículo que las 
tribus de pastores ofrecían a cambio a los vecinos era el ganado; él 
se volvió la mercancía en base a la cual eran valoradas todas las 
otras, y que en cualquier parte era aceptada gustosamente en el 
intercambio con esas; en breve el ganado asumió la función de dinero 
y ya en este estadío era usado como dinero. Tal era la necesidad y la 
rapidez con la cual se desarrollaba ya al inicio del intercambio de las 
mercancías, la necesidad de una mercancía-dinero” (p.615). “Se 
sentía la necesidad de introducir nuevas fuerzas-trabajo. La guerra 
las proporcionó y los prisioneros de guerra fueron trasnformados en 
esclavos. La primera gran división social del trabajo… lleva consigo 
necesariamente la esclavitud. De la primera gran división social del 
trabajo nació la primera gran división de la sociedad en dos clases, 
amos y esclavos, explotadores y explotados” (p.616). 

Las tribus dedicadas inicialmente a la cría de ganado eran 
prevalentemente nómadas, por tanto entraban fácilmente en relación 
con varias comunidades de tipo sedentarias. Por tanto tales tribus 
desarrollaban un rol de primer plano en el desarrollo de los 
intercambios, hasta la misma introducción de una primera forma aún 
particular de dinero, representada precisamente por el mismo ganado. 
Los excedentes del consumo de las tribus, una vez canalizadas al 
sistema de los intercambios, se transformaban en riqueza social para 
los productores de las ramas relativas a tales excedentes, generaban la 
propiedad privada e impulsaban a incrementarla. Esto se traducía en 
la necesidad de encontrar nuevas fuerzas laborales y relativamente en 
grandes cantidades. De aquí surge precisamente la formación de la 
esclavitud.  



40 
 

Capítulo 3. ESTADIOS Y LÍNEAS DE DESARROLLO DEL MPCP 

3.1. Tres estadios del comunismo primitivo 

El comunismo primitivo fundado sobre la propiedad común de los 
medios de producción y sobre el trabajo cooperativo tenía en sí 
también relevantes antídotos para la penetración de relaciones basadas 
en la propiedad privada en el ámbito de la comunidad individual. Estos 
antídotos no eran otra cosa sino las mismas relaciones de producción 
y de propiedad comunistas que, como tales, desarrollaban un potente 
rol de contracorriente a la aparición y al desarrollo de la propiedad 
privada. Esta contracorriente era mucho más fuerte y decisiva mientras 
la comunidad comunista estaba menos implicada en los intercambios 
y en su extensión. Lo que entonces diferenciaba las variadas 
comunidades comunistas bajo el perfil geográfico, ambiental, 
climático, etc., las diferenciaba también bajo el perfil de las 
condiciones más o menos favorables al desarrollo de los intercambios 
entre diversas comunidades. Estas diferenciaciones explican la 
diferencia entre las formas fundamentales asumidas, después de una 
cierta fase inicial, por el MPCP. 

Una vez entradas en una primera fase de expansión, las 
comunidades comunistas podían, en una segunda fase intermedia, 
seguir sucesivamente dos vías evolutivas diversas, si bien ambas van 
a desembocar, en una sucesiva y tercera fas,e que acarrean su 
decadencia y disolución del MPCP. 

El curso completo, relativo al pasaje de la primera a la tercera fase 
del MPCP, podía sin embargo completarse solo cuando no intervenían 
factores externos a la comunidad. Factores que, por ej., podían 
intervenir con resultados catastróficos antes del inicio de la natural 
fase de disolución y decadencia, haciendo entonces precipitar una 



41 
 

sociedad comunista aún suficientemmente floreciente en el abismo del 
exterminio en masa y de un esclavismo impuesto con la fuerza de las 
armas. Esto podía ocurrir sin que resultaran maduras, bajo el perfil del 
desarrollo de las fuerzas productivas, las condiciones para el paso del 
MPCP a una fase social efectivamente superior. 

De tal modo, en el caso de la intervención de tales factores, la 
supresión violenta de las sociedades comunitarias caracterizadas por 
una segunda fase aún evolutiva del MPCP se traducía necesariamente 
en un doble daño: 1) el dato en sí relativo a tal evento catastrófico; 2) 
la imposibilidad de conseguir un autónomo desarrollo de las fuerzas 
productivas necesarias para el paso al sistema esclavista. Como es bien 
evidenciado por el materialismo histórico, el MPCP, a pesar de que 
haya marcado una fase ejemplar a cuyos principios la humanidad 
deberá regresar sobre bases materiales infinitamente más ricas y 
desarrolladas, debía necesariamente, llegado a un cierto punto, 
volverse reaccionario. Cuando estaba caracterizado por un libre 
desarrollo, por tanto terminada la segunda fase expansiva y generadas 
entonces todas las condiciones materiales necesarias para el paso a un 
diferente y superior modo de producción, debía necesariamente obrar 
como un freno al desarrollo de las fuerzas productivas y por tanto 
obstaculizar el relativo proceso histórico y económico-social. 

 

3.2. Diversas líneas de desarrollo del comunismo primitivo 

Los elementos que hasta aquí fueron considerados llevan a la 
necesidad de profundización de la cuestión de las diversas líneas que 
se desenvuelven en el curso de la evolución del MPCP. 

Una primera línea es la relativa a la irrupción de Estados 
reprentantes y portadores de modos de producción más desarrollados, 



42 
 

que pone en discusión la misma supervivencia de las sociedades 
basadas en un estadio aún parcialmente expansivo del MPCP. En tal 
caso tenemos una interrupción de esta fase específica del desarrollo de 
la humanidad que abre una evolución particularmente favorable  a un 
curso sucesivo que desembocará generalmente en la afirmación del 
“capitalismo burocrático”12. 

Una segunda línea es relativa al libre desarrollo de las sociedades 
comunitarias. En efecto a su vez ella se bifurca. En tal caso la 
distinción está entre el curso de esas comunidades comunistas menos 
implicadas, por motivos geográficos, climáticos, ambientales, etc., de 
los procesos de extensión y desarrollo de los intercambios, y el curso 
de esas sociedades en cambio, más abiertas a tales intercambios y por 
tanto más sujetas al desarrollo de la afirmación de las primeras formas 
de propiedad privada, con un paso al esclavismo relativamente veloz. 
Mientas en el primer caso tenemos un desarrollo que tiende a 
introducir solo muy lentamente elementos del Modo de Producción 
Esclavista, en el segundo caso el paso se desarrolla en tiempos mucho 
más cercanos y en formas más radicales.  

 
 
 

 
12 “Entrevista al Presidente Gonzalo del Partito Comunista del Perù 
“(http://www.pagina-libre.org/MPP-
A/Textos/PCP1989/Entrevista_5.html). Victor O.Martin Martin “El 
concepto de capitalismo burocratico” (https://gisas.webs. 
ull.es/Eventos/2011_Seminario_CB/004.pdf). Nueva Hegemonía, La 
tesis del capitalismo burocrático es una tesis marxista-leninista-maoísta 
(presentación a cargo de Nuova Hegemonía del documento del Partito 
Comunista de Brasil-Franja Roja, en www.nuovaegemonia.com).. 

 
 



43 
 

3.3. La lucha contra las teorías liberales relativas al comunismo 

primitivo y al origen del Estado 

 
 
El materialismo histórico afirma la necesidad de una adecuada 

consideración, en el plano teórico, de la cuestión de los estadíos y de 
las formas de desarrollo y decadencia del MPCP. Considera como 
reaccionarias las teorías sobre la evolución del MPCP, que provienen 
del liberalismo burgués y del materialismo mecanicista, positivista y 
sociologista y considera plenamente actual y de gran relevancia 
política la lucha teórico-ideológica contra su perdurante actual 
influencia. 

Estas teorías burguesas, sean ellas liberales de derecha o 
pseudomarxistas se caracterizan por el hecho: a) de confundir un 
estadio aún relativamente expansivo del MPCP con un tercer estadio 
caracterizado por su decadencia y disolución, b) de considerar en 
última instancia como un progreso histórico y económico-social la 
irrupción violenta de las conquistas Españolas, Portuguesas, etc., en el 
marco de las sociedades comunistas, caracterizadas por un grado aún 
expansivo de desarrollo del MPCP. 

Respecto al primer punto, caen en el error de considerar 
históricamente y económicamente superadas una serie de formaciones 
económico-sociales que, en realidad, tenían aún caracteres 
progresivos ya que eran susceptibles, sin excesivos conflictos internos, 
a posteriores desarrollos de las fuerzas productivas13.  

 
13 Se trata per ej. del mismo enfoque teórico y metodológico que equipara el 
absolutismo feudal con su fase terminal de decadencia y disolución y que por 
tanto no individualiza en la afirmación del absolutismo un estadio 
relativamente progresivo. Esto por tanto ya sea respecto al precedente estadio 
de desarrollo, o ya sea precisamente respecto al tercer estadio de crisis 



44 
 

Respecto al segundo punto, hacen propia la teoría según la cual 
los imperios coloniales en América Latina y en Centro-América 
hubieran abierto el camino a un desarrollo social que hoy resultaría 
plenamente capitalista en el plano de la afirmación del capitalismo 
industrial (llegando así a negar la formación y la existencia del 
Capitalismo Burocrático en tales áreas continentales). De tal modo 
terminan por hacer propia y por reproducir una visión que responde 
doblemente a los intereses del semi-feudalismo y del imperialismo. 

Tales concepciones se acompañan generalmente a la atribución de 
un carácter estatal a la organización relativamente centralizada de una 
serie de comunidades comunistas. Esto con la consecuencia de 
contribuir a la fundación de una teoría revisionista (Estado como 
expresión de la “sociedad civil”) y trotskista (Estado bonapartista) del 
Estado entendido como organización burocrática por encima de la 
sociedad. Eso implica la negación de las tesis de fondo del marxismo, 
según las cuales el Estado puede ser solo expresión de clases sociales 
antagónicas entre ellas y por tanto solo un producto de un antagonismo 
efectivo. Un clásico ejemplo de estas concepciones liberales y 
trotskistas acerca de la génesis del Estado en el interior de la sociedad 
antigua es la tesis del Estado Tributario, fundada sobre la inversión de 
la relación entre formación de la propiedad privada y el surgimiento 
de las desigualdades de clase. De hecho se trata de teorías que 
interpretan la génesis del Estado como un evento originario fundado 
sobre la existencia de funciones sustancialmente relativas a una 
gestión administrativa. 

 
terminal. Vale la pena subrayar como el estadio relativo al aboslutismo 
feudal, represente, según la teoría marxista-leninista de A. Gramsci, un 
eslabón ausente en el desarrollo histórico y económico-social de lo que se  
volverá, a partir de 1861, la “nación italiana”. Esto con relativas decisivas 
consecuencias acerca de los caracteres estructurales de atraso del sucesivo 
desarrollo capitalista e imperialista. 



45 
 

Según tal tesis el Estado, considerado en sí como “máquina 
burocrática”, habría hecho autónomamente su aparición sobre la 
escena histórico-social como máquina de extorsión de tributos para 
dañar a las comunidades y para ventaja de la “burocracia estatal”. Las 
tesis pseudomarxistas integran el todo sosteniendo que, con el 
consiguiente desarrollo y crecimiento de las “capas burocráticas”, se 
habría desarrollado una propiedad privada sobre cuya base se habrían 
podido implantar y generalizar las relaciones esclavistas. Esto a través 
del mecanismo de la reducción en esclavitud de los campesinos no 
más en grado de corresponder a los tributos solicitados por el Estado. 

 

3.4. Para una síntesis: la lucha teórica contra las teorías liberales de 

derecha y de “izquierda” 

Estas teorías son apologetas de la disolución del comunismo 
primitivo por obra de más “progresistas” modos de producción, entre 
los cuales está por ejemplo el esclavismo y el modo de producción 
feudal y por tanto, de hecho, sostenedoras de un presunto carácter 
progresivo de las conquistas del siglo dieciséis y, sucesivamente, del 
colonialismo capitalista y del imperialista. Entonces se traducen en 
general, y no solo respecto a los países objeto de las conquistas 
españolas y portuguesas, en las teorías que sostienen la tesis del 
progresivo desarrollo capitalista industrial al interior de los países 
oprimidos por el imperialismo y por el gravamen semifeudal. Se trata 
de tomar distancia del falso “materialismo histórico” del revisionismo 
socialdemocrático y de sus variantes mecanicistas oportunistas de 
“izquierda”. Este revisionismo no hizo otra cosa que radicalizar, aún 
si fue en modo formalmente crítico, el punto de vista liberal. Este falso 
“Materialismo histórico” se perpetúa hoy a partir de aquel de impronta 
positivista, socialdemocrática y típico de la segunda internacional 



46 
 

presente hasta las primeras décadas del siglo pasado. En Italia el 
togliattismo, a partir de la II guerra mundial, representó una versión 
particular de tal “materialismo histórico”, desembarcando en la 
formación de un verdadero y propio bloque intelectual crociano-
revisionista. Al terminar los años Cincuenta se impuso una nueva 
forma de tal “materialismo” de tipo sociologista, empirista-
científicista y subjetivista. Tuvimos así esa forma de “materialismo 
histórico” que caracterizó la “Nueva Izquierda” y que se extendió en 
los decenios sucesivos caracterizando y condicionando los 
movimientos y las luchas potencialmente revolucionarias de ese 
periodo. En la piel de la “Nueva Izquierda” se afirmó así una 
“marxismo crítico” indisolublemente conectado a tendencias como el 
obrerismo, el trotskijsmo, el bordiguismo y el sindicalismo 
revolucionario, etc. Mao decía que para derrotar realmente las ideas 
erradas se necesita pasarles por arriba con la escoba. Hasta hoy en 
nuestro país, respecto a las cuestiones que estamos enfrentando, esto 
realmente no ha sucedido aún. 

 
 

  



47 
 

Cap. 4. SOBRE LA TEORÍA DEL MODO DE PRODUCCIÓN 
ASIÁTICO 

 
 

4.1. La forma asiática de la disolución del comunismo primitivo 

 
En el MPCP como tal no podía darse una acumulación privada de 

las “riquezas”al interior de uno14 o más puntos de las mismas 
comunidades. La ausencia o la limitada extensión de los intercambios, 
así como el importe relativo de los mismos bajo el perfil cuantitativo, 
era una característica general típica de la fase expansiva del MPCP. 
No podía traer una acumulación de “riquezas” privadas al interior de 
las comunidades comunistas y, como consecuencia, no podía ni 
siquiera determinarse un proceso de disolución del MPCP. No podían 
formarse las clases sociales y no podía surgir el Estado. No subsistían 
entonces condiciones que pudieran llevar a la transición hacia el Modo 
de producción esclavista [MPS]15. Una limitada extensión de los 
intercambios en una fase aún expansiva o aún relativamente madura 

 
14 Ya consideramos críticamente, en los párrafos precedentes, la tesis que ve 
la afirmación de la propiedad privada como consecuencia de una 
acumulación de las riquezas, en términos de cantidad y variedad de valores 
de uso diversos, para ventaja de las capas de las ”instituciones” que se 
constituyeron para responder a unas funciones centralizadas del gobierno de 
las comunidades comunistas (por ej. las obras de irrigación al servicio de la 
entera comunidad, la “búsqueda científica”, la transmisión de los 
conocimientos, la guerra). 
15 “En el mundo antiguo la influencia del comercio y el desarrollo del capital 
comercial desembocan siempre en la economía esclavista” [Marx, El 
Capital, III, Ed. Riuniti, Roma, 1974, p.397]. 



48 
 

del MPCP se traducía en el hecho de que eventuales excedentes fueran 
reinvertidos en modo comunitario y por tanto al interior de las mismas 
comunidades. En determinadas circunstancias relativas a un cierto 
grado de aislamiento se desarrollaron entonces formas sociales 
comunistas capaces de reproducirse con escasas modificaciones por 
milenios hasta quebrarse, aún antes de haber entrado en una fase de 
decadencia,  en el impacto violento con otros sistemas de producción. 
Terminando así por ser disgregadas, disueltas o incluso parcialmente 
englobadas16, al interior de sistemas económicamente más avanzados. 
Esta es precisamente una línea de evolución unida a las conquistas 
coloniales españolas y portuguesas del siglo XVI.  

Distinto es sin embargo el caso de la línea asiática de la fase 
terminal del MPCP. En tal caso tenemos solo el hecho de que el 
completamiento de la transición del MPCP al MPS ocurre en forma 
natural o sea sin sucumbir en el conflicto con las potencias coloniales 
como precisamente ocurrió en América Central y Latina. La línea 
asiática se caracteriza entonces solo por un proceso de disolución del 
MPCP mucho más lento del que caracterizó, por ej., la línea evolutiva 
que se determinó en  Europa17.   

 
16 Mariategui, haciendo un paralelo entre la economía peruana en particular 
en la región andina de los años Treinta del siglo pasado y aquella de Rusia de 
finales del siglo XIX afirma: “Del mismo modo el feudalismo dejó sobrevivir 
las comunidades rurales en Rusia, país con el cual es siempre interesante 
hacer un paralelismo porque estos países agrícolas y semifeudales se 
acercan más a su proceso histórico [relativo a Perú, ndr] que a aquel de los 
países capitalistas del Occidente” (citado, p.89). 
17 La teoría de Gramsci de la Revolución-Pasiva relativa a las formas que 
pueden ser asumidas (regresivas o progresivas) por la transición entre 
diversos modos de producción puede representar una referencia útil para el 
estudio y el tratamiento de estas cuestiones. 

 



49 
 

La transición al MPS se determina entonces en una forma más bien 
regresiva respecto a la representada por la forma europea. En el primer 
caso la formación de las desigualdades sociales ocurre sobre la base 
de la disolución de un MPCP parcialmente cerrado a los intercambios 
con otras comunidades, caracterizado principalmente por relaciones 
agrícolas que pudieron mantenerse por fases temporales prolongadas, 
desarrollando organizaciones sociales centralizadas relativas a 
espacios económicos delimitados por confines geográficos 
particularmente extendidos. El desarrollo de las desigualdades debido 
a los intercambios con otras comunidades, que lleva a la disolución de 
estas sociedades comunitarias, se determina con gran lentitud. La 
propiedad privada surgida en varios puntos de la comunidad, con la 
relativa formación de una clase de propietarios de riquezas sociales, 
retroactúa sobre las organizaciones institucionales centralizadas de las 
comunidades llevando a su transformación en efectivos aparatos 
estatales. En máquinas burocrático-militares operantes por tanto al 
servicio de los intereses de estratos sociales ya dominantes bajo el 
perfil económico que necesitan la coacción ejercida por aparatos 
estatales para mantener tal dominio. La afirmación del sistema 
esclavista en función del incremento de las riquezas para los estratos 
sociales privilegiados es así alimentado gracias al uso de la violencia 
ejercida por el Estado. Este marco estatal tiende sucesivamente a 
volverse entonces la base de formas feudales diversas de aquellas 
europeas. 

La línea asiática probablemente caracterizó Asia en su complejo y 
no solo la India, ya que parece que hayan existido relevantes 
diferencias, respecto a las formas de la génesis y del desarrollo del 
feudalismo, entre la misma India y China.  Sigue, al menos en parte, 
la línea asiática también el proceso que llevará al feudalismo 
autocrático ruso y aquel que se determinará en los países restantes de 
Europa Oriental. 



50 
 

Japón sigue un camino propio. No se puede en absoluto hacer 
volver el desarrollo económico-social de tal país en la línea 
característica del desarrollo asiático. De hecho en sus pasajes 
sucesivos, el tipo de transición económica característica de Japón 
puede ser comparado a la forma de transición alemana entre 
feudalismo y capitalismo. Las persistentes formas políticas feudales 
de Japón como precisamente de la misma Alemania, eran al menos en 
parte regresivas, pero no el contenido económico capitalista que se 
desarrollaba bajo tales formas y que llevó sucesivamente a la 
formación de una relevante potencia imperialistas. 

 
 

4.2. Para la crítica de la teoría del Modo de Producción Asiático  

El planteamiento que aquí se propone choca por tanto con otro 
cierto planteamiento en última instancia revisionista, lleva a sostener, 
utilizando algunos pasajes de los bosquejos de Marx18, que no se trata 
de una cuestión de líneas diversas de evolución y disolución del 
comunismo primitivo, sino del surgimiento de un nuevo Modo de 
producción no más comunista pero tampoco esclavista: el llamado 
“Modo de producción asiático” [MPA) caracterizado por la presencia 
y por el rol despótico de una casta burocrática que se consitituyó en 
Estado, aún permaneciendo la ausencia de una división de la sociedad 
en grupos sociales caracterizados por intereses antagónicos. 
  

 
18 “Sobre las sociedades precapitalistas” (Feltrinelli, 1970) 



51 
 

Puesta en estos términos la teoría del MPA19 se presenta como una 
tentativa de fundar una concepción anarco-liberal20 y trotskista del 
Estado concebida como intrínsecamente “totalitaria” y “reaccionaria”, 
con el relativo deterioramiento de la relación entre la génesis de las 
clases sociales y la del Estado. Este último, cristalizándose, habría sido 
precisamente el artífice del nacimiento de la división de la sociedad en 
clases en las sociedades caracterizadas por el llamado MPA. 

La formación de un régimen comunista caracterizado por la 
centralización de las funciones de gobierno en las manos de una clase 
representativa de los intereses de la comunidad es así interpretado 
como formación de un primer embrión estatal que, una vez que 
constituido, habría iniciado la imposición de tributos de variado tipo a 
la misma comunidad en función de la salvaguardia y del 
enriquecimiento de tal capa emergente. 

Este tipo de concepciones antimarxistas son obviamente 
funcionales a la definición de una línea interpretativa llevada a 
sostener una teoría revisionista del Estado apta para interpretar no solo 
el MPA, sino también fenómenos como esos representados por el 
fascismo e incluso esos relativos a la restauración del capitalismo en 
la URSS y en China. 

 
 

4.3. Las tesis de Josè Carlos Mariategui y Alberto Passos Guimarães: 

breve nota sobre las comunidades comunistas en América Latina  

 
19 Véase por ej. el reconocido texto de Sofri Gianni, “El modo de producción 
asiático”, (Pequeña biblioteca Einaudi, 1969). 
20 Piénsese en las disposiciones semi-anárquicas y consejistas de Aleksandra 
Kollantaj, principal dirigente de la fracción antileninista de la Oposición 
obrera.  



52 
 

Es errado considerar que las comunidades comunistas primitivas 
no pudiesen elaborar, sin dar vida a algún aparato estatal, funciones de 
gobierno centralizadas21 capaces de promover la constitución de 
específicas “capas” especializadas (“técnicos” encargados de la 
construcción de obras de relevancia colectiva, “expertos” diputados en 
la transmisión de los conocimientos, guerreros, etc.). Por mucho que 
tales funciones pudieran asumir formas autoritarias en vez de 
democráticas, es erróneo ver en todo esto el surgimiento embrional de 
un aparato estatal o la delineación de una primera manifestación de la 
división en clases de la sociedad. 

El surgimiento de la división en clases de la sociedad es un 
producto de la disolución del comunismo primitivo que, de por sí, 
nada tiene que ver con una división del trabajo que, a causa de la 
limitada productividad general del trabajo22, en determinadas 
condiciones, se fija dando lugar a “capas” encargadas de funciones de 
gobierno. Tales formas, lejos de ser parasitarias como en el caso de los 
estados reaccionarios de las sociedades divididas en clases (Estado 
esclavista, feudal o capitalista), resultaban en cambio en la comunidad 
comunista formas productivas23 como todas las otras actividades 

 
21 “El comunismo inca –que no puede ser negado o disminuido solo por el 
hecho de haberse desarrollado bajo el dominio autocrático de los Incas- fue 
llamado, por tanto, comunismo agrario” (Mariategui, Siete ensayos…, 
citado, p.80) 

22 Aquí con el concepto de “productividad” se hace referencia a la categoría 
de la “productividad comunista”.      
23 Aquí con el concepto de “productivdad” se hace referencia a una relación 
cuantitativa de carácter histórico-social. Productiva, en una sociedad 
comunista, es cualquier actividad apta para la satisfacción de necesidades 
humanas sociales, independientemente de cualquier criterio cuantitativo, si 
no el puro, simple, concreto tiempo de trabajo empleado, relativo al monto 
de bienes producidos. Un determinado tiempo de trabajo gastado en 
actividades socialmente necesarias es produuctivo en el mismo modo 



53 
 

relativas a las otras ramas de la producción (y por tanto entre el resto 
también a esa rama particular de ella entonces representada por la 
“economía doméstica”). 

El surgimiento del Estado, por ser manifestación de la 
incompatibilidad del antagonismo de clase y por ser máquina 
burocrática-estatal parasitaria al servicio de la clase dominante, resulta 
relativo a condiciones sociales que no tenían nada que ver con el 
surgimiento de las “capas” especializadas en el interior de las 
comunidades comunistas. Queremos por ejemplo citar, con este 
propósito, las tesis de dos importantes marxistas-leninistas de América 
Latina. Partamos de la inmortal figura de José Carlos Mariátegui 24 

fundador en 1928 del Partido Comunista de Perú adherido a la Tercera 
Internacional, conocido también como el Gramsci de América Latina. 
Mariategui en su más notable e importante obra “Siete ensayos sobre 
la realidad peruana”25 (1928, Lima) expone, entre otras cosas, los 
rasgos fundamentales de un MPCP aún floreciente, vigente en el 
imperio inca antes de la conquista26 española (siglo XVI).  Mariategui 
en las primeras páginas de su obra evidencia el carácter comunitario, 
por él definido como socialista27 del sistema de producción vigente en 

 
independientemente del determinado campo de actividad. Al contrario, en el 
capitalismo es, por ejemplo, productivo solo el trabajo que produce plusvalor. 
24 Moquegua, 14 de junio de 1894 – Lima, 16 de abril de 1930. 
25 Citado. 
26 Formalmente la conquista inició con las empresas de Francisco Pizarro 
González (Trujillo, Castilla 1478-Lima, 1541) al servicio del colonialismo 
feudal español. 
27 “Hasta la Conquista se desenvolvió en el Perú una economía que brotaba 
espontánea y libremente del suelo y la gente peruanos. En el Imperio de los 
Incas, agrupación de comunas agrícolas y sedentarias, lo más interesante 
era la economía. Todos los testimonios históricos coinciden en la aserción 
de que el pueblo inkaico —laborioso, disciplinado, panteísta y sencillo— 
vivía con bienestar material. Las subsistencias abundaban; la población 
crecía. El Imperio ignoró radicalmente el problema de Malthus. La 



54 
 

el imperio inca. Sus tesis van en la dirección de considerar este sistema 
de producción comunitario como una forma desarrollada de la 
“sociedad comunista primitiva” en vez de, como es acostumbrado 
sostener, una expresión del llamado MPA. Mariategui se impulsa 
hasta el punto de sostener que huellas sustanciales de tal MPCP 
subsistían aún en los años Treinta en Perú: “En los Andes está vigente 
la estructura económica feudal nacida de la Conquista en la cual aún 
subsisten formas concretas de economía comunista indígena”28 . 

Mariategui sostiene que en el antiguo Perú la producción y la 
propiedad comunitaria hayan desempeñado en el tiempo un rol 

 
organización colectivista, regida por los Incas, había enervado [inibito ndr] 
en los indios el impulso individual; pero había desarrollado 
extraordinariamente en ellos, en provecho de este régimen económico, el 
hábito de una humilde y religiosa obediencia a su deber social. Los Incas 
sacaban toda la utilidad social posible de esta virtud de su pueblo, 
valorizaban el vasto territorio del Imperio construyendo caminos, canales, 
etc., lo extendían sometiendo a su autoridad tribus vecinas. El trabajo 
colectivo, el esfuerzo común, se empleaban fructuosamente en fines sociales. 
Los conquistadores españoles destruyeron, sin poder naturalmente 
reemplazarla, esta formidable máquina de producción. La sociedad 
indígena, la economía incaica, se descompusieron y anonadaron 
completamente al golpe de la conquista. Rotos los vínculos de su unidad, la 
nación se disolvió en comunidades dispersas. El trabajo indígena cesó de 
funcionar de un modo solidario y orgánico. Los conquistadores no se 
ocuparon casi sino de distribuirse y disputarse el pingüe botín de guerra. 
Despojaron los templos y los palacios de los tesoros que guardaban; se 
repartieron las tierras y los hombres, sin preguntarse siquiera por su 
porvenir como fuerzas y medios de producción. El Virreinato señala el 
comienzo del difícil y complejo proceso de formación de una nueva 
economía. En este período, España se esforzó por dar una organización 
política y económica a su inmensa colonia. Los españoles empezaron a 
cultivar el suelo y a explotar las minas de oro y plata. Sobre las ruinas y los 
residuos de una economía socialista, echaron las bases de una economía 
feudal”. 

 

28 P.57, citado. 



55 
 

inhibidor en relación del impulso al desarrollo de la propiedad privada 
y evidencia como los excedentes en la producción, esencialmente 
unidos al desarrollo de la agricultura, fueran reutilizados en función 
de la satisfacción de las necesidades sociales. Este tipo de economía, 
que el mismo Mariategui define como “una formidable máquina 
productiva” caracterizándola indiscutiblemente como relativa al 
segundo estadío, el expansivo del MPCP29, fue devastado por las 
conquistas españolas las cuales destruyeron estas fuerzas productivas 
ya desarrolladas e introdujeron en modo artificioso y en función 
depredadora el sistema esclavista y el feudal. Mariategui evidencia 
como, después de la Conquista, la población inca antes ascendía a 
cerca de 10 millones de habitantes, decayó hasta llegar a un millón de 
habitantes. Mariategui afirma: “El régimen colonial desorganizó y 
aniquiló la economía agraria inca sin sustituirla con una economía 
más rentable” (p.81) … “El colonizador español... instauró en Perú 
un régimen de despoblación… los españoles se encontraron así 
teniendo cada día más necesidad de brazos para explotar las riquezas 
conquistadas. Entonces recurrieron al sistema más antisocal y 
primitivo de la colonización: la importación de los esclavos… Su 
interés los empujaba a luchar por transformar en un pueblo de 
mineros ese que bajo los Incas y desde sus más remotos orígenes 
había sido un pueblo fundamentalmente dedicado a la agricultura. De 
aquí la necesidad de imponer al indio la dura ley de la esclavitud” 
(pp.82-83) 

Consideremos ahora la figura de Alberto Passos Guimarães, 
importante dirigente, a finales de los años Cincuenta, del Partido 

 
29 Del cual la grandeza y el encanto de sociedades antiguas como la de los 
Incas, capaces de progresar aún en la ausencia de la propiedad privada y del 
Estado, en relación con otras civilizaciones pasadas en términos 
relativamente más veloces a un estadío superior representado por el 
esclavismo.   



56 
 

Comunista de Brasil. Aunque sucesivamente haya pasado a las 
posiciones del revisionismo, en su texto fundamental “Cuatro siglos 
de latifundio”30, expone desde un adecuado punto de vista marxista-
leninista la naturaleza efectiva de las relaciones económicas existentes 
en Brasil en los tiempos de la conquista portuguesa31 y muestra las 
perdurables consecuencias de estas conquistas en los siglos sucesivos. 
Alberto Passos Guimarães afirma: “La tierra era un bien común, 
perteneciente a todos… y entonces estaban muy lejos de considerar 
que se pudiese transformar en propiedad privada” (Quatro séculos…, 
citado, traducción nuestra). El mismo autor subraya que las 
poblaciones indias, que poseían las tierrar en común y disfrutaban de 
una distribución igualitaria de las tierras entre los miembros de la 
comunidad, atravesaban una fase de bienestar antes de la Conquista 
portuguesa. Su tesis de fondo es que las conquistas, destruyendo el 
preexistente sistema comunitario de tipo socialista, más allá de 
destruir las fuerzas productivas y exterminar las poblaciones de los 
indios, hayan introducido el sistema esclavista antes del feudal. Un 
proceso aparentemente paradójico dado que, obviamente, en el 
Portugal de entonces estaba vigente desde hacía tiempo justo el modo 
de producción feudal. 

Tanto Mariategui como Passos Guimarães rechazan las tesis 
liberales, transfiguradas en sentido pseudo-marxista y hechas propias 
en el siglo pasado por los socialdemócratas de izquierda, por los 
obreristas, por los trotskistas, por los bordiguistas y por los 
consejeristas. Tesis según la cual antes de las conquistas españolas y 

 
30 Alberto Passos Guimarães “Quatro séculos de letifundio” Editora 

Fulgor Biblioteca de estudios Brasileiros, Sao Paulo, 1964. 
31 Brasil fue alcanzado en 1500 por una expedición dirigida por Pedro 

Alvares Cabral, que tomó formalmente su posesión por cuenta del Estado 
feudal portugués. Desde allí tuvo inicio el verdadero y propio proceso de 
colonización.  



57 
 

portuguesas no se podía hablar de un sistema comunista, pero en 
cambio se necesitaba asumir un Modo de producción asiático en 
decadencia y con él la esclavitud y un sistema ya desarrollado de los 
intercambios. Tales tesis sostienen incluso que, después de la 
conquista, no se podía ni siquiera hablar de una verdadera y propia 
economía feudal, pero que había iniciado nada menos que un proceso 
de transición al capitalismo 32. 

 
 

4.4. Nota de síntesis sobre las formas de la disolución de las 

comunidades comunistas 

Más allá del hecho de que la disolución del MPCP y la relativa 
transición a la plena afirmación del esclavismo haya ocurrido en su 
forma más progresiva (línea europea) o en esa más regresiva (línea 
asiática), en ambos casos, el punto de giro en dirección de la 
disolución de las sociedades comunistas, se determinó en el momento 
en el cual el desarrollo de los intercambios comerciales entre las 
diversas comunidades inició a retroactuar en el interior de cada 
comunidad, promoviendo también en su interior la producción en 

 
32 Se ve así como las teorías del “comunismo de izquierda” (conocido 

también como “antistalinismo de izquierda”) no sean hoy más que la 
radicalización de las tesis chovinistas de liberalismo reaccionario, que 
sostenía en última instancia que las empresas coloniales tuvieron un rol 
progresivo al servicio del desarrollo del capitalismo. Aquí encontramos en 
embrión los motivos de fondo del perdurante enfrentamiento teórico-político 
concerniente a la interpretación de la naturaleza económico-social y por tanto 
también política de las actuales formaciones de América Latina y de América 
Central. Enfrentamiento que ve por una parte la teoría marxista-leninista-
maoísta del Capitalismo Burocrático y por la otra esa la trotskista y 
revisionista, de matriz liberal, de los “países capitalistas en vía de desarrollo”. 



58 
 

función del intercambio entre valores de uso. Esto se traducía en el 
hecho de que en varios puntos de la comunidad empezaban a surgir 
formas de acumulación de valores de uso producidos en función del 
intercambio.  

Hasta cuando los productos relativos a tales intercambios podían 
ser distribuidos y reinvertidos en modo comunitario en las mismas 
comunidades, esto no implicaba aún una efectiva disolución de las 
relaciones de propiedad socialistas o comunistas. El alargamiento de 
los intercambios entre las diversas comunidades y las relativas 
repercusiones en el interior de las mismas, representadas por Marx con 
la afirmación de la “forma del valor desplegada”33 relativa a la 
equivalencia de una determinada mercancía con un grupo cada vez 
más numeroso de mercancía diversas, determinó la transformación de 
los excedentes producidos por el intercambio en excedentes de valores 
de uso diferentes que se traducían en propiedad privada de los 
productores de determinadas ramas de la producción. En modo tal 
emergieron estratos privilegiados poseedores de tales formas de 
propiedad privada. Ya que generalmente los valores de uso eran 
contemporáneamente bienes de consumo y medios de producción 
(como en el caso de las semillas y de los animales de cría), asumimos 
que la propiedad privada era también propiedad privada de los medios 
de producción. Por tanto los productores se volvían productores 
privados. 

Este proceso, en presencia de intercambios que asumían un 
carácter regular entre más comunidades, se determinaba 
espontáneamente, o sea más allá de cualquier conocimiento y precisa 
voluntad de los miembros de la comunidad. Eso es el resultado de un 
proceso, más o menos veloz según las diversas condiciones 
ambientales y materiales, de desarrollo de las fuerzas productivas, de 

 
33 K.Marx, citado, “B. Forma valor total o desplegada” (p.119) 



59 
 

la articulación cada vez más variada y compleja de la división del 
trabajo y del hecho de que en el intercambio las diversas comunidades 
se presentaban ya inicialmente, la una respecto a la otra, como un 
único productor privado general. 

 

4.5. Supervivencias comunitarias en los Modos de Producción 

sucesivos al comunista 

La distinción entre la línea de desarrollo “asiática” y la “europea” 
rueda entonces sobre el hecho de que esta última está caracterizada 
por una dinámica más acelerada relativa a la relación entre desarrollo 
de las fuerzas productivas y expansión de los intercambios. En la línea 
europea la posibilidad de ampliar los intercambios comerciales 
determina un continuo y creciente impulso a un posterior desarrollo 
de las fuerzas productivas. En comparación con tal línea, la asiática se 
mostraba en cambio más estacionaria, en este sentido caracterizada 
por un desarrollo de las fuerzas productivas más lento. Además, 
mientras con la línea “europea” el desarrollo de las fuerzas productivas 
tendía, en su estrecho e inmediato enlace con la expansión de los 
intercambios, a la disolución de las comunidades comunistas, esto no 
sucedía del mismo modo para las comunidades caracterizadas por la 
línea asiática. 

 En estas últimas, el paso al pleno desarrollo del MPS e incluso 
sucesivamente a la transición al feudalismo, podían coexistir en el 
tiempo, aún si no indefinidamente, en forma subordinada y de cierto 
modo funcional a los otros Modos de producción, áreas de la sociedad 
caracterizadas por relaciones comunitarias ya privadas de real 
vitalidad y capacidad expansiva. 

Además del ejemplo ya considerado antes relativo a lo citado por 
Mariategui a propósito de las supervivencias de áreas de comunismo 



60 
 

agrícola en el ámbito de la sociedad peruana caracterizada por la 
opresión del imperialismo y por la permanencia del semifeudalismo, 
se podría hablar de las diversas instituciones comunitarias34 y de las 
relativas formas de “familia campesina”35 que pudieron reproducirse 
en el trascurso de varios siglos por ejemplo: en la sociedad feudal de 
los países de Europa Oriental. 

Permanece quizás aún por enmarcar el caso de una serie de 
regiones italianas (Cerdeña y varias regiones del Sur) donde, en parte 
a causa del ausente eslabón relativo al desarrollo del sistema feudal 
absolutista y en parte a causa de la influencia del particular y del 
absolutismo del imperio español,36,37 la forma predominante del 
feudalismo se perpetuó en el tiempo en formas regresivas.  

 
34 Lenin enfrenta la cuestión en particular en el texto “El desarrollo del 
capitalismo en Rusia”(Volumen 3, Obras Completas). El texto de Lenin debe 
leerse junto a los escritos sucesivos a la revolución de 1905, en los cuales 
Lenin une la necesidad de la revisión del programa agrario de la 
socialdemocracia al balance de la participación de los campesinos en la 
revolución (Revisión del programa agrario del partido obrero, marzo de 
1906, p.161, V.10, Obras Completas). 

 

35 “Comúnmente varias familias sindiásmicas ocupaban una casa (como 
entre los eslavos del sur, de familia monogámica) con una gestión colectiva 
(como en un cierto grado los eslavos del sur, los campesinos rusos antes y 
después de la emancipación de la servidumbre de la gleba) practicando el 
comunismo en el modo de vivir” (Marx, Apuntes de L.H.Morgan en Marx-
Engels Obras Completas XXVI, p.43). 
36 “En septiembre del ’54 [Marx] escribía en la “New Daily Tribune” que la 
monarquía absolutista española presentaba más puntos de contactos con las 
formas de gobierno asiáticas que con los otros absolutismos europeos” 
[Gianni Sofri, El modo di producción asiático”, nota 1, p.30, Pequeña 
biblioteca Einaudi, 1969] 
37 La dominación española en Cerdeña es el resultado de una prolongada 
guerra entre los aragoneses y el juzgado de Arborea, iniciada después de la 
feudalización de Cerdeña en Aragona efectuada por el Papado en 1297. Tal 
guerra, que vio el protagonismo de la mítica figura de Eleonora d’Arborea 
(cerca del 1347-1404), se concluyó después de más de un siglo a favor de los 



61 
 

Esto dio lugar a un proceso que llevó en sus fases conclusivas a la 
expropiación de las tierras comunes para ventaja de una clase de 
propietarios latifundistas parasitarios y por tanto de hecho aún 
semifeudales38.  

 
aragoneses, con consiguiente desintegración de la sociedad y de la economía 
sarda. En Italia tal dominación tuvo inicio en cambio formalmente en 1559 
con la paz de Cateau-Cambrésis que puso fin al largo conflicto franco-
Habsburgo por el control de Italia. España se encontró de nuevo enconces 
controlando, directamente o indirectamente, la península entera. Cerdeña, 
Sicilia, la Italia meridional completa, el ducado de Milano, el Estado sobre la 
costa tirrénica estaban bajo el poder directo de España. Firenze y el Ducado 
de Toscana, confiados a la dinastía de los Medici, sufrían la hegemonía 
española. La República de Génova estaba unida a España por intereses 
financieros. El dominio de los Españoles en Italia contribuyó a la progresiva 
decadencia de Italia en siglo XVII. 
38 Tales expropiaciones asumían el nombre de “Cierres”, en Cerdeña por ej. 
“Edicto de los cierres de 1822”. El edicto fue seguido por enmiendas en el 
decenio sucesivo. El historiador Sotgiu afirma: “Nació de este modo una 
nueva clase de propietarios de tierras, generalmente en la ilegalidad y en la 
violencia... nació con esa marca de clase subalterna y parasitaria, que la 
acompañó, podemos decir hasta años recientes… como consecuencia del 
edicto no se formó una clase de propietarios de tierra que en algún modo 
tuviese características análogas a esa que venía formando en Piemonte… La 
propiedad perfecta [resultado de los cierres, ndr] fue por tanto desde el 
inicio propiedad ausente… con consecuencias graves que fueron arrastradas 
a lo largo del tiempo” [Girolamo Sotgiu, Historia de la Cerdeña Sabauda 
1720-1847, p.279-280, Laterza, 1984]. Los liberales y sus epígonos, los 
togliattianos y los marxistas críticos, los trotskistas, los bordiguistas y los 
obreristas valoraron siempre los “cierres” como un paso hacia adelante hacia 
el capitalismo industrial. Obviamente ninguno de ellos se preocupó nunca por 
evidenciar como, por ej., las “chiudende” en Cerdeña hayan en realidad 
acentuado de manera inverosimil la pobreza de las masas populares y hayan 
abierto el camino a una sucesión de oleadas migratorias que diezmaron la 
población sarda de la época, sin contribuir mínimamente al desarrollo de un 
capitalismo industrial italiano entonces profundamente obstaculizado incluso 
por los propietarios de tierras capitalistas de Piemonte, base social de los 
liberales artífices de la Unidad de Italia (para no hablar obviamente de los 
propietarios semifeudales del Sur y del Centro de Italia). 



62 
 

Del cual también el significado diverso de tales “cierres” respecto 
a las “vallas de las tierras comunes” descritas por Marx39 que 
desempeñaban un rol realmente progresivo acelerando la afirmación 
de un moderno capitalismo industrial40.  

En otros términos en Cerdeña y en otras regiones del Sur la 
destrucción de las formas de propiedad comunitaria de la tierra y de 
los pastos, si bien subordinadas y, al menos en parte, funcionales a las 
relaciones feudales, no desempeñó en absoluto un particular rol 
progresivo y, de por sí, no contribuyó al desarrollo del capitalismo 
como en cambio se comprobó en Inglaterra y en los principales países 
europeos41.   

 
 
39 Marx, El Capital, en particular Capítulo XIV “La llamada acumulación 
originaria”. 
40 Josè Carlos Mariategui evidencia como las “reformas del sistema feudal” 
y entre ellas las relativas a la expropiación de las “tierras comunes” 
asumieron, paradójicamente, en países como Perù un carácter aún más 
reaccionario: “El problema agrario se presentaba, en primer lugar, como el 
problema de la liquidación del feudalismo en Perú. Eso habría debido ser 
resuelto por el régimen democrático-burgués, formalmente instaurado por la 
revolución de la Independencia. Pero, en cien años de República, no tuvimos 
en Perú una verdadera clase burguesa, una verdadera clase capitalista. La 
vieja casta feudal, disfrazada o camuflajeada de burguesía republicana, 
mantuvo sus posiciones. La política de liberación de la propiedad 
inmobiliaria de los vínculos feudales iniciada por la revolución de la 
Independencia no llevó al desarrollo de la pequeña propiedad. La vieja clase 
de los propietarios de latifundios no había perdido su predominio… La 
liberación de la tierra de los vínculos feudales golpeó sobre todo la 
comunidad. Cierto es que, en un siglo de República, la gran propiedad 
latifundista  se reforzó y se engrandeció… las expresiones del feudalismo aún 
son suyas: latifundio y servidumbre” (Siete ensayos…, citado p.77)  
41 “El cierre de las tierras dio vida a una segunda generación, semifeudal, 
de propietarios “parásitos”, arruinando, reduciendo al hambre y obligando 
ya entonces a la emigración a millones y millones de pequeños campesinos, 
sin que eso se tradujese en el desarrollo de relaciones capitalistas en la 
agricultura y mucho menos en la artesanía y en la industria manufacturera. 



63 
 

No se puede más que constatar entonces como no la expropiación 
de las tierras por parte de los grandes propietarios latifundistas semi-
feudales parásitos, sino el libre curso de la transformación de las 
tierras comunes en propiedad privada de pequeños campesinos y 
pequeños pastores habría efectivamente abierto el camino a un diverso 
desarrollo capitalista en Italia. Esto es, sin embargo, un discurso 

 
Sobre la base de este sistema feudal presente en gran parte del país, se afirmó 
después el dominio burocrático de una clase de grandes propietarios 
latifundistas capitalistas y de mercantes y banqueros a ellos unidos, antes 
subordinados a los bancos franceses y después, luego de la Unidad de Italia, 
por casi treinta años, a los bancos alemanes. Este dominio burocrático de 
Piemonte llevó a término la unificación de Italia sin sacudir, en el Sur y en 
las Islas, las bases semifeudales. Más bien proporcionó integrarlas 
orgánicamente, junto a toda su articulación social (propietarios parásitos, 
instituciones financieras y supresión de las rentas y no del capital industrial, 
comerciantes grandes y pequeños unidos a los negocios y a los intereses de 
los propietarios, etc.) y superestructura política (piénsese en las raíces de la 
mafia y de la camorra, en el entrelazamiento con el Vaticano y en el grado 
extremo de desarrollo de la corrupción política), con consiguiente 
transformación de las regiones del Sur y de las Islas no tanto en colonias, 
sino reduciendo a los campesinos a un estado de esclavitud colonial, ahora 
no más solo al servicio de los propietarios del Sur, sino también al servicio 
del Estado Burocrático Piemontés, centro del nuevo Estado italiano” (de la 
presentación a cargo de Nueva Hegemonía del documento del Partido 
Comunista de Brasil-Fracción Roja La tesis del capitalismo burocrático es 
una tesis marxista-leninista-maoísta). 
 



64 
 

puramente teórico ya que tal "libre curso” para poderse determinar 
tenía necesidad de una revolución jacobina42.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
42 Camino tentado, al menos en Cerdeña, no solo por las grandes gestas 
del ejército de los campesinos y pastores dirigido por los jacobinos 
intransigentes de Giovanni Maria Angioy, sino también por las 
sucesivas tentativas por obra de otros revolucionarios entre los cuales 
sobresale el heroísmo de Francesco Cilocco, martirizado en 1802, que 
en varias ocasiones obró por la construcción de un ejército popular 
para instaurar la república y liberar a Cerdeña del feudalismo y del 
dominio de la autocracia piemontés. 

 



65 
 

Capítulo 5. APARICIÓN DE LA PROPIEDAD PRIVADA Y MODO 

DE PRODUCCIÓN ESCLAVISTA 
 

5.1. Marx: método histórico y método lógico 

Las comunidades comunistas primitivas no habrían ido al 
encuentro de un proceso de disolución si el intercambio de los 
productos, en los confines de las diversas comunidades, no hubiese 
comenzado a determinarse con mayor frecuencia y extensión. Por 
mucho que jugase inicialmente y por una larga época un rol más bien 
marginal respecto a las actividades y a la organización social de las 
relaciones de producción y de propiedad comunistas, es justo el 
intercambio ocasional de los productos el que contiene en sí los 
gérmenes de la disolución de tales formas económico-sociales. Marx 
en el primer capítulo del Capital analiza estas primeras simples y 
ocasionales relaciones de intercambio y muestra como tales relaciones 
hayan llevado, independientemente de la conciencia y de la voluntad 
de los hombres, a relaciones sociales profundamente diversas. 
Debemos entonces partir de algunos conceptos expuestos por Marx. 
Pero antes es necesario aclarar el nexo, en Marx, de la relación entre 
método histórico y método lógico. 

Para Marx no existe un método histórico por una parte y método 
lógico por la otra. El método lógico está basado sobre el método 
histórico. Al mismo tiempo, sin embargo, procede con la reproducción 
sintética del desarrollo histórico considerado en sus efectivos nexos 
necesarios. Por tanto, según una línea genético-evolutiva que procede 
de las relaciones más simples a las más complejas, sin entonces 
recalcar el efectivo desarrollo histórico en el curso del cual: 1) las 
relaciones que se revelarán esenciales y decisivas aparecen a menudo 



66 
 

como secundarias, inhibidas para una cierta fase de otros sistemas de 
relación o sumergidos por relaciones accidentales (como precisamente 
los intercambios ocasionales en los confines de las comunidades 
comunistas); 2) las relaciones más complejas y por tanto teóricamente 
también más “esenciales” pueden presentarse en primer plano 
ocasionalmente, para después desvanecerse sucesivamente por toda 
una fase. En este sentido el método lógico contiene en sí el método 
histórico, sin que precisamente valga lo inverso. Marx considera en el 
plano teórico y por tanto lógico la primera forma que, en el plano 
histórico, era relativa al intercambio de productos en los confines de 
las comunidades43, no obstante que, su importancia resultara marginal 
inicialmente. 

 

5.2. La forma del intercambio simple  

Los intercambios con las otras comunidades asumían inicialmente 
una forma ocasional. La relación de intercambio estaba determinada 
por un conjunto de relaciones cuyas variaciones resultaban en gran 
parte accidentales. Entre tales relaciones debía sin embargo iniciar a 
obrar también lo relativo al tiempo medio de trabajo empleado 
promedialmente en una comunidad dada en la producción de un 
determinado producto. 

Marx en su análisis teórico de la forma más simple de intercambio, 
esa que se da entre dos productos diversos que se intercambian en 
diferentes proporciones cuantitativas, se abstrae de todas las 
influencias casuales que, en el tiempo de los efectivos intercambios 
ocasionales entre diversas comunidades, se tenían en la formación de 

 
43 K.Marx El Capital, capítulo 1, “A. Forma valor simple, individual o 

accidental” (p.107, Ed. Utet) 



67 
 

un determinado valor de intercambio. Marx pone entonces, desde el 
inicio, el centro del análisis de la evolución de las formas de 
intercambio esa ley de fondo que solo gradualmente se afirmará como 
reguladora de las relaciones de producción de mercancías y de las 
relaciones de intercambio entre mercancías, que está precisamente 
representada por la ley del valor. Ley, que tiene su fundamento 
necesario en relaciones de producción fundadas sobre la propiedad 
privada, en base a la cual los productos se intercambian en relación a 
iguales cantidades de trabajo socialmente necesario, genérico y 
abstracto 44.  

En el momento en que tratamos las formas de intercambio y de su 
desarrollo hasta la forma dinero, debemos siempre tener presente que 
el concepto de valor, que para Marx es fundador de aquel de 
mercancía, se caracteriza en el plano teórico no por el tiempo de 
trabajo concreto (por ej. una determinada duración media de la 
actividad de la caza, de la pesca o de la cría de ganado, etc.) 
introducido en la producción de un determinado bien-mercancía, sino 
por el trabajo abstracto. 

Esto último no es otra cosa que el resultado de la necesaria y 
forzosa equiparación entre diversos trabajos privados, cuyos 
productos son reducidos, por el organismo económico social global 
operante en tal caso como ciega potencia de la naturaleza, a una misma 
sustancia social homogénea (valor), resultando así recíprocamente 
equiparables y por tanto intercambiables. Esta reducción por obra del 
específico organismo económico-social fundado sobre la propiedad 
privada de los medios de producción se impone por tanto a los 
hombres independientemente de su conciencia y voluntad. 

 
44 “Un valor de uso o bien tiene por tanto un valor únicamente porque 

está objetivado, materializado, del trabajo abstractamente humano”. (Marx, 
El Capital, p.98, Ed. Utet) 



68 
 

Con la aparición del intercambio entre diversas comunidades 
comunistas en forma gradualmente más estable y más frecuente, las 
diversas comunidades, aún continuando a seguir reproduciendo 
relaciones de producción comunistas, iniciaban a contraponerse como 
“productores privados” en sus relaciones recíprocas externas. 

 

5.2. La formación de la propriedad privada 

La formación de los excedentes en el interior de la comunidad era 
una consecuencia del desarrollo de las fuerzas productivas, o sea de la 
adquisición de mayor destreza y actitud psico-física al trabajo, de la 
invención de nuevos instrumentos, del uso de nuevas y diversas 
materias primas, de la acumulación y de la selección de los 
conocimientos necesarios para la producción, de la construcción de 
obras colectivas en función de la irrigación de los campos agrícolas, 
etc. Tales excedentes inicialmente eran en primer lugar repartidos en 
las comunidades comunistas y solo en segundo lugar destinadas al 
intercambio. El desarrollo de las fuerzas productivas, incrementando 
tales excedentes, impulsaba también hacia una extensión de los 
intercambios. Estos intercambios podían inicialmente presentarse solo 
allá donde las diversas comunidades se contraponían naturalmente, en 
su conjunto, como “productores privados” y no por tanto al interior de 
las mismas comunidades reguladas por leyes opuestas a las del 
intercambio. La extensión de los intercambios entre las comunidades 
iba a repercutirse en las comunidades individuales. Con la extensión 
de los intercambios los excedentes producidos por la comunidad eran 
cada vez más destinados al intercambio y cada vez menos destinados 
a la directa repartición en el interior. 

Las ramas de la producción en grado de producir excedentes eran 
la agricultura por una parte y la cría de ganado por la otra. Engels se 



69 
 

expresa en estos términos en lo que respecta a este último: “…la 
domesticación de los animales y la cría de ganado habían 
desarrollado una fuente de riqueza hasta entonces desconocida y 
habían creado condiciones del todo nuevas. Hasta el estadio inferior 
de la barbarie la riqueza estable había consistido casi únicamente en 
la casa, en las ropas, en toscos adornos, en los instrumentos para 
procurarse y preparar los alimentos: canoa, armas y muebles 
domésticos de la especie más simple. Los alimentos debían ser 
procurados día por día. Ahora los pueblos pastores que avanzaban… 
habían adquirido, con los rebaños de caballos, asnos, bueyes, ovejas, 
cabras y cerdos, una posesión necesitada solo de vigilancia de los 
cuidados más rudimentarios para propagarse siempre mayormente y 
para proporcionar los alimentos más ricos consistentes en leche y 
carne. Cada medio anterior usado para procurarse los alimentos pasó 
entonces a segundo plano”. (F.Engels, En Marx-Engel Obras 
Completas XXVI). 

La cría del ganado representó un salto hacia adelante en el plano 
de una mayor productividad de la economía comunista primitiva. Al 
mismo tiempo la cría de ganado se presentaba como una actividad 
particularmente apta a generar excedentes en función del intercambio. 
El ganado se transformó en una de las primeras formas45 con la cual 
inició a manifestarse la aparición de la mercancía-dinero. Llegados a 
un cierto punto no se presentaba simplemente solo como un bien 
intercambiable con una serie de otros bienes, cosa que de por sí valía 
del mismo modo para todos los bienes producidos por las diversas 
comunidades, sino que empezaba a ser también un bien dotado de 
propiedades particulares. Su producción iniciaba a asegurar la 
negociabilidad inmediata de la mercancía-ganado con un círculo de 

 
45 Marx, en los Manuscritos etno-antropológicos (citado, p.70), reporta un 
pasaje de la Ilíada donde en cambio la mercancía-dinero, tercera forma de 
equivalente, es representada por el vino.  



70 
 

muchos productos diversos. De tal modo se entraba bajo el dominio 
de la que Marx defiene como la tercera forma del intercambio entre 
mercancías (forma valor general46). O sea, el ganado, en el ámbito de 
una serie aún estrecha de relaciones con un grupo determinado de otras 
comunidades, asumía el rol y la posición de “equivalente general” de 
todas las otras mercancías. En otros términos, ahora un determinado 
círculo de comunidades buscaba la posesión del ganado porque tal 
posesión daba la posibilidad de obtener a cambio cualquier otra 
mercancía, cosa que en cambio no sucedía para otras mercancías. 

 
 

5.3. La afirmación del Modo de Producción Esclavista 

La primera forma de mercancía-dinero llevaba consigo la 
tendencia a acumular tal mercancía. La cría del ganado iniciaba así a 
volverse la base para el incremento de intercambios, que se traducía 
en una acumulación de la riqueza en una serie de puntos de la 
comunidad. Aquí empezó a surgir la propiedad privada y con ella las 
desigualdades de clase. El impulso al incremento de tal forma de 
propiedad llevaba consigo el debilitamiento de las leyes del MPCP. 
Este impulso, para poderse realizar, requería continuamente fuerzas 
laborales suplementarias, abriendo así el camino a la utilización de los 
prisioneros, fruto de los varios conflictos entre las comunidades y 
hasta entonces asimilados pacíficamente. La esclavitud fue su 
resultado y con ella, estrechamente conectada a la aparición de la 
propiedad privada, la primera verdadera y propia división en clases 
sociales antagonistas de la historia de la humanidad. 

 
46 Marx El Capital, UTET, p. 121 citado. 



71 
 

“Y es seguro además que nosotros, en el umbral de la 
historia documentada, encontramos ya dondequiera los 
ganados incluidos en la propiedad especial de los jefes de 
familia justo como los productos artísticos de la barbarie, los 
muebles de metal, los artículos de lujo y en fin el ganado 
humano, o sea los esclavos. De hecho entonces había sido 
también inventada la esclavitud. Para el bárbaro del estadio 
inferior el esclavo estaba privado de valor. … Con la 
introducción de la cría de ganado, del procesamiento de los 
metales, del tejido y en fin de la agricultura, las condiciones 
mutaron… La familia no se multiplicaba tan rápidamente como 
el ganado. Se requería más gente para cuidarlo: para este oficio 
se podían utilizar los prisioneros de guerra enemigos, que 
además se podían continuar criando justo como el mismo 
ganado”. (F.Engels, citado) 

La esclavitud estaba directamente ligada a la producción de 
excedentes para el intercambio y a la acumulación de las primeras 
formas de mercancía-dinero, o sea de “equivalente particulares” 
fácilmente intercambiables. Todo esto ocurrió sin embargo no solo 
respecto a la cría de ganado, sino también, así mismo en formas más 
lentas en presencia de una limitada extensión de los intercambios, 
respecto a la agricultura. Los esclavos comenzaron a representar el 
principal instrumento de producción. La aparición de la esclavitud y 
el relativo antagonismo de clase se tradujeron en la aparición del 
Estado como representante de los intereses de los propietarios de 
esclavos. Solo llegados a este punto el Estado empezó a cobrar tributos 
al servicio de los intereses de esta clase de propietarios. De este modo 
la esclavitud se extendió hasta implicar y arrastrar al abismo también 



72 
 

a quien no lograba pagar los tributos47. La mayoría de la población fue 
reducida a la esclavitud. 

 

5.4. Propriedad privada y génesis de la opresión de la mujer 

La división del trabajo, a causa del general bajo grado de 
productividad, debía llevar inmediatamente a una fijación de las 
diversas tipologías de los trabajos sobre la base de características y 
propiedades físicas. Por tanto Marx subraya como la primera división 
social del trabajo haya ocurrido entre hombres y mujeres. En la 
sociedad comunista primitiva este afianzamiento de los hombres y las 
mujeres a diferentes tipologías de trabajo, por mucho que resultase 
obviamente la afirmación de una diferencia, de por sí no asumía 
ningún carácter antagonista. La distinción entre hombre y mujer y la 
diversa atribución del hombre y de la mujer a diferentes ramas de la 
producción era solo una distinción, de carácter por así decir “técnico”, 
entre funciones productivas diversas. 

Hombres y mujeres contribuían a la par al trabajo comunitario y 
en este sentido su trabajo era productivo a la par. Era impensable que 
una determinada rama de la producción social pudiese ser de menor 
relevancia respecto a otras. Por tanto todos los trabajos eran relativos 
a la producción social y la economía doméstica era una rama como 
todas las otras, tan productiva y vital para la comunidad como la caza 
y la pesca. La ley dominante era la de la productividad comunista. El 
carácter comunista, aún extremamente embrional y productivo, hacía 
por tanto del todo imposible la aparición de una desigualdad de fondo 

 
47 “La  lucha de clases en el mundo antiguo se mueve principalmente en la 
forma de un lucha entre acreedores y deudores, y en Roma terminó con la 
derrota del deudor plebeyo que fue sustituido por el esclavo” (Marx, El 
Capital, citado, p. 182) 



73 
 

entre las ramas de la producción. Todo esto se debía reflejar en el 
plano superestructural. La mujer no podía, por lo menos, más que 
gozar del mismo respeto y del mismo poder que el hombre. 

La disolución de la comunidad comunista se determina en el 
momento en el cual algunos procesos laborales, que a causa de la 
división funcional del trabajo resultaban ya en las manos de los 
hombres, comienzan a gozar objetivamente de mayor importancia a 
causa de su capacidad de determinar excedentes para el intercambio y 
por tanto de traducirse en formas de acumulación de forma privada de 
los productos y de los medios de producción. La propiedad privada no 
se presentaba en absoluto como simple acumulación de bienes y por 
tanto de medios de producción, sino como acumulación de bienes y de 
medios de producción derivados del intercambio y por tanto como 
consecuencia de la especialización del trabajo de determinadas ramas 
sociales de la producción, las cuales ahora estaban en manos de los 
hombres. 

Si la división inicial del trabajo había creado una condición para 
la opresión de las mujeres, no por esto había determinado la necesidad 
de tal opresión. La verdadera ley que explica la opresión de las mujeres 
es la aparición de la propiedad privada, la desigualdad creciente entre 
las varias ramas de la producción social, la consiguiente inevitable 
marginalización de las ramas de la producción social en la cual se 
expresaba el trabajo de las mujeres, constitutivamente caracterizado 
por incrementos de la productividad extremamente bajos o 
inexistentes. La opresión de la mujer nace con el fin de la 
productividad comunista y como consecuencia solo de una nueva 
productividad comunista puede liberar completamente y 
definitivamente a la mujer de las bases de su opresión inherentes en la 
división en clases de la sociedad. Mientras el problema era el de las 
diversas funciones sociales respecto a su capacidad de conjunto de 
responder a las necesidades de la comunidad, esta distinción entre 



74 
 

ramas potencialmente más productivas, o sea, en grado de recolectar 
o producir más bienes de un cierto tipo en un determinado intervalo 
de tiempo, y ramas escasamente productivas, tenía un significado 
puramente contable. 

Como hemos visto, el trabajo en la sociedad comunista es siempre 
productivo de igual modo, independientemente del grado de 
productividad de las diversas ramas de la producción. Ahora con la 
disolución de la comunidad primitiva, con la mayor importancia 
asumida por el intercambio de las mercancías, lo que queda y que, en 
la práctica es puesto realmente en primer plano, es la categoría de la 
productividad entendida bajo el perfil de las cantidades de la 
producción de un determinado tipo de bienes en un cierto intervalo de 
tiempo. Lo que en cambio se pierde es la productividad comunista en 
el sentido cualitativo de una relación social en grado de satisfacer 
necesidades fundamentales de la comunidad. 

Es evidente por ej. que en el socialismo y con mayor razón en el 
comunismo, esta contradicción fallará. En el socialismo el trabajo 
artístico, como el trabajo político, como el intelectual, como el 
adiestramiento militar, como la economía doméstica y el cuidado de 
los hijos, como la industria, etc. serán tendencialmente solo diversas 
ramas de la producción social, o sea trabajos igualmente necesarios 
para la satisfacción de las necesidades de la sociedad. La derrota 
histórica de las mujeres coincide con la derrota de la productividad 
comunista, con su progresiva marginalización y con la progresiva 
afirmación del trabajo privado para el intercambio, base de la 
propiedad privada y del Modo de Producción Esclavista.  

 
 
 



75 
 

Capítulo 6. EL NACIMIENTO DE LA FAMILIA PATRIARCAL  
 
 

6.1. La familia patriarcal y el modo de producción esclavista   
 
El desarrollo de la propiedad privada dio lugar, con la desigualdad 

social y la esclavitud, también al drástico redimensionamiento del rol 
social de las mujeres para ventaja de los hombres poseedores privados 
de las nuevas riquezas obtenidas con la ampliación de los 
intercambios. Esta supremacía fue probablemente sancionada, al 
menos en una parte de las sociedades antiguas, en esa fase histórico-
social dada por el definitivo pasaje desde la línea del derecho 
matrilineal48 a la patrilineal49. Según Engels: [esta] “revolución, una 
de las más radicales que los hombres hayan nunca experimentado, no 
tenía necesidad de tocar ni siquiera uno de los miembros vivientes de 
la gens… Bastó simplemente decidir que, en el futuro, los 
descendientes de los miembros de sexo masculino permanecieran en 
la gens y fueran exluídos de ella sin embargo aquellos miembros de 
sexo femenino ya que pasaban en la gens del padre. Así el cálculo de 
la descendencia en línea femenina y el derecho hereditario matriarcal 
fueron abrogados y fue introducida la descendencia en línea 
masculina y el derecho hereditario patriarcal.” 

Los propietarios privados de la producción y de las riquezas 
adaptaron la forma relativa a la comunidad familiar a los propios 
intereses. Si el matrimonio de pareja, siempre según Engels, 
representó la base de las comunidades comunistas como precedente 

 
48 El térmno “matrilinealidad” indica en antropología social un sistema de 
descendencia por línea materna, o sea en el cual los hijos heredan la posición 
social y la posesión de los bienes de la madre en vez del padre. 
49 La familia patrilineal es un sistema de filiación en la cual cada uno 
pertenece a la estirpe de su padre. Eso significa que la transmisión por via 
hereditaria de bienes, apellidos y títulos pasa a través de la estirpe masculina. 



76 
 

resultado de la evolución de las formas familiares naturales bajo el 
impulso de la selección natural, con la aparición de la propiedad 
privada aparece también una nueva forma social de tales comunidades 
caracterizada por la familia patriarcal. 

Marx afirma: “En la esclavitud encuentra su origen la familia 
patriarcal del tipo hebreo y la análoga familia de las tribus latinas 
bajo autoridad paterna, como además una forma modificada de la 
misma familia entre las tribus griegas” (Marx Cuadernos etno-
antropológicos, en XVI Obras Completas, citado, p.69). Engels afirma 
que eso que la “caracteriza principalmente no es la poligamia, …sino 
“la organización de un número de personas libres y no libres en una 
familia bajo la patria potestad del jefe de familia”. Traemos también 
otra cita de Engels que pone en estrecha relación, respecto a la familia 
patriarcal, la “poligamia” con el dominio de los propietarios de 
riquezas sociales que eran en gran parte también propietarios de 
esclavos: “la poligamia de un solo hombre era evidentemente 
producto de la esclavitud y estaba limitada a individuales posiciones 
excepcionales. En la familia patriarcal semítica vive en poligamia 
solo el mismo patriarca y, al máximo, también un par de sus hijos; los 
otros debían contentarse con una sola mujer. Y eso ocurre todavía hoy 
en todo el oriente. La poligamia es un privilegio de los ricos y de los 
nobles, y las mujeres se reclutan especialmente con la compra de 
esclavas”… “En la forma semítica este jefe de familia vive en  
poligamia, los hombres no libres tienen mujer e hijos y el fin de toda 
la organización es la custodia de ganados en un territorio 
delimitado”… “Lo esencial está consituido por la incorporación de 
no libres…” Reportamos también el siguiente pasaje que permite 
evidenciar mayormente como con el concepto de “familia patriarcal” 
se hacía referencia a una específica forma económico-social, que 
contenía en el propio interior la explotación de los esclavos y en 
embrión la esclavitud (o sea las relaciones de producción feudales) de 
los llamados “miembros libres”, que constituían junto a los esclavos 
la base de tal “asociación familiar”: “Famulus significa esclavo 
doméstico y familia es la totalidad de los esclavos pertenecientes a un 



77 
 

hombre. … La expresión fue encontrada por los Romanos para 
caracterizar un nuevo organismo social, cuyo jefe tenía bajo él mujer, 
hijos y un cierto número de esclavos sometidos al poder patriarcal de 
los Romanos, y con el derecho de vida y de muerte sobre todos. 
…Marx agrega: la moderna familia contiene en germen, no solo la 
esclavitud (servitus), sino también la servitud de la gleba, ya que esta, 
desde el inicio, está en relación con los servicios agrícolas. Ella 
contiene en sí, en miniatura, todos los antagonismos que se 
desarrollarán más tarde ampliamente en la sociedad y en su Estado” 
… “Según Heusler in Institutionen des deutschen Rechts también 
entre los Alemanes la unidad económica originariamente no es la 
familia individual en la moderna acepción del término, sino “la 
comunidad doméstica” que consta de más generaciones, 
respectivamente familias individuales, y que además, bastate a 
menudo, incluye también un cierto número de hombres no libres”. 

La nutrida serie de citas extraídas del texto de Engels permite 
identificar los rasgos esenciales de la familia patriarcal: 1) en primer 
lugar es un tipo de comunidad familiar y no de familia en la acepción 
actual del término; 2) se caracteriza entonces en primer lugar no por 
la poligamia, sino por la esclavitud; 3) la poligamia, evidencia Engels, 
estaba reservada a los propietarios y en general a los ricos, el resto de 
la familia patriarcal o sea los campesinos “libres” y los esclavos 
continuaban siguiendo el “matrimonio de copia”; 4) es en 
consecuencia una forma económico-social atravesada por el 
antagonismo de clase y en este sentido es también una célula 
económica de la sociedad esclavista. 

 
 
 
 
 
 



78 
 

6.2. El sistema de producción feudal y la transformación de la familia 

patriarcal   
 
 
La “familia patriarcal” contiene en forma del todo explícita la 

producción esclavista y en embrión el trabajo servil o sea el Modo de 
Producción Feudal. Con la superación de la esclavitud por obra del 
desarrollo de las fuerzas productivas y del de la economía mercantil, 
la forma de la familia patriarcal muta. Viene a caracterizarse por la 
relación directa con la propiedad (propiedad latifundista) y deviene, al 
menos en una fase inicial, una célula económica de la sociedad feudal. 
En esta fase de transición al feudalismo los esclavos son sustituidos al 
interior de la familia patriarcal por los siervos-campesinos y por los 
pastores-campesinos. Por tanto el círculo de los jefes de familia antes 
propietarios de esclavos se representa en la forma de los propietarios 
feudales. 

El desarrollo del sistema feudal pone velozmente término a este 
tipo de forma familiar patriarcal. Los propietarios latifundistas 
desarrollan formas de organización familiar y, en modo 
correspondiente habitacional, que no incluyen más en el propio 
interior las familias de los campesinos siervos. Análogamente estos 
últimos dan vida a diferentes formas de organización familiar que 
dependen de las formas asumidas por el desarrollo del feudalismo. 
Considerando solo las dos principales, tales formas de organización 
familiar campesina se pueden distinguir a la luz de los siguientes 
elementos de fondo: a) los campesinos-siervos trabajan en el terreno 
del propietario latifundista pudiendo disfrutar, para el propio puro 
sustento, de la posesión de tierras de propiedad feudal a utilizar, de 
hecho, en formas comunitarias o principalmente tales. No tienen por 
tanto la propiedad de la tierra, que es privada y que pertenece al 



79 
 

proletariado, sino solo la posesión50  o sea el pleno derecho al libre 
usufructo de la misma; b) los campesinos-siervos son formalmente 
independientes y están caracterizados por formas comunitarias de 
pequeñas asociaciones, por ej, de “villas”, que poseen tierras gravadas 
por pesados tributos de carácter feudal. 

Estas dos formas, que se apoyan ambas sobre la posesión de tierras 
de propiedad feudal, con sus múltiples combinaciones y variaciones, 
dan vida también a formas familiares más o menos caracterizadas por 
la presencia y por la extensión de asociaciones de familias campesinas. 
Las asociaciones son generalmente gobernadas por un círculo 
estrecho, prevalentemente masculino, de campesinos. 

Tales tipologías de famlia son “patriarcales” solo formalmente, 
dado su carácter moderadamente comunitario. Vimos que la “familia 
patriarcal” está caracterizada por el dominio patriarcal de los 
propietarios y por la presencia de “libres” y “esclavos”. Aquí en 
cambio no encontramos más un antagonismo de clase al interior de la 
organización familiar que, precisamente, se presenta como patriarcal 
solo en la forma. 

La familia deviene entonces, en un modo u otro, solo una 
articulación de la comunidad campesina. En este sentido cesa también 
el carácter de la “familia” como célula económica de la sociedad. La 
familia campesina, también aquella formalmente patriarcal, se 
presenta como un eslabón de transición del desarrollo de la “forma 
familiar” que procede en dirección de aquella monogámica.  

Aquí las formas familiares de los propietarios feudal y de las otras 
capas privilegiadas se separan también de aquellas de la extragrande 
mayoría de la población. Inicia así ese proceso que llevará a la familia 
monogámica a presentarse, desde su inicio, marcada y caracterizada 
por su carácter de clase. Entonces la “familia monogámica” de las 
clases dominantes privilegiadas y explotadoras se presentará con 
caracteres de fondo diversos de la “familia monogámica” de las clases 

 
50 La “posesión” del suelo y la “propiedad del suelo” representan 

categorías económico-jurídicas diferentes y en algunos casos divergentes.  



80 
 

populares. Tal divergencia llegará a su culminación con la aparición 
del proletariado industrial. 

 
 

 

6.3. Formas de propriedad, de familia y de opresión de las mujeres 
 
 El cuadro que entonces emerge de la visión histórico-materialista 

es relativo al hecho de que, una vez concluido lo que Engels define el 
trabajo de la selección natural, que se completa con el surgimiento de 
la comunidad comunista fundada sobre el matrimonio de pareja, va a 
determinar un indisoluble nexo entre formas de la familia y relaciones 
histórico-sociales de producción, por tanto con las formas de la 
propiedad. Relaciones de producción, como consecuencia de las 
cuales, se fija la relación antagónica de clase entre los poseedores de 
tal propiedad y las clases oprimidas y explotadas. 

Con la disolución de la sociedad comunista a causa de la ínfima 
productividad fundada sobre una pluralidad de comunidades 
comunistas progresivamente implicadas en las expansión de los 
intercambios, emergen las formas de la familia patriarcal. En tales 
formas las clases de los propietarios de las ramas de la producción 
operantes para el intercambio, poseedores por tanto de la propiedad 
privada, imponen la explotación directa de los esclavos y la indirecta, 
a través del Estado esclavista y el relativo sistema de tributos, de los 
libres “campesinos”, “pastores” y “artesanos”, privados de posibilidad 
de usufructo de las nuevas riquezas y por tanto en constante estado de 
subordinación, dependencia y simple subsistencia. La familia 
patriarcal es así la célula económica que contiene los antagonismos de 
clase presentes y futuros. Contiene directamente el antagonismo con 
los esclavos e indirectamente con los campesinos y los pastores, que 
con la aparición de la esclavitud caerán en la dependencia servil 
feudal. El sistema feudal es sin embargo a su vez la base de la cual 
parte el desarrollo capitalista sucesivo ya que los campesinos y los 



81 
 

pastores siervos en un cierto grado de desarrollo de la disolución del 
feudalismo, una vez privados de la posesión latifundista, se 
transformarán en la masa de los pobres y del proletariado. Marx 
entonces puede así afirmar que la familia patriarcal ya en sus primeros 
estadios contuviese en forma embrional todos los futuros 
antagonismos de clase. 

Las mujeres, con el incumplimiento del principio de la 
productividad comunista, en su conjunto habían resultado 
marginalizadas por las principales ramas de la producción. Los 
propietarios de los excedentes que repentinamente se volvieron 
propietarios de esclavos no podían ser entonces mujeres. La propiedad 
privada se concentraba en las manos de los hombres. El derrocamiento 
de la línea matrilineal, que caracterizaba al menos una parte de las 
sociedades antiguas, había contribuido a fijar el principio de la 
exclusión de la propiedad privada de las manos de las mujeres. Las 
mujeres podían ser mujeres de propietarios, pero no por esto tenían 
realmente en mano la gestión de la “riqueza”, incluida la consistente 
en la propiedad de los esclavos.  

La familia patriarcal, en lo que concierne a los propietarios y sus 
hijos masculinos, era “monogámica” para la mujer y “poligámica para 
el hombre”. Los hombres, de las familias de los propietarios, de 
generación en generación se transmitían la propiedad privada. Las 
mujeres resultaban exlcuidas. Sin embargo ellas debían garantizar que 
los hijos fuesen efectivamente los hijos del propietario de las riquezas. 
Así venía impuesta a las mujeres una rígida monogamia, o sea las 
mujeres por un lado no podían disolver libremente los vínculos 
familiares y por el otro estaba obligadas a asegurar la transmisión de 
las propiedades exclusivamente a los hijos del propietario. En 
particular para tales clases, algunos caracteres suplementarios de la 
familia patriarcal, como la inclinación de los hombres a la 
“poligamia”, tienden a mantenerse y reproducirse también en la 
sucesiva forma relativa a la “familia monogámica”. Esto bajo las 
formas ideológicas y jurídicas del “patriarcalismo”. Estos caracteres 
son sancionados más o menos en modo fuerte a nivel ideológico, en la 



82 
 

religión de Estado y sobre el plano jurídico y tienden a reproducirse 
en el curso de los siglos. 

En las otras clases sociales estaba vigente en cierto sentido el 
“matrimonio de pareja” ya que la cuestión de la transmisión de la 
propiedad no se presentaba o, si esto ocurría, su valor resultaba muy 
limitado. La propiedad privada se concentraba en las manos de los 
propietarios de esclavos y contenía en sí la posesión, además de los 
esclavos, también de las esclavas. En este último caso la esclavitud se 
transformaba en explotación sexual de forma poligámica de las 
mujeres. La familia patriarcal, con la explotación de los esclavos y de 
los pequeños productores de la época, contenía en sí más allá de la 
marginación de las mujeres también la explotación sexual. 

Una situación análoga se vuelve a plantear con la subdivisión de 
la propiedad del suelo que, con la disolución del imperio romano, dio 
el comienzo al surgimiento del feudalismo y que inmediatamente llevó 
a la transformación de los precedentes esclavos y pequeños 
productores “libres” en siervos de la gleba. Aquí, como hemos visto, 
la familia patriarcal comenzó a caracterizarse por la propiedad privada 
de forma feudal de la tierra. Solo a un cierto punto la organización 
familiar de los propietarios feudales se dividió de aquella de los 
siervos campesinos. 

 
 
 

6.4. Las dos líneas de desarrollo de la institución familiar 
        
La familia campesina oprimida por el modo de producción feudal 

era patriarcal solo en la forma. De la precedente forma de familia 
patriarcal mantenía la influencia de esa ideología y aquel conjunto de 
costumbres y atuendos relativos a la relación hombre-mujer, que hoy 
se puede continuar definiendo “patriarcalismo” y que, por otra parte, 
resultaba estrechamente ligado a la influencia de la religión de Estado, 



83 
 

o sea, en lo que concierne a la entera Europa, a las diversas formas 
asumidas por el cristianismo. 

Con la diferenciación de clase en el interior de las pequeñas 
comunidades campesinas inducidas por los procesos de crisis y 
disolución del sistema feudal y por el relativo desarrollo del sistema 
capitalista, también la familia comunitaria campesina decae. Con la 
afirmación de la familia monogámica capitalista, la influencia del 
viejo “patriarcalismo”, anteriormente difundido en forma más o 
menos acentuada también entre las masas populares campesinas51, 
asume nuevos caracteres y contenidos. 

El patriarcado fue una forma de familia estrechamente entrelazada 
al nacimiento del esclavismo y a su disolución y por tanto a las 
primeras fases de la sociedad feudal. El patriarcado no puede ser 
considerado en modo alguno como persistente después de la fase 
inicial del feudalismo. Sus formas fueron relativamente variadas y 
complejas, siempre sin embargo marcadas en el propio interior por la 
división en clases antagonistas y, como consecuencia, caracterizadas 
por los sistemas de transmisión de la propiedad de los ricos 
propietarios a los hijos varones y por tanto, también desde este punto 
de vista, fundados sobre la marginalización de la mujer y en ciertos 
casos como el de la poligamia patriarcal, sobre su esclavización.  

De la familia patriarcal derivan dos líneas de desarrollo de la 
institución familiar, la de los propietarios feudales y en general de las 
clases privilegiadas y la de las masas oprimidas y explotadas. Tales 
líneas aparentemente parecer llevar a una misma forma de institución 
familiar que hoy, en los países imperialistas, se presenta como 
ampliamente predominante: la llamada “familia monogámica”. Estas 

 
51 El “patriarcalismo” no estaba sin embargo difundido en modo homogéneo. 
Al menos en lo que concierne a Italia, en algunas zonas del Sur y de las Islas 
(Cerdeña en particular), las mujeres conservaron aún, a pesar de todo, un 
cierto poder decisional al interior de las formas de gestión colectiva de las 
familias campesinas y que se dedicaban al pastoreo. 

 



84 
 

dos líneas, que parecen coincidir bajo el perfil de la forma, continuaron 
sin embargo, en el plano del contenido de clase,  siendo divergentes 
más que nunca. En el caso de los “ricos” o sea de los propietarios 
capitalistas y por tanto de todas las innumerables formas directa o 
indirectamente conectadas a la extorsión y a la acumulación del capital 
y a la formación de las viejas y nuevas rentas, la “familia 
monogámica” continúa en realidad la precedente línea de los 
propietarios de los medios de producción y de los productos del 
trabajo, o sea de las riquezas de la sociedad. Al contrario en el caso de 
las masas sometidas y explotadas, la “familia monogámica” continúa 
una línea que, en el plano de los contenidos, se aproxima a la de los 
“matrimonios de pareja” que habían caracterizado en gran parte la 
organización y la vida cotidiana de las masas populares en los 
precedentes modos de producción sociales. 

 
   
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 



85 
 

Capítulo 7. EL MATERIALISMO HISTÓRICO COMO BASE PARA 

EL ESTUDIO DE LAS HISTORIAS DE LAS MUJERES 
 

7.1. La importancia del materialismo histórico  

      Engels demuestra que la solución del enigma de las formas de 
desarrollo de la familia debe buscarse en las relaciones de producción 
de vez en vez dominantes y por tanto en las innumerables formas 
asumidas concretamente por ellas en las varias áreas geográficas y en 
las diversas poblaciones en estrecha relación con el desarrollo de la 
entera superestructura ideológica y Estatal. Esto significa también 
deber considerar la influencia de las guerras conducidas por los 
diversos Estados como, por ej. la relativa al rol desempeñado por las 
empresas coloniales. Empresas que jugaron un rol decisivo en la 
formación de las relaciones económicas de los Estados del Centro y 
del Sur de América, además que, obviamente en formas del todo 
diversas en lo que concierne al Norte de América. Marx y Engels 
demostraron cómo, sin una visión marxista de todas las fases relativas 
al desarrollo y a la sucesión de las diversas formas económicas 
histórico-sociales, no se pueda realmente ni siquiera indagar las 
formas de desarrollo de la familia y por tanto considerar 
efectivamente, en modo racional, la cuestión de las diversas formas 
asumidas por la contradicción entre hombre y mujer en las diversas 
fases económico-sociales y en las diversas clases sociales. Por otro 
lado, pusieron las bases de principio e indicaron una vía precisa a 
seguir52.  

 
52 Se trata de un trabajo gigantesco que en gran parte está aún por cumplir y 
que solo cuando esté suficientemente avanzado podrá realmente demostrar, 
al menos en el plano teórico, el completo distanciamiento de los intereses del 



86 
 

7.2. El materialismo histórico y la historia de las mujeres 

El central y decisivo capítulo relativo a la cuestión del desarrollo 
de las formas de la familia y, aún más en general, de la historia de la 
opresión de las mujeres es una necesaria e inevitable articulación de 
la ilustración, en el plano teórico, del camino seguido por la 
humanidad desde su desarrollo hasta hoy. 

Este capítulo de la historia de la humanidad está indisolublemente 
ligado al estudio materialista y dialéctico de los procesos y de las 
diversas formas asumidas por el desarrollo y por la disolución de las 
comunidades comunistas primitivas y, más en general, por el 
desarrollo y por la disolución hasta hoy de las diversas formas de 
propiedad. 

Las formas de la disolución del comunismo primitivo están al 
inicio del cual partir para llegar a la consideración de las diversas 
líneas de transición al sistema de producción fundado sobre el 
esclavismo. Las innumerables formas de este sistema pusieron a su 
vez las premisas para las diversas formas del sistema de producción 
fundadas sobre el trabajo servil y por tanto, en su imbricación del todo 
variada y desigual, con los acontecimientos bélicos y las empresas 
coloniales, para la sucesiva transición al capitalismo.  

Y cuando tal transición, donde con la afirmación del imperalismo 
y la acaecida repartición del mundo que ponía nuevos frenos al 
desarrollo de las fuerzas productivas, pudo realmente realizarse, esto 
ocurrió a su vez de muy diversas maneras. El caso particular de Italia 
así lo atestigua. 

 
proletariado de las teorías del feminismo, sean ellas las burguesas o las 
presuntas marxistas y presuntas proletarias.  

 



87 
 

Sin embargo si queremos, en lo que respecta a tal proceso de 
transición, el discurso no puede siquiera considerar el país individual 
o sea la nación individual. No solo porque es risible pensar poder 
hablar de la nación italiana al menos antes de la mitad del siglo XIX, 
sino también en consideración de la desigualdad económica y social 
que caracteriza, y esto hasta hoy, la misma Italia. 

 
 

7.3. El materialismo histórico como filosofía “que se basta consigo 

misma” 

Para Engels la cuestión de la posición de la mujer en la sociedad 
se puede efectivamente afrontar solo si se consideran las 
modificaciones de la institución familiar y solo si estas últimas a su 
vez son explicadas con la evolución de las formas y de las relaciones 
de propiedad, o sea de la división de la sociedad en clases sociales 
antagonistas. 

De todo esto las diversas tendencias feministas “marxistas” y 
“proletarias” se ocupan, cuando tratan de ello, con una nueva 
presentación de forma idealista de una interpretación sociológica y 
positivista53. Lo que seguramente emerge indiscutiblemente como 
tesis de fondo de Marx y de Engels y por tanto del marxismo-
leninismo-maoísmo es que la opresión de las mujeres, nacida con la 
propiedad privada y con la división en clases de la sociedad, no podrá 

 
53 Modalidades que se encuentran ya bien delineadas en Aleksandra 
Kollontaj, que podemos definir la fundadora del feminismo socialista o 
presunta marxista y proletario. De esta “feminista marxista” tendremos modo 
de hablar en los próximos capítulos. 



88 
 

entonces cesar hasta cuando persistirán formas de opresión y de 
explotación del hombre sobre el hombre. 

En la actual sociedad capitalista, aún en términos generales, el 
destino de las mujeres y el del proletariado están indisolublemente 
conectados. Hasta cuando persistá el capitalismo las mujeres y el 
proletariado serán igualmente oprimidos. Esto no significa 
obviamente que las mujeres no estén divididas en clase y que tal 
división no determine de manera regular exhaustivamente su misma 
visión de la cuestión de la “opresión de las mujeres”. Significa solo 
que el camino del socialismo y del comunismo es la única real 
respuesta a la posibilidad, para la mayoría de las mujeres o sea para 
las mujeres del proletariado y de los sectores bajos e intermedios de la 
pequeña burguesía, de restablecer el principio de la productividad 
comunista sobre la base del más elevado nivel de desarrollo de las 
condiciones materiales sociales. 

El feminismo, desde un punto de vista teórico y por tanto en primer 
lugar filosófico, o es del todo superfluo por ser coincidente con el 
marxismo-leninismo-maoísmo y en tal caso el uso de tal término es 
ecléctico y puramente instrumental54, o representa en el mejor de los 
casos la pretensión de querer ir a colmar un presunto “vacío” en el 
ámbito de la teoría y de la filosofía del marxismo55. Hasta donde se 

 
54 Es decir, forma parte de una lógica de pequeñas sectas políticas fundadas 
sobre una filosofía pragmática y empírica y una praxis movimientista y 
oportunista. 
55 Es paradójicamente un mérito el del feminismo “marxista” de matriz obrera 
el de declarar abiertamente que el “marxismo” tiene carencias teróricas de 
fondo decisivas. Silvia Federici en el texto “El punto cero dela revolución” 
(Sombras Cortas, 2012, p.80 y siguientes) afirma: “la tesis central es que el 
análisis de Marx del capitalismo no logra concebir el trabajo que produce 
valor si no en la forma de la producción de mercancías. De aquí la ceguera 
respecto a la importancia del trabajo de reproducción y del trabajo 
doméstico, en particular en el proceso de acumulación capitalista”.  



89 
 

sigue el materialismo histórico la cuestión de la opresión de la mujer 
y de su liberación concierne a la lucha por el comunismo. No puede 
existir por tanto un planteamiento “feminista” de la cuestión de la 
“opresión de las mujeres”. 

De la asunción del materialismo histórico deriva de hecho una 
consecuencia decisiva. Como subrayaba Gramsci, retomando en esto 
las tesis del primer gran marxista italiano Antonio Labriola, el 
materialismo histórico y en general la filosofía de la praxis o sea el 
marxismo es una filosofía, una teoría y una ciencia “que se basta 
consigo misma”. Esto significa que el marxismo, con sus necesarios y 
consiguientes desarrollos relativos a los estadios del leninismo y del 
maoísmo, no puede contener alguna laguna de fondo, o sea de tipo 
estructural, respecto a la posibilidad de afrontar, explicar, iluminar y 
resolver concretamente cualquier cuestión de relevancia histórico-
social del pasado, del presente y del futuro (al menos hasta la 
instauración de la sociedad sin clases). El marxismo entendido en este 
sentido no tiene ninguna necesidad de ser integrado con la teoría 
feminista. Está por tanto no solo plenamente en grado de responder 
teóricamente y prácticamente al problema de la opresión de las 
mujeres, sino que es también la única filosofía, la única teoría y la 
única ciencia que pueda guiar a la mayoría de las mujeres, o sea esas 
pertenecientes al proletariado y a los estratos populares, en la 
dirección de su completa liberación.  

En síntesis, hablar de “feminismo socialista”, “feminismo 
marxista” o “feminismo proletario” significa 1) por el lado ideológico 
introducir la tesis de que el marxismo, el marxismo-leninismo, el 
marxismo-leninismo-maoísmo contegan una laguna fundamental a la 
cual es necesario suplir con el aporte del feminismo; 2) por el lado 
teórico introducir inevitablemente, en nombre del marxismo, 
filosofías y teorías económicas y políticas ajenas y contrapuestas al 
marxismo; 3) por el lado político trabajar por la hegemonía del 



90 
 

revolucionarismo pequeño-burgués sobre el proletariado y corromper 
ideológicamente cualquier efectivo proceso de construcción de un 
verdadero partido comunista. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



91 
 

Capítulo 8. LA FAMILIA MONOGÁMICA Y LA DISOLUCIÓN 

CAPITALISTA DEL CARÁCTER SOCIAL DE LA ECONOMÍA 

DOMÉSTICA 

8.1. La familia monogámica  

La forma actual de familia ampliamente predominante es la 
monogámica. Ella surge con la afirmación del feudalismo. Se necesita 
por tanto distinguir la familia monogámica propia de las fases 
intermedias y concluyentes del feudalismo de aquella característica 
del capitalismo. 

En el feudalismo, en lo que concierne a la gran mayoría de la 
población, la “familia monogámica” se presenta principalmente en la 
forma de la familia de los campesinos, de los pequeños artesanos y de 
los pequeños trabajadores. En esta forma era la unidad elemental de 
combinaciones económico-sociales más amplias que llevaban el signo 
de relaciones de naturaleza comunitaria en decadencia, sometidos 
directamente o indirectamente a los intereses feudales. Tales 
combinaciones son a menudo formalmente patriarcales, de las cuales 
la identificación corriente entre el tipo de familia vigente entre los 
campesinos en esta fase histórico-social y la vieja familia de los 
propietarios de esclavos efectivamente de tipo patriarcal. Solo con el 
ascenso del capitalismo las combinaciones comunitarias de tipo feudal 
o semi-feudal (precapitalistas) constituidas por conjuntos de familias 
monogámicas se disuelven y solo entonces la familia monogámica 



92 
 

llega a coincidir con el acutal tipo de “familia nuclear” , además de 
bajo el perfil de su base natural56. 

 
 

8.2. Caracteres sociales de la familia monogámica 

Con el capitalismo emerge, de forma pura y generalizada, el tipo 
de la “familia monogámica”.  

¿En qué consiste la diferencia entre la “familia de pareja” y la 
“familia monogámica”, dado que ambas formas remiten a la “familia 
individual o nuclear”? En el hecho de que la familia monogámica 
“reviste” la libre familia nuclear, precedente o contemporánea a 
aquella patriarcal, de específicas relaciones sociales. Engels afirma: 
“En la unión de pareja, el grupo ya se había reducido a su unidad 
final, a la molécula diatómica: un hombre y una mujer. La selección 
natural, con sus exclusiones cada vez más ampliadas de la comunidad 
conyugal, había cumplido su obra, y en esta dirección no le quedaba 
más nada por hacer. Si nuevas fuerzas motrices no hubieran entrado 
en acción, no habría existido ningún motivo para que del matrimonio 
de pareja saliera a la luz una nueva forma familiar. Pero estas fuerzas 

 
56 Para Engels la conclusión del processo de “selección natural” relativa a las 
formas familiares fundadas sobre originarios vínculos de parentela entre los 
grupos consiste en la formación de la “familia de pareja” o “familia 
individual”. La base natural de la “familia monogámica” coincide 
simplemente con la “familia de pareja”. Desde este punto de vista, como 
afirma Engels: “Ella nace de la familia de pareja, como ya se demostró” … 
“Se diferencia del matrimonio de pareja con una más bien grande solidez del 
vínculo conyugal, no más disoluble por albedrío de las dos partes 
contrayentes” (Marx-Engels Obras, citado). 

 



93 
 

motrices entraron en acción.” .” (Engels, El origen de la familia… 
citado).. 

Estas relaciones consisten ya sea en la institución de la herencia 
expresión de las relaciones de propiedad dominantes, que en residuos 
(economía doméstica) de la disolución de las precedentes relaciones 
económico-sociales. Tales relaciones obstaculizan la libre y rápida 
disolución del vínculo matrimonial y representan la base estructural 
de un correspondiente sistema jurídico y de una correspondiente 
ideología. 

En el capitalismo la “familia monogámica” se caracteriza como 
una institución que: a) transmite a los herederos (que por toda una fase 
histórico-social están representados solo o principalmente por los hijos 
varones) la propiedad de la familia y, en tal modo, establece 
regularmente el origen de clase de los  simples individuos 
reproduciéndola y perpetuándola; b) fija la “exclusión” de la esfera de 
la actividad doméstica, que ahora viene a gravar exclusivamente sobre 
la misma familia (obviamente, como veremos esto vale 
exclusivamente para las familias del proletariado y de las masas 
populares) por las relaciones económico-sociales; c) tiende a excluir a 
las mujeres de las masas populares de la esfera de las actividades 
productivas y a someterlas a una economía doméstica ya 
sustancialmente independizada de la relación con la propiedad 
latifundista.   

Estos sistemas de relaciones (herencia, economía doméstica, 
opresión de la mujer) tienen un carácter de clase, en el sentido de que 
ellos se presentan diversamente en las diferentes clases sociales. Tales 
relaciones se enlazan directamente a aquellas que indicamos como 
diversas líneas de desarrollo o de llegada de la familia monogámica. 
De hecho tal familia monogámica deviene por un lado familia 
“burguesa” y por el otro familia “proletaria” y “popular”. En este 



94 
 

último caso el “carácter de familia monogámica” es en un cierto 
sentido solo “formal”.  

Engels evidencia muy bien esta diferencia de clase entre la familia 
burguesa fundada sobre la propiedad capitalista y sobre el matrimonio 
de clase y la familia de las masas proletarias: “Verdadera regla en las 
relaciones con la mujer se vuelve el amor sexual y puede volverse solo 
entre las clases oprimidas, por tanto hoy en día en el proletariado: 
sea o no sea esta una relación establecida oficialmente. Pero aquí se 
apartan todas las bases de la monogamia clásica. Aquí falta cada 
propiedad, para cuya conservación y transmisión hereditaria fueron 
precisamente creadas la monogamia y la dominación del hombre; 
aquí falta por tanto también cada incitación a hacer valer la 
dominación del hombre… En este caso, relaciones sociales y 
personales absolutamente diversas tienen un peso decisivo. Y desde 
cuando la gran industria transfirió a la mujer desde la casa al 
mercado del trabajo y en la fábrica, y bastantes a menudo es el sostén 
de la familia, en la casa proletaria vino a caer completamente cada 
base al último residuo de la dominación del hombre; excepto quizás 
un elemento de esa brutalidad hacia las mujeres que se radicó desde 
el tiempo de la introducción de la monogamia. Así la familia 
proletaria no es más monogámica en el sentido estrecho de la palabra, 
también dado el más apasionado amor y la fidelidad más sólida entre 
los dos cónyuges, y a pesar de cada eventual consagración religiosa 
y laica. Por eso, también los inseparables compañeros de la 
monogamia, heterismo y adulterio, representan aquí una parte del 
todo insignificante… En breve, el matrimonio proletario es 
monogámico en el sentido etimológico de la palabra, pero no lo es en 
absoluto en su significado histórico” (Engels, El origen de la 
familia…citado). 

Es típico de las varias versiones del feminismo burgués y pequeño-
burgués (por ej. las variantes del llamado “feminismo marxista”) 



95 
 

confundir estas dos diferentes líneas de desarrollo y subsumirlas por 
tanto, sin distinguirlas adecuadamente, bajo la misma categoría de 
“familia monogámica” con el fin de poder fundar en modo tal la teoría 
por la cual la familia monogámica determinaría un antagonismo de 
fondo entre el hombre y la mujer al interior del proletariado y de las 
masas populares. 

 
 

8.3.  La institución de la herencia y la “familia monogámica” 

Depende entonces del tipo de propiedad que cosa será dejada en 
herencia y cual sea la clase social de origen de los hijos. Desde este 
punto de vista la institución de la herencia desempeña obviamente un 
rol diverso según las clases sociales. Transmitir una forma de 
propiedad capitalista es algo que es del todo diferente de transmitir en 
herencia una propiedad consistente en bienes personales o en 
inmuebles no fructíferos de rentas. En ese segundo caso, no tenemos 
una verdadera y propia transmisión de la propiedad privada, dado que 
que está última es esencialmente o propiedad privada en la forma de 
medios de producción capaces de dirigir fuerza-trabajo o usufructo de 
rentas teóricamente transformables en capital. 

Bajo este perfil el sistema capitalista y la forma de la “familia 
monogámica” parecen, en un cierto sentido, corresponder solo a las 
clases privilegiadas. Para las populares, la forma monogámica no 
parece en absoluto sostenida por una particular necesidad económica. 

Donde no hay una verdadera propiedad capitalista o parecida no 
hay tampoco la necesidad imperiosa de garantizar a los hijos la 
reproducción de la propia condición de clase, no puede existir un 
efectivo fundamento económico-social tal para distinguir la familia 
monogámica de la nuclear. Es evidente que tal necesidad, vuelva a 



96 
 

fijar los caracteres económico-sociales de la familia monogámica, vale 
en última instancia solo para las clases privilegiadas.  

Obviamente en la concreta realidad de la sociedad capitalista, en 
particular en los países imperialistas, la cuestión de las clases sociales 
se presenta con aspectos de particular complejidad, ya sea por las 
diversas gradaciones y combinaciones entre diversas pertenencias 
materiales de clase, o ya sea por los procesos ideológicos y, 
consecuentemente, relativos a las identificaciones psíquicas, que 
llevan varios estratos de las masas populares a asumir como propio 
modelo de referencia la vida y las costumbres de los estratos 
privilegiados pequeño-burgueses. De ahí la paradoja de la 
identificación con clases colocadas en los “escaños más altos” de la 
escala social, sin que a tal identificación corresponda una efectiva base 
material.  

 

8.4. La economía doméstica y la “familia monogámica” de las masas 

populares 

El segundo tipo de relaciones concierne al rol actual de la 
economía doméstica entendida ya sea como conjunto de actividades 
domésticas, ya sea como actividad relativa a la reproducción natural 
de la especie (gestación y cuidado de los infantes), o ya sea en fin 
como cuidado de las figuras parentales necesitadas de asistencia, etc. 

La entera historia “de la economía doméstica” es historia de su 
progresivo redimensionamiento y de su precipitación cada vez más 
abajo en la jeraraquía entre las diversas ramas de la producción. En el 
sistema feudal la economía doméstica, con la familia campesina, está 
aún integrada, si bien marginalmente y en modo deforme, en la 
producción comunitaria o semi-comunitaria. 



97 
 

Incluso en la pequeña y pequeñísima economía campesina 
actualmente vigente en países como Italia, persisten trazas de este tipo 
de integración, por lo que esto pueda gravar fuertemente sobre la 
mujer. 

Solo el capitalismo en su forma más desarrollada destruye 
definitivamente cada nexo entre el “trabajo doméstico” (gestión del 
balance doméstico, actividades domésticas, cuidado y asistencia, 
gestación, educación y cría de los niños, etc.) y el social complejo 
relativo a la relación con las otras esferas de la producción. Engels 
evidencia que “la administración doméstica confiada a las mujeres 
era una industria de carácter público, una industria socialmente 
necesaria, así como lo era la actividad con la cual los hombres se 
encargaban de los alimentos. Con la familia patriarcal, y aún más con 
la familia individual monogámica, las cosas cambiaron. La dirección 
de la administración doméstica perdió su carácter público. No 
interesó más la sociedad. Se volvió un servicio privado” (El origen de 
la familia…, citado). 

En lo que concierne a el trabajo que aparece hoy como “trabajo de 
las mujeres”, solo el capitalismo lleva a su término, desde este punto 
de vista, la fase plurimilenaria de la descomposición y de la disolución 
del sistema de la productividad comunista realizada a costa de las 
mujeres. El capitalismo, a partir de su primera fase expansiva, se 
encuentra delante de un cierto tipo de “economia doméstica” como 
algo dado, como un conjunto de actividades no capitalistas que se 
ejercen al margen de la producción e independientemente de ella.  

El “trabajo doméstico” es expresión límite de la supervivencia y 
de la disolución de la “economía doméstica”, es decir, de una forma 
de trabajo social cooperativo que se remonta a los albores de la 
humanidad. El trabajo doméstico no cuesta por tanto nada al 
capitalista. El capitalista es indiferente a este tipo de trabajos. La única 
cosa importante para el Capital es que “la economía doméstica” no 



98 
 

pretenda gravar sobre el plusvalor o sobre las rentas aspirando a 
disfrutar de flujos de entrada del gasto público. Por tanto el Capital se 
preocupa solo de cristalizar este residuo de los milenios pasados. El 
Estado Social, cuando el Capital tiene interés de promoverlo y de 
todos modos siempre en los ámbitos de un reformismo reaccionario 
de fondo, sirve para confirmar y para estabilizar tal situación y no para 
introducir efectivas modificaciones de fondo. 

En última instancia por tanto, el verdadero secreto de la “economía 
doméstica” en el capitalismo y por tanto, con mayor razón, en su fase 
imperialista terminal, al menos en términos metafóricos es el de deber 
suplir la inexistencia de un efectivo Estado Social57. Cosa que se 
remite a la imposibilidad de una efectiva socialización de la 
producción en el terreno de la propiedad privada. Las masas populares 
están entonces cargadas de fuertes gastos sociales que gravan sobre la 
“economía familiar” y por tanto en buena medida sobre el “trabajo 
doméstico”. Engels afirma a tal propósito: La familia está fundada 
sobre la esclavitud doméstica de la mujer, abierta o enmascarada 
(citado). 

En el interior de este círculo de hierro que solo la revolución 
popular puede romper, los estratos proletarios y populares, que de 
hecho son dominados por la cristalización reaccionaria de la economía 
doméstica, están obligados a trabajar en el ámbito familiar para 
realizar en el modo más racional y eficaz las “actividades domésticas”. 
La cadena del “trabajo doméstico” que recae, con la afirmación de la 
familia monogámica, sobre la familia individual de las masas 

 
57 En tal caso, desde el punto de vista del marxismo, la respuesta no puede 
ser ni esa del “salario de las amas de casa”, ni esa de reivindicar inversiones 
públicas en actividades de cuidado, de asistencia y de apoyo a las actividades 
domésticas, pero sí la batalla por un programa de democracia popular y por 
la relativa apertura de una transición socialista a una nueva productividad 
comunista. 

 



99 
 

populares, se presenta en el capitalismo bajo la forma de una 
“economía natural” que impulsa a las masas populares, en el marco 
del desempeño del complejo de las “actividades domésticas”, a un 
consumo eficiente del precio de las mercancías y de los servicios 
intercambiados con el salario. Y este tipo de relaciones enajenadas, si 
por una lado grava en su complejidad sobre la familia de las masas 
populares ya que comprime su calidad de vida impulsando al mismo 
tiempo a un incremento de la cantidad de horas de trabajo asalariado 
además del llamado horario contractual normal, por otro lado recae 
especificamente sobre las mujeres. Una diferente división del trabajo 
entre hombre y mujer al interior de la familia proletaria (admitiendo 
que eso sea efectivamente posible dada la jornada efectiva del trabajo 
asalariado) que mayormente tenga en consideración la carga de trabajo 
correspondiente a la mujer en una óptica cooperativa más igualitaria, 
tendiendo entonces a su disminución, podría entonces solo redistribuir 
su carga, pero para nada disminuirlo en su conjunto. 

 
 

8.5. La economía doméstica y la familia monogámica de la burguesía  

La “economía doméstica” pesa de manera completamente diversa 
sobre las diferentes clases sociales. En primer lugar ya que las 
actividades de cuidado y de asistencia, en el caso de las familias de las 
clases privilegiadas, no están desempeñadas en ámbito familiar. En 
segundo lugar porque también las mujeres de las clases privilegiadas 
no ocupadas en el plano profesional, que se presentan formalmente 
como “amas de casa”, gozan comúnmente de varias formas de trabajo 
doméstico (sirvientas, ayudantes, niñeras, asistentes, cuidadoras, etc.) 
desarrollado por particulares figuras precarias. Tales figuras venden 
los propios servicios en modo servil (pre-capitalista o semifeudal) y 



100 
 

no capitalista y por las propias condiciones de trabajo son 
generalmente asimilables a las de los estratos más explotados de la 
pequeña burguesía. 

Por tanto, aún en distinta medida, tales familias y tales mujeres 
burguesas y pequeño-burguesas son emancipadas del peso de la 
“economía doméstica”. La burguesía encuentra entonces miles formas 
para asegurar a las mujeres burguesas tal plena emancipación. Ellas se 
vuelven por tanto también en un ideal, un modelo para las mujeres de 
algunos estratos de la pequeña “burguesía intermedia, que oscilan 
entre el proletariado y la burguesía y que aspiran a una misma 
condición de “liberación del trabajo doméstico” sin la necesidad de 
una revolución y del derrocamiento del capitalismo. 

Las mujeres burguesas al mismo tiempo no encuentran frente a sí 
vínculos particulares en lo que concierne a la posibilidad de acceder a 
las profesiones y a las funciones desempeñadas por los hombres. 
Además pueden escoger vivir simplemente de las rentas. 
Posteriormente esto imprime un indeleble sello reaccionario sobre las 
mujeres burguesas. Si el primero es relativo a su pertenencia a la 
pequeña burguesía privilegiada y a la burguesía, el segundo está en 
directa relación con el hecho de que las mujeres de tales clases están 
particularmente caracterizadas por aspiraciones, estilos de vida y 
concepciones del mundo de carácter “parasitario”.  

El matrimonio en las familias monogámicas burguesas está regido 
por la conveniencia, pero no se necesita pensar en esto como si la 
conveniencia excluya necesariamente, usando el lenguaje en verdad 
un poco fechado de Engels, el llamado “amor individual”. La 
“conveniencia” excluye en cambio “el amor individual” entre 
miembros hombres o mujeres de clases sociales diversas. La 
“conveniencia” opera en general bien antes de presentarse 
directamente como cálculo económico. Por arriba hay ya toda una 
formación ideológica, ética, psíquica, que transporta la formación de 



101 
 

los sentimientos y de la atracción sexual en la dirección de una 
condición de clase concebida, en el plano ético y estético, como 
indicativa de un particular valor individual. 

Las mujeres de la pequeña burguesía privilegiada y de la burguesía 
se identifican plenamente desde el inicio de la edad infantil con la 
propia clase social y conciben el “matrimonio” y la “familia” como el 
camino de la reproducción de la propia clase social de pertenencia a 
través de la generación de hijos y su educación sobre la base de la 
posesión relativa de la propiedad privada con una lógica y un espíritu 
plenamente de clase. En los infantes de la burguesía y de la pequeña 
burguesía privilegiada, se constituye inmediatamente ese tipo de 
ideología, psicología, personalidad que llevan los individuos de tales 
clases a concebirse como “sujetos” que pueden disponer libremente de 
las propias propiedades materiales y de las propias cualidades 
“morales” e “intelectuales”, como si todo fuese algo conectado 
naturalmente a la propia individualidad más propia e íntima. El 
consiguiente mundo moral e intelectual que emerge de eso y que 
continuamente se reproduce es así propiamente fetichista. Relaciones 
sociales y de clase, sedimentaciones, resultados y aportes de tales 
relaciones aparecen también en tal caso como “humanos”, “neutros”, 
“objetivos”, “naturales”. Los infantes son criados y educados para 
hacer propia esta conciencia mistificada, para considerarla como una 
propiedad de la misma subjetividad. Son educados por tanto para 
percibirse como espíritus elegidos, para asumir y hacer valer como 
propia referencia una ética aristocrática y para privilegiar una estética 
de la forma y de la sensibilidad.  

 
 

8.6. La contradicciones entre hombre y mujer en la familia de las 
masas populares como contradicción en el seno del pueblo 

 



102 
 

Las mujeres de la pequeña burguesía privilegiada cuando escogen 
bajar al terreno de la concurrencia y de la competencia de género, 
proponen y promueven el feminismo como vía para un incremento de 
los propios privilegios y para una acción de división y 
desestructuración de las masas populares. La propensión reformista-
reaccionaria de tales feministas se traduce sobre un plano más general 
en poner al centro la contradicción hombre-mujer en vez de aquella 
entre burguesía y proletariado, entre capitalismo y masas populares. O 
sea se materializa en la promoción de un antagonismo de fondo entre 
hombres y mujeres. La efectiva contradicción hombre-mujer al 
interior del proletariado y de las masas populares está por tanto 
enfatizada en línea de principio, exasperada, dividida desde su base 
económica. Esto en el sentido de que el hombre de la familia proletaria 
está considerado sobre el plano estructural (y no eventualmente 
eventualmente solo superestructural), de un modo u otro, como un 
“jefe”, un “opresor”, un “enemigo de las mujeres”.  

Las teorías revisionistas de las feministas “marxistas” sobre la 
reproducción de la fuerza de trabajo sirven para tentar de dar un 
fundamento estructural de carácter económico a tal tesis. Tenemos ya 
sea un “feminismo marxista obrerista” que pretende tal presunta 
reproducción de la fuerza de trabajo en ámbito familiar como 
explotación directamente capitalista (y en este caso el reformismo se 
expresa con la lucha por el salario doméstico), o ya sea un singular y 
confuso “feminismo proletario semi-obrerista58”, que habla de la 

 
58 En los próximos párrafos entraremos en mérito en la versión del 
“feminismo proletario” italiano (Movimiento feminista proletario 
revolucionario, organización de las mujeres feministas de Proletarios 
Comunistas-PCm-Italia), que continúa el hilo de la experiencia del PC(M-
L)I-La voz obrera de los años Setenta, que buscaba sintetizar eclécticamente 
el obrerismo negriano con la referencia al “marxismo-leninismo-maoísmo” y 
a otras tendencias revisionistas de “izquierda” (trotskismo, consejerismo, 
etc.). 



103 
 

explotación indirectamente capitalista de las mujeres en ámbito 
familiar, debido a una presunta producción capitalista no de 
mercancías, sino de valores de uso (sic!) . 

La contradicción en las masas populares entre hombre y mujer no 
está concebida por las feministas pequeño-burguesas “obreristas” y 
“semi-obreristas” por eso que efectivamente es, o sea como una 
contradicción en el seno del pueblo (Mao). Por tanto no es en absoluta 
vista como reflejo de la presión general de las relaciones capitalistas y 
de la burguesía y como reflejo ideológico del antagonismo de clase, 
que se representa entonces, en el plano superestructural, en el interior 
del mismo ámbito familiar. 

 
 

8.7. Para una síntesis: el rol de la “familia monogámica” en las 

diferentes clases sociales 

Es evidente por tanto que si nos detenemos en la categoría de la 
“familia monogámica” sin considerar materialísticamente su efectivo 
contenido de clase: tanto burgués o relativo al proletariado y a los 
estratos populares, se cae inevitablemente en el idealismo filosófico y 
por tanto en la ideología burguesa. La burguesía tiene todo el interés 
de confundir la familia burguesa con la familia de las clases populares 
y por tanto presentar la “familia monogámica” (burguesa) como una 
célula-base de la sociedad. El catolicismo, por ejemplo, propone 
justamente esta concepción. Ciertas feministas “revolucionarias”, que 
teorizan la destrucción de la “familia monogámica”59, asumen a su 

 
59 La referencia es siempre a las tesis del Movimiento Feminista Proletario 
Revolucionario de Proletarios Comunistas-PCm Italia (veáse folleto “En 
muerte de la familia” www.femminismorivoluzionario.blogspot.com). 



104 
 

vez, justo este punto de vista mistificado y sostienen por tanto que la 
familia de las masas populares es una célula base de la economía 
capitalista. 

La “monogamia”, o sea este vínculo particular que sobre el terreno 
de la sociedad capitalista se impone al “matrimonio de pareja”, no es 
una categoría jurídica, filosófica, económica abstracta, sino un vínculo 
concretamente determinado por el tipo de propiedad privada que la 
“familia monogámica” debe transmitir. Sin entrar en forma teórica en 
el mérito de todo esto, se tienen solo visiones caricaturescas de la 
“familia capitalista”. El feminismo, en todas sus variantes, es una 
fuente inagotable de tales visiones al servicio, en el mejor de los casos, 
de los intereses de la pequeña burguesía pseudo-revolucionaria. 

Si la familia monogámica está definida por la institución de la 
herencia y por la permanencia del residuo del trabajo doméstico de las 
mujeres, entonces lo que deriva de eso es que, dado el carácter de clase 
de tal institución y del trabajo doméstico, la familia monogámica se 
presenta polarizada a causa del peso del todo diferente jugado por 
estos dos factores en las diversas clases sociales. En la burguesía y en 
la pequeña burguesía privilegiada, a menudo imitada en el plano 
ideológico y en el de los hábitos por los estratos atrasados de las masas 
populares, la institución de la herencia es lo que determina el carácter 
de la familia monogámica. Por tanto tal institución es el elemento 
portador de esa estructura económica familiar, que se contrapone en 
modo regresivo a las relaciones igualitarias e inmediatamente 
divisibles de la “familia de pareja”.  

En la familia proletaria y en la de las masas populares, en el plano 
material el rol efectivo de tal institución es, sin embargo, secundario. 
Además, en este último caso, la propiedad transmitida con tal 
institución no es capitalista o asimilable a esta última (si se excluyen 
micro-actividades empresariales de hecho semi-capitalistas o 



105 
 

precapitalistas). La familia de las masas populares es aquí 
“monogámica” por decirlo así.  

Es tal por los residuos del “patriarcalismo”, o sea por una 
dimensión ideológica que, a menudo y de buena gana, se presenta 
condicionada y deformada por los intereses de las clases privilegiadas 
y que por tanto se traduce en un marco político-jurídico burgués y 
reaccionario. Marco que obstaculiza variadamente, fundamentalmente 
sobre las espaldas de las mujeres de las clases populares, la libre y 
veloz disolución, de forma parasitaria, del vínculo matrimonial. 

Al contrario, en lo que concierne al trabajo doméstico, la familia 
monogámica de la burguesía y de la pequeña burguesía privilegiada 
no está más que condicionada por su rol. Para la burguesía el trabajo 
doméstico se transforma en el trabajo desarrollado, a su servicio, por 
las mujeres de las masas populares. 

Desde este último punto de vista, o sea el relativo a la carga del 
trabajo doméstico de carácter servil, la familia monogámica, en lo que 
respecta a la burguesía, no tiene un fundamento estructural. De esto 
deriva que para la burguesía los varios vínculos jurídicos relativos al 
ordenamiento del instituto familiar vigente, son fácilmente eludibles 
sobre la base de la posesión de determinados privilegios. 

No es así para las masas populares respecto a las cuales el rol de 
trabajo doméstico desempeña un rol relevante también en obstaculizar 
su efectivo derecho a la libre disolución del matrimonio o sea a una 
efectiva plena correspondencia entre la familia monogámica de las 
masas populares y esa que Engels calificaba como la “familia de 
pareja”60. En lo que concierne a las masas populares, la centralidad del 

 
60 Obviamente desde el punto de vista jurídico la situación cambió desde los 
tiempos de Engels, al menos en los países imperialistas. Pero no olvidemos 
que, en lo que concierne a Italia, la institución del divorcio fue introducida 
solo el primero de diciembre de 1970, no obstante la oposición de la Iglesia 
católica y del principal partido de poder de entonces, la DC. Además los 



106 
 

trabajo doméstico pesa sobre las mujeres en la familia “monogámica” 
conspira de hecho con un sistema de relaciones económicas 
capitalistas que, en particular en países imperialistas marginales y 
semi-dependientes como Italia, obstaculizan el ingreso de las mujeres 
en el llamado “mundo del trabajo”. El resultado es el de una opresión 
agravante sobre las familias de las masas populares, que presenta 
también un lado específico relativo a la inevitable acentuación de la 
depedencia económica de la mujer del hombre. Esto lleva al 
incremento de la tendencia a la marginación de la mujer en el interior 
de la “familia” y, en general, a la reproducción de relaciones de 
dependencia de la mujer en las relaciones con el hombre. Sobre todos 
estos aspectos el feminismo burgués y pseudo-revolucionario 
pequeño-burgués opera para presentar como antagonistas (buscando 
por tanto de determinarlas como tales) las contradicciones entre 
hombre y mujer propias de las familias de las masas proletarias y 
populares.  

 
 

8.8. La naturalización fetichista de la actividad doméstica  

Con el capitalismo “la economía doméstica” impuesta de hecho a 
las familias de las masas populares y en particular a las mujeres 
proletarias se vuelve trabajo sin carácter social. O sea trabajo 

 
procesos de fascistización en curso en todos los países imperialistas llevan 
consigo la tendencia a volver aún más difícil la libre disolución del vínculo 
matrimonial. El ataque al derecho de aborto o la pura negación de tal derecho 
es, en otras cosas, un dato que incide fuertemente también sobre la libertad 
de la mujer que trabaja por la disolución de tal vínculo, a causa de una 
dependencia media del hombre que se acentúa objetivamente con la presencia 
de hijos. 

 



107 
 

desempeñado en función de necesidades personales o sea “naturales”. 
En otros términos es “trabajo social solo al interior de la individual 
unidad familiar”, pero no en su exterior y por tanto no en relación a 
una relación social con otras esferas de la producción y del 
intercambio. 

El trabajo doméstico, en este sentido, realmente no existe desde el 
punto de vista económico-social capitalista. Él no le concierne en 
algún modo a la producción y reproducción, directa o indirecta que 
sea, del valor de la fuerza-trabajo. No admite en modo directo o 
indirecto tal producción.  

En el capitalismo y por tanto para el capitalismo es “trabajo social” 
solo en el sentido que es “consumo de energías psico-físicas”, que es 
“trabajo” como ese del desempeño de cualquier actividad físico-
deportiva, de nutrirse, de respirar, etc. Bajo el perfil de las necesidades 
biológicas y en general de la subsistencia social a un cierto grado de 
desarrollo cultural y civil de la sociedad, es trabajo por tanto para la 
reproducción material del organismo individual. 

Es cierto que esta “forma natural” es solo una consecuencia y una 
manifestación de una relación social fallida. Más exactamente es 
consecuencia del entero curso de desarrollo de la humanidad 
caracterizado por la disolución y por la descomposición de la 
productividad comunista, pero es una manifestación negativa suya, es 
la expresión de una exclusión, de una negación y no una expresión 
positiva e inclusiva. Es un entero curso histórico-social que en su 
aparición límite se muestra y se hace valer y se impone 
fetichísticamente como “puramente natural”. El capitalismo no hace 
otra cosa que fijar tal forma. 

 
 



108 
 

8.9. El psicoanálisis como reflejo de la forma fetichista de las relaciones 

de la familia monogámica 

La familia monogámica en los países imperialistas se presenta 
realmente como una forma privada de bases histórico-sociales, en 
cuanto tales bases, en la plena disolución de cualquier nexo social de 
la “economía doméstica”, se presentan dialécticamente “eliminadas”. 
En tal modo las relaciones histórico-sociales y de clase relativas a la 
“familia monogámica” asumen formas que parecen remitir a 
relaciones abstractamente “naturales”. Esta apariencia deviene así el 
punto de partida para la teoría psicoanalítica. Eso vuelve el 
psicoanálisis una interesante expresión de una relación fetichista. El 
psicoanálisis se caracteriza justo por identificar y fijar la forma 
fetichista como efectiva realidad. En el psicoanálisis freudiano las 
categorías simbólicas se presentan por tanto como el directo reflejo de 
relaciones “naturales”. Serían fuerzas biológicas esas que proceden 
determinándose, diferenciándose y mediándose. La civilización en 
Freud no es una efectiva categoría histórico-social, sino que asume un 
carácter mítico. En su relación las fuerzas instintivas residuas o esas 
al contrario mutadas en las formas de los procesos de civilización dan 
lugar al mundo psíquico.  

De este modo, complejas relaciones sociales y de clase 
caracterizadas por múltiples eslabones de mediación asumen la forma 
fetichista de relaciones puramente naturales, privadas y personales, 
que encontrarían las propias raíces y explicaciones, por un lado, en un 
conjunto de relaciones que se presentan como propios de la familia 
nuclear y, por el otro, en una historia privada, en gran parte 
inconsciente y fantasmal, relativa a la representación de tales 
relaciones. 

Obviamente, sin embargo, el psicoanálisis no es una pura 
concepción filosófica y ética, él promete resultados prácticos. O sea se 



109 
 

propone transformar en profundidad la subjetividad individual en 
determinadas direcciones. Todo esto por definición está caracterizado 
en sentido ideológico y, por tanto, de clase. Ya que el psicoanálisis 
como terapia es notablemente costoso, de él se valen sectores sociales 
a partir de esos pertenecientes a la pequeña burguesía privilegiada, 
respecto a los cuales de propone nuevamente moderar sus conflictos 
interiores a través de una especie de catarsis, de la cual salir con una 
visión más realista y flexible de los dictados y de las implicaciones de 
la propia pertenencia de clase. En este sentido no es en absoluto una 
simple adaptación, sino un soporte que hoy parece a veces necesario a 
la formación, en todos los campos (desde el espectáculo, a la política, 
a la actividad de dirección en el campo económico, etc.), de una 
mentalidad y de una psicología de marco encargado en funciones de 
dirección, que no se deja turbar demasiado por conflictos éticos y 
psicológicos respecto a las tareas relativas a la propia operación. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



110 
 

Capítulo 9. LA “ECONOMÍA DOMÉSTICA” Y LA TEORÍA 

MARXISTA DE LA REPRODUCCIÓN DE LA FUERZA-TRABAJO  
 

9.1. La teoría de Marx del valor de la fuerza-trabajo y del salario 

La teoría de Marx del Modo de Producción Capitalista [MPC], 
presupone que ya haya ocurrido, como resultado de un largo proceso 
histórico-social, la completa separación del trabajador de sus medios 
de producción. Tal separación implica la disolución de todas las 
formas basadas en la familia campesina o pastoril que opera como base 
de la común posesión de la tierra. Marx habla por tanto del trabajador 
asalariado privado de los medios de producción al cual se contrapone 
el Capital, como de fuerza-trabajo. 

La fuerza-trabajo aparece como mercancía en el mercado a 
continuación de un determinado proceso, aún mínimo, de educación 
civil y moral y de formación técnica. Aparece en el mercado para ser 
adquirida y utilizada productivamente por el Capital. Ella por tanto 
hace su aparición como mercancía, como una identidad de los 
opuestos, una unidad entre dos dimensiones inconmesurables, valor 
de uso y valor: la primera una propiedad “material”, la segunda, en 
cambio, de carácter puramente social. El valor es una sustancia social, 
el trabajo abstracto. Una determinada mercancía consiste siempre de 
una cierta calidad y cantidad de valor de uso y de una determinada 
cantidad de valor. Por tanto el valor relativo a una determinada 
cantidad de una determinada mercancía es una cantidad de trabajo 
abstracto, de trabajo genérico, donde todos los diversos trabajos 
concretos se presentan triturados y reducidos a la misma amorfa e 
indiferenciada cualidad abstracta del trabajo. Este trabajo abstracto, 
como tal, es también “trabajo socialmente necesario”. El trabajo 



111 
 

abstracto es un producto de la interrelación económica de un conjunto 
de productores privados, en este caso de capitalistas dado que damos 
por supuesto el MPC. El valor es sustancia social, producto de un 
organismo social complejo que opera por encima de la conciencia y 
de la intencionalidad de los capitalistas, imponiéndose a ellos como 
“ley del valor”. 

¿En qué consiste, en general, el valor de la fuerza-trabajo? Ya que 
la fuerza-trabajo es mercancía, su valor determinado puede ser solo 
equivalente a un determinado conjunto de mercancías. El valor de la 
fuerza trabajo, en el acto de su primera aparición en el mercado, 
consiste primero que todo en el valor de las mercancías gastadas para 
su educación y formación. El valor objetivado en la mercancía fuerza-
trabajo es el valor objetivado en las mercancías con el cual la fuerza-
trabajo debe necesariamente intercambiarse para su misma 
subsistencia61.  

Este conjunto de mercancías es equivalente al salario. La fuerza-
trabajo, después ser haber sido empleada por el capitalista por un 
cierto periodo de tiempo, suponemos un día, una semana o un mes, 
recibe un salario que Marx considera el equivalente del valor de la 
misma fuerza-trabajo. 

El salario es intercambiado por el trabajador con una determinada 
cantidad de mercancías diferentes. El trabajador transforma el valor 
representado por un determinado monto de dinero consistente en el 
salario, en un complejo de mercancías del mismo valor global. El 
intercambio entre salario o sea dinero-valor y mercancías  necesarias 
para la subsistencia del trabajador asalariado es un intercambio que, 
en el plano de la teoría marxista, es supuesto como intercambio entre 

 
61 El concepto de “subsistencia” no coincide evidentemente con el de la 
simple “supervivencia”. 



112 
 

equivalentes. La teoría de Marx del salario está fundada sobre la teoría 
de la ley del valor. 

Una vez adquiridas por el trabajador, tales mercancías salen del 
mercado o sea de la circulación de las mercancías. La cuestión del 
valor y del valor de uso de tales mercancías no concierne más al 
Capital. No concierne más, ni directa ni indirectamente, a la 
producción y la circulación capitalista de las mercancías y del dinero. 
Por tanto, respecto al trabajo asalariado como tal, no le concierne más 
a la economía capitalista.  

La reproducción capitalista del valor de la fuerza-trabajo ocurre en 
el proceso productivo y se concluye, en el plano formal, en el 
momento en el cual el trabajador asalariado al término de su periodo 
laboral (un día, una semana o un mes según el tipo de pago laboral) 
recibe el salario correspondiente. Una vez concluido el mismo círculo 
reinicia con la recuperación del trabajo en el proceso productivo.  

Se vuelve, desde este punto de vista, un negocio del trabajador el 
efectivo intercambio del salario con un monto de mercancías 
equivalente, así como  su efectivo consumo. Pero tampoco tal 
consumo ocurre evidentemente todo de un vez. El trabajador 
desempeña otras varias actividades y sobre todo regresa al trabajo. Por 
tanto, mientras consume continuamente en un modo u otro las 
mercancías adquiridas, así mismo disipa rapidamente la propia fuerza 
trabajo como mercancía. Por tanto debe trabajar casi todos los días del 
año y de su entera “vida productiva” para reproducirla, o sea para 
regresar a la posesión de un salario adecuado. Con la obtención del 
salario el trabajador concluyó la reproducción del valor de su fuerza-
trabajo. 

Si la reproducción de la fuerza trabajo no es otra cosa que la 
renovación de forma capitalista de su producción, entonces la 
producción del valor de la fuerza-trabajo es en realidad solo eso que 
continuamente se repite en el curso de la jornada laboral. La 



113 
 

producción y por tanto la reproducción del valor de la fuerza-trabajo 
no le concierne a la circulación, el intercambio de las mercancías, su 
consumo o cualquier otra relación diversa de la producción misma. 

Una parte de la jornada, una cierta fracción de la jornada, es 
relativa a la producción del valor de la fuerza-trabajo, la otra fracción 
de la jornada es relativa a la producción de una cuota suplementaria 
de valor de la cual se apropia el capitalista. 

Si la jornada tiene una duración de diez horas y si la fracción de 
una jornada en la producción o reproducción de la fuerza-trabajo es 
correspondiente a la mitad de jornada laboral, entonces en cinco horas 
de trabajo el trabajador reproduce el valor de su fuerza-trabajo. El 
capitalista hace trabajar al trabajador antes de pagarle. Él adquiere la 
mercancía, la paga con “moneda ideal”62 a traves de la estipulación 
oral o por escrito del contrato, y al vencimiento de la jornada, de la 
semana o del mes, efectúa el pago en correspondiente valor monetario. 
El capitalista realiza el plusvalor con la venta de la mercancía 
producida, o sea con la obtención de lo correspondiente del valor y del 
plusvalor en valor-dinero. El trabajador realiza su valor en la 
obtención del salario, o sea de un cierto monto de valor-dinero. La 
reproducción del valor de la fuerza-trabajo termina en este punto. 

La idea de que la reproducción de la fuerza-trabajo pueda ocurrir 
fuera de la producción misma descansa sobre la falsa idea de que la 
producción capitalista no sea producción de capital, sino producción 
de valores de uso. Lo que es precisamente la visión corriente de toda 
la teoría económica burguesa que, desde hace casi 150 años a esta 
parte, abandonó el terreno del efectivo estudio de las leyes del 
funcionamiento del capitalismo, por la construcción en el plano 
ideológico y pragmático de teorías útiles para justificar y favorecer la 

 
62 El capital, Libro I, Capítulo 3, párrafo “El dinero como medio de pago”, 
(obra citada, Utet). 



114 
 

explotación del proletariado, de las masas populares y de los pueblos 
oprimidos, la guerra imperialista y la corporativización fascista del 
Estado. 

Solo al inicio, cuando entra por primera vez en el proceso 
productivo, la fuerza trabajo aparece en el mercado como ya dada, 
como ya constituida en mercancía. Ella aparece así como proveniente 
del exterior de la misma producción. Solo en el inicio la fuerza-trabajo 
debe operar formalmente sin antes haber entrado en posesión del 
salario. Este último es dado al trabajador solo al final, a la conclusión 
de un cierto periodo laboral. El trabajador anticipa al jefe  su 
mercancía, él es el acreedor. El jefe el deudor. Al término del periodo 
establecido por el contrato, el jefe salda su deuda y el trabajador entra 
en posesión de su crédito. Desde ese momento en adelante el salario 
sirve al trabajador, presuponiendo la continuidad en el tiempo del ciclo 
productivo, para consumir un cierto monto de mercancías 
intercambiado con el salario. 

¿Ahora como es definido el nivel de las mercancías necesario para 
la reconstrucción de la fuerza-trabajo? ¿ Cómo se concreta el nivel del 
salario? Marx afirma: “El valor de la fuerza-trabajo, como de 
cualquier otra mercancía, es determinado por el tiempo de trabajo 
necesario para la producción, por lo tanto también en la reproducción 
[subrayado nuestro], de este artículo específico. En la medida en la 
cual es “valor” la fuerza-trabajo misma está representada por un 
quantum determinado del trabajo social medio en ella objetivado. La 
fuerza-trabajo existe solo como predisposición del individuo viviente. 
Su producción presupone entonces su existencia. Dada la existencia 
del individuo, la producción de la fuerza-trabajo consiste en su 
reproducción o conservación. Para la propia conservación el 
individuo viviente tiene necesidad de una cierta suma de medios de 
subsistencia. El tiempo de trabajo necesario para la producción de la 
fuerza-trabajo se resuelve entonces en el tiempo de trabajo necesario 



115 
 

para la producción de estos medios de subsistencia, es decir el valor 
de la fuerza-trabajo es el valor de los medios de subsistencia 
necesarios para la conservación de su poseedor. La fuerza-trabajo se 
vuelve, entonces, efectivamente tal solo ejercitándose, se realiza solo 
trabajando. A través de su aplicación -el trabajo- gasta sin embargo 
solo un quantum determinado de músculos, cerebro, nervios, etc. 
humanos, que de nuevo debe ser sustituido. Este aumento de los gastos 
implica un aumento de las entradas. Si hoy el propietario de la fuerza-
trabajo trabaja, él debe estar en grado de repetir el mismo proceso 
mañana, con las mismas condiciones de salud y de fuerza. La suma de 
los medios de subsistencia debe entonces bastar para conservar al 
individuo que trabaja en sus condiciones normales de vida. Las 
mismas necesidades naturales como comida, ropas, calefacción, casa, 
etc., son diversas según las peculiaridades climáticas y otras 
peculiaridades naturales de un país. Por otro lado, la amplitud de las 
llamadas “necesidades naturales”, como la manera de su 
satisfacción, es ella misma un producto histórico y depende por eso 
en gran parte del estadio cultural de un país y esencialmente también, 
entre otras cosas, de cuales sean las condiciones – y por tanto las 
costumbres y las aspiraciones- sobre las cuales está constituida la 
clase de los libres trabajadores. En oposición a las otras mercancías, 
por tanto, la determinación del valor de la fuerza-trabajo contiene un 
elemento histórico y moral. Sin embargo para un país determinado, 
por un periodo determinado, el volumen de los medios de subsistencia 
necesarios está dado” (Marx, El Capitale, a cargo de R. Fineschi, La 
ciudad del sol, Libro I, publicado en el ámbito del PRIN 2004, p.p. 
188-189; subrayados en el texto a cargo del redactor). 

El salario es equivalente al valor de la fuerza-trabajo que se 
produjo en el proceso productivo y materializado en su resultado, en 
su producto final. Ya que el capitalista paga después de haber obtenido 
la mercancía fuerza-trabajo, o sea, respeta un vencimiento contractual, 



116 
 

no es necesario que el capitalista espere la venta de la propia 
mercancía para pagar la producción realizada o reproducción de la 
fuerza trabajo en el proceso productivo. Mientras sin embargo más 
largo es el intervalo de tiempo relativo para el vencimiento fijado del 
contrato para el pago del salario, más a menudo se verifica el hecho 
de que el capitalista vende el producto antes del pago del salario. 

El salario corresponde al valor de la fuerza trabajo. Que el 
trabajador deba trabajar un quantum determinado de horas para 
reproducir el valor de su fuerza trabajo, pongamos precisamente cinco 
horas, esto depende del hecho de que con el relativo salario puede 
garantizarse el nivel de subsistencia. Tal nivel depende del grado de 
desarrollo y de elaboración de las necesidades del trabajador 
asalariado establecido en correspodencia de determinadas condiciones 
naturales,  sociales y culturales. La fuerza-trabajo es una mercancía 
que por el lado del valor de uso se explica ya sea como actividad, en 
sentido dinámico, que como actividad potencial, en sentido estático, o 
sea en espera de transformarse en efectiva actividad. Marx excluye, a 
este nivel del desarrollo de su razonamiento teórico, la cuestión de las 
variaciones salariales por encima y por debajo del valor de la fuerza-
trabajo.  

Consideramos por tanto el todo a partir de la forma más simple y 
esencial del concepto y solo sucesivamemnte, en conformidad con el 
métido de Marx, introduciremos relaciones gradualmente más 
complejas.  

 
 
 
 
 



117 
 

9.2. La teoría feminista del empleo capitalista, venticuatro horas por 

venticuatro, de las energías psicofísicas del trabajador asalariado 

El trabajador asalariado emplea una cantidad determinada de horas 
de trabajo en la producción capitalista para reproducir el valor de su 
fuerza-trabajo o sea el valor-dinero representado por el salario. 
Además emplea un posterior número determinado de horas de trabajo 
para producir un valor correspondiente al plusvalor. El salario, como 
hemos visto, debe permitir al trabajador poder vivir al nivel de la 
subsistencia, admitido precisamente que tal nivel sea definido por las 
condiciones naturales y sociales-culturales de una determinada 
sociedad y por las necesidades relativas de la clase de los trabajadores 
asalariados. Todo esto debe por tanto valer regularmente respecto a 
determinados intervalos de tiempo (por ej. una semana, un mes, etc.). 

La conservación de la vida al nivel de la subsistencia del trabajador 
requiere que el mismo deba consumir un determinado conjunto 
cualitativo y cuantitativo de bienes y de servicios producidos de modo 
capitalista (obviamente aquí la teoría de Marx trata del trabajo 
asalariado y por tanto no considera la producción de mercancías y 
servicios producidos en modo no capitalista, por ej. productos en 
forma mercantil). Este nivel cualitativo y cuantitativo de mercancías y 
servicios es, al menos en parte, rígidamente determinado por las 
condiciones materiales y por el grado de desarrollo de la civilización 
de una determinada sociedad (por ej. la posesión de un automóvil 
comienza a volverse necesario para la subsistencia del trabajador a un 
determinado grado de desarrollo de la sociedad capitalista). En lo que 
concierne a la cuestión que estamos afrontando, podemos considerarlo 
también enteramente determinado y por tanto extraer de la cuestión 
del nivel del desarrollo de las necesidades y de la organización en el 
plano sindical de la clase obrera. 



118 
 

Si el trabajador está en grado de garantizarse un nivel de vida de 
simple subsistencia (y aquí, partimos, como ya visto, del presupuesto 
que no pueda, como trabajador asalariado, ir más allá de tal nivel), 
entonces está como consecuencia en grado de garantizarse en general 
las energías psicofísicas necesarias para la reproducción de su 
existencia y por tanto en particular de las energías necesarias para el 
desempeño del trabajo productivo capitalista (producción del valor-
salario y producción del plusvalor) para el entero periodo de la 
duración del tiempo de trabajo productivo.  

Por tanto el nivel de subsistencia del trabajador está vinculado 
rígidamente a la calidad media y a la masa cuantitativa de sus energías 
psico-físicas. Solo una parte de ellas, obviamente la parte ampliamente 
más consistente, es empleada y consumida en las horas de la 
producción capitalista. La parte residual de ellas puede ser libremente 
y variadamente empleada para exteriorizar, o sea realizar o consumir 
en función de propios fines externos e independientes de la producción 
capitalista, las propias energías y capacidades psico-físicas. En esta 
libre exteorización de la capacidades y energías restantes en el trabajo 
productivo, el trabajador por ejemplo emplea una cantidad 
determinada de energías psico-físicas y desgasta una determinada 
cantidad de materia vital para las actividades dedicadas al consumo de 
los valores de uso de las mercancías obtenidas con la reproducción del 
valor de su fuerza-trabajo. El trabajador es trabajador asalariado y no 
esclavo o siervo de la gleba porque es dependiente del capitalista y por 
tanto del Capital solo al interior del proceso productivo. Para el resto 
él es, desde el punto de vista de las relaciones económicas, un libre 
ciudadano. El trabajador adquiere por tanto las mercancías obtenidas 
con el salario en calidad de comprador-consumidor y no de trabajador 
asalariado. Se vuelve entonces un consumidor. Obtenidas las 
mercancías el comprador provee su consumo fuera no solo de la 
producción, sino también de la circulación capitalista. 



119 
 

Solo en forma alucinada, como ocurre con el llamado “feminismo 
marxista”, identificando trabajo asalariado con la esclavitud o con el 
trabajo servil feudal se puede por tanto concebir el uso de las energías 
psicofísicas del trabajador asalariado al exterior del proceso 
productivo como un uso directamente o indirectamente capitalista. 

 
 

9.3. El interés del trabajador individual en el consumo racional de las 

mercancías relativas al valor de su fuerza-trabajo 

El trabajador reprodujo en el proceso productivo el valor de su 
fuerza-trabajo y sucesivamente lo realizó en la forma del valor-dinero, 
o sea, bajo la forma de salario. La reproducción del valor de su fuerza-
trabajo está entonces completada desde todos los puntos de vista. El 
trabajador, comprando con el salario un determinado conjunto de 
mercancías para el propio consumo, no es más un trabajador 
asalariado, más bien un común comprador de mercancías. Él compra 
las mercancías con el fin de consumirlas. Al consumidor le interesa la 
mercancía por su valor de uso y no por su valor. Por tanto el trabajador 
asalariado, como comprador de bienes de consumo, no se distigue en 
absoluto de otro cualquier consumidor, ya sea él un capitalista, un 
polícía o un docente universitario “marxista”.  

Como cualquier otro comprador de bienes de consumo, el 
trabajador asalariado está directamente interesado en emplear las 
mercancías adquiridas en modo conforme a su naturaleza. Además el 
trabajador asalariado, dado el vínculo del nivel de subsistencia a 
respetar, está doblemente interesado en tal empleo. Al hacer esto el 
trabajador opera como Robinson Crusoe que calculaba el tiempo de 
trabajo necesario para la realización de sus variadas actividades. Tiene 
por tanto más o menos detalladamente el balance de las mercancías 



120 
 

adquiridas y consumidas. Nuestro trabajador de vez en vez compra 
mercancías y servicios. Una vez que las mercancías entraron en su 
posesión también salen de la circulación y por tanto del mercado. Si 
nuestro trabajador compró una caja de manzanas que después 
resultaron podridas, el valor de su fuerza-trabajo se resentirá y por 
tanto el nivel de desgaste de sus energías psico-físicas resultará más 
elevado y no podrá por tanto mantener más el nivel de subsistencia. 
Por otra parte si nuestro trabajador se olvida por algunos días de su 
caja de manzanas y como consecuencia ellas se deterioran, el efecto 
será del todo análogo. La cosa es del todo equivalente al caso relativo 
a un salario impuesto a un nivel más bajo respecto al valor de la fuerza-
trabajo reproducida por el trabajador en el proceso productivo.  

Esto significa que, una vez entrado en posesión de las mercancías 
adquiridas con el salario, el trabajador individual debe asegurarse de 
consumirlas en la forma más racional y adecuada. Corresponde 
exclusivamente al trabajador asalariado asegurarse de que eso suceda 
y es de su pleno interés proceder en tal sentido. Si en general el 
trabajador asalariado en vez de comer regularmente, de tratar de 
reposar, de cumplir el mínimo de actividad física necesaria para el 
mantenimiento de la propia salud psicofísica, etc., gasta el propio 
salario en cervezas y bebidas alcohólicas fuertes, al capitalista que se 
encuentra desde hace ya mucho tiempo frente a una clase trabajadora 
adecuadamente formada, esto le importa poco o nada. En los albores 
del capitalismo industrial, al capitalista le podía quizás interesar lo que 
hacían los trabajadores en su conjunto, si entonces la gran mayoría de 
ellos no hubiese estado efectivamente en grado de administrar 
“racionalmente” las respectivas míseras entradas salariales. El 
capitalismo sin embargo llevó velozmente a término la tarea relativa a 
la formación de una clase obrera capaz, en general, de obrar en modo 



121 
 

disciplinado y, por tanto, para eso que es también racional63para los 
intereses del capitalista. Después de eso fueron los mismos obreros los 
que buscaron regularmente, en su propio interés, las formas más 
racionales posibles del consumo de las mercancías adquiridas con el 
salario. Si el trabajador, la fuerza-trabajo individual no responde 
accidentalmente a los requisitos laborales a causa de un uso no 
racional de las mercancías adquiridas con el salario al final de la 
reconstrucción del valor de la fuerza-trabajo, tal fuerza-trabajo es 
simplemente eliminada, o sea el trabajador es sancionado, multado o 
despedido.  

Al capitalista no le interesa en absoluto si el trabajador individual 
asalariado de bajo o medio nivel profesional, o sea un tipo de 
trabajador fácilmente sustituible, sea capaz de reconstruir en el modo 
más racional las propias energías psico-físicas a través del consumo 
más adecuado de los valores de uso de las mercancías adquiridas. Por 
otro lado si nuestro trabajador asalariado, disipa el salario en sexo, 
droga y rock and roll y si al mismo tiempo quiere sin embargo 
continuar manteniéndose en el puesto de trabajo donde el capitalista, 
deberá esforzarse para exprimir mayormente la propia fuerza-trabajo. 
Esto lo llevará a tener que vivir por debajo del nivel de subsistencia y 
con una más o menos drástica reducción de la propia expectativa de 
vida. El consumo de las mercancías necesarias para la reconstrucción 

 
63 Si se lee el cuaderno n.22 de Gramsci, Americanismo y fordismo, se puede 
ver como el Capital haya operado, al menos en los EE.UU después de finales 
de los años Veinte, no para disciplinar los consumos de la fuerza-trabajo, sino 
aquellos de una serie de estratos intermedios al menos tendencialmente 
parasitarios. Esto en línea con la tendencia a la compresión de las rentas, con 
el fin de favorecer un desarrollo imperialista industrial-financiero. Línea que, 
como subraya Gramsci, era bien diversa de esa que las condiciones de la 
transición al capitalismo imponía a los países europeos y, en particular, a 
países como Italia. 

 



122 
 

de la capacidad laboral, el hecho de que ocurra en forma adecuada o 
no, que ocurra efectivamente o que no ocurra en absoluto, es una 
cuestión que en el capitalismo concierne a la existencia puramente 
individual, personal y natural del trabajador individual. 

 
 

9.4. La fantasiosa teoría del consumo individual de las mercancías como 

“trabajo social” 

El trabajador asalariado, para consumir los valores de uso de las 
mercancías que compra o para disfrutar de los servicios que adquiere 
debe desempeñar actividades. En tanto por ej. para comer debe hacer 
la lista de las compras, ir a una tienda de alimentos, sucesivamente 
debe preparar los alimentos adquiridos y debe efectivamente 
comerlos. Todo eso requiere de un cierto gasto de energías 
psicofísicas. Análogamente, para consumir adecuadamente las ropas 
debe por lo menos usarlas, lavarlas, etc. Tal principio vale 
evidentemente para todos los bienes y los servicios adquiridos con el 
salario. Esta actividad es evidentemente diversa del tipo de gasto de 
energías psico-físicas que se determina en la producción capitalista.  

En este sentido, el conjunto de actividades relativas al consumo 
individual de los valores de uso de las mercancías es “trabajo 
necesario” por así decirlo. Definirlo “trabajo necesario” es desde el 
punto de vista marxista una trivialidad para indicar, por ej., que el 
trabajador si quiere sobrevivir debe comer bastante regularmente, en 
cantidad suficiente, etc. A veces tal trivialidad se presenta en forma 
mística. En tal caso actividades de diversa naturaleza son precisamente 
subsumidas bajo la misma categoría de trabajo y por añadidura de 
“trabajo social” necesario bajo el perfil del funcionamiento del modo 
de producción capitalista.  En la teoría económica marxista, en lo que 



123 
 

concierne al capitalismo, con el concepto de “trabajo social” se hace 
en cambio referencia a la actividad productiva de capital y 
reproductiva del valor de la fuerza-trabajo. 

 
 

9.5. ¿Por qué Marx no habla del trabajo de las mujeres proletarias? 

Esta pregunta, expuesta abiertamente de manera retórica por las 
feministas “marxistas obreristas”, testimonia la total incomprensión 
de la naturaleza del trabajo asalariado. Las feministas obreristas parten 
del hecho de que Marx no hable específicamente de las mujeres 
proletarias, para afirmar que en el marxismo hay una laguna que llenar 
con el aporte del feminismo. 

Marx no trata aquí la cuestión de las mujeres porque presupone 
que las mujeres que formen parte del proletariado y que vendan la 
propia fuerza-trabajo64. Este presupuesto está implicito en el hecho de 
que Marx trata solo la ecuación entre salario y valor de la fuerza-
trabajo. Para que sea válida esta ecuación, las mujeres deben ser 
consideradas a su vez como fuerza-trabajo y por tanto cuando Marx 
habla del trabajador asalariado no hace ninguna distinción de género. 
Si de hecho Marx debiese considerar el caso de las familias proletarias 

 
64 “Ellos olvidan sin embargo que ahora, en el lugar del hombre, jefe de la 
familia, son expulsados bajo las ruedas del Juggernaut [abrumador ndt] 
capitalista también su mujer y quizás tres o cuatro niños, y que el aumento de 
los salarios globales no corresponde al plusvalor total extorsionado a la 
familia.” (Karl Marx, Salario, precio y beneficio). Aquí Marx habla entonces 
de la familia proletaria como de una familia compuesta íntegramente por 
trabajadores asalariados, incluidos niños. En este texto Marx no ha aclarado 
aún la cuestión del valor de la fuerza-trabajo y por tanto no ha superado aún 
algunas viejas concepciones erróneas como, por ej., la del salario como 
“precio del trabajo”. 



124 
 

en el cual la mujer no intercambia el valor de su fuerza-trabajo por el 
salario, o sea en el cual la mujer proletaria no trabaja en la producción 
capitalista, no podría mantener la ecuación originaria entre salario y 
valor de la fuerza-trabajo, ya que en tal caso el salario de un solo 
trabajador del núcleo familiar, hombre o mujer que sea, no bastaría 
para la subsistencia de tal núcleo. El salario se traduciría 
inevitablemente en una drástica compresión, decididamente por 
debajo del nivel de subsistencia,  del nivel de vida de la familia65. 
decididamente por debajo del nivel de subsistencia. Es como si, 
considerado un trabajador individual, el salario se presentara inferior 
al valor de la fuerza de trabajo y por tanto el trabajador se encontrara 
en la imposibilidad de reconstruir adecuadamente las energías psico-
físicas necesarias para su existencia, a su nivel de subsistencia. Su 
existencia por tanto se afearía y su expectativa de vida se acortaría 
significativamente. 

 
  

9.6. Salario, hijos y formación de la nueva fuerza-trabajo 

Marx afirma: “el proprietario de la fuerza-trabajo es mortal. Si 
su aparición en el mercado debe ser continua, como presupone la 
transformación continua del dinero en capital, el vendedor de fuerza-
trabajo debe perpetuarse “como cada individuo viviente se perpetúa 
a través de la procreación” (Petty). Las fuerzas-trabajo sustraídas al 
mercado por el desgaste y por la muerte deben ser constantemente 
sustituídas al menos por un número igual de fuerzas-trabajo nuevas. 
La suma de los medios de subsistencia necesarios para la producción 
de la fuerza-trabajo incluye por tanto los medios de subsistencia de 

 
65 Este dato de hecho es áun hoy evidente bajo el perfil empírico. 



125 
 

los repuestos humanos, o sea de los hijos de los trabajadores, para 
que esta raza de peculiares poseedores de mercancías se perpetúe en 
el mercado de las mercancías. Para modificar la naturaleza 
universalmente humana en modo tal de que ella alcance calificación 
y destreza en una dada rama de trabajo y que se vuelva fuerza-trabajo 
desarrollada y específica, hay necesidad de una determinada 
formación o educación que por parte suya cuesta una suma más o 
menos grande de equivalentes de mercancías. Según el carácter más 
o menos mediado [correspondiente a la media, ndr] de la fuerza-
trabajo, los costos de formación serán diversos. Estos costos de 
aprendizaje, infinitamente bajos para las fuerzas-trabajo ordinario, 
entran por tanto en el abanico de los trabajos gastados para su 
producción. El valor de la fuerza-trabajo se resuelve en el valor de 
una suma determinada de medios de subsistencia. Él varía también, 
por tanto, junto al valor de estos medios de subsistencia o sea a la 
grandeza del tiempo de trabajo requerido para la producción” (Marx, 
El Capital, a cargo de R. Fineschi, La ciudad del sol, Libro I, publicado 
en el ámbito del PRIN 2004, p.p. 188-189). 

Considerando el hecho de que el proceso laboral capitalista no 
puede interrumpirse en el acto de la muerte o de la sobrevenida 
incapacidad física del trabajador, Marx afirma que el trabajador 
asalariado no debe reproducir durante el proceso laboral solo su 
fuerza-trabajo individual, sino que durante tal proceso debe producir 
también la fuerza-trabajo que deberá en un cierto momento 
presentarse en el mercado del trabajo por primera vez. Por tanto, el 
salario debe traducirse en mercancías que corresponden también al 
mantenimiento de los hijos a un determinado nivel de subsistencia. El 
nivel de subsistencia debe incluir también una adecuada educación y 
formación para el trabajo. Por consiguiente si la fuerza-trabajo que se 
presentará en el mercado resultará una fuerza-trabajo especializada, 
entonces el nivel de subsistencia relativo deberá ser más elevado. 



126 
 

 
 

9.7. La familia proletaria y la “economía doméstica”  

En una sociedad capitalista, existen muchos casos de mujeres de  
las familias proletarias que no trabajan en actividades conectadas al 
intercambio con el salario y con otras formas de ingreso. Este aspecto 
fue erróneamente enfatizado por las versiones del feminismo que 
hacen de él una característica particular de la familia proletaria. Cierto 
es, al contrario, que la ausencia de ocupación de las mujeres 
intercambiable contra salario o ingreso es la condición de una parte no 
indiferente de mujeres de la pequeña burguesía privilegiada y de la 
burguesía que, en tal caso, “viven de renta” en modo parasitario. Por 
el contrario en las familias proletarias la mujer está generalmente 
obligada a buscar un trabajo asalariado  o cualquier empleo 
remunerativo en el exterior del ámbito familiar, a menudo ultra-
precario y fuertemente explotado, bajo pena del deterioro general de 
la entera familia por debajo del propio nivel de subsistencia. Si las 
mujeres proletarias no logran trabajar en el intercambio contra salario 
u otras formas de ingreso, es solo porque, por un lado, la sociedad 
capitalista en su fase terminal atraviesa una persistente crisis general. 
Por otra parte, en base a los criterios capitalistas, las mujeres son 
consideradas menos “productivas” que el hombre y por tanto, son 
posteriormente discriminadas, se vuelven objeto de particular 
precarización o son las primeras en ser expulsadas del proceso 
económico. 

Por tanto la cuestión concierne en última instancia a las mujeres 
de las familias proletarias que no pueden trabajar en el plano del 
intercambio contra salario o contra ingreso, o que pueden hacerlo solo 
en una mínima parte. Obviamente tal condición es también relativa a 



127 
 

las mujeres de amplios estratos de las masas populares, o sea, de 
estratos de pequeña burguesía no privilegiada. Pero ya que aquí se 
trata de la teoría económica marxista y del hecho de que las feministas 
“marxistas” hacen en efectos referencia, por ser implícitamente o 
explícitamente crítico, al marxismo, aquí se trata de permanecer 
mientras tanto sobre un terreno que permita un tratamiento “puro” de 
las efectivas relaciones económicas y de clase. 

Entremos entonces en el meollo de esta última cuestión. La familia 
proletaria en la cual la mujer no trabaja por un salario o ingreso vive 
por debajo del nivel de subsistencia. Esto implica que el hombre 
trabajador asalariado que puede efectivamente trabajar con 
regularidad está obligado a tratar de trabajar más horas de la media, o 
sea a efectuar cuantas más horas sean posibles de trabajo extra66.  

A la mujer desocupada le queda, en el marco de un bajo o ínfimo 
nivel de satisfacción de las necesidades de subsistencia, esa que 
comúnmente es llamada “economía doméstica”. Esta “economía” es 
teóricamente definida por relaciones tendencialmente cooperativas y 
solidarias en el ámbito de una familia proletaria sujeta, en su 
complejidad, a la presión del capitalismo. Una presión que, como 
hemos ya visto, cristaliza los caracteres que son el producto de la 
descomposición y disolución de la economía domestica del MPCP.  

Esta forma de “forzada cooperación” recae casi íntegramente 
sobre la mujer67. Por tanto es precisamente una forma “cooperativa” 
en el plano teórico. En el plano práctico, se resuelve en una división 
del trabajo en la cual la mujer resulta sin embargo marginada al 

 
66 Es obvio que en la realidad actual los eventuales cheques familiares para el 
cónyuge a cargo, además imputados a la colectividad de los trabajadores y no 
al capitalista, son del todo irrisorios respecto a las efectivas necesidades.  
67 Esto suponiendo que el único trabajador  asalariado pertenezca al género 
masculino y que esté medianamente obligado a incrementar el horario de 
trabajo con el fin de garantizar el sostén de la familia en su conjunto. 



128 
 

interior de la familia. Esta condición la diferencia fuerte y 
seguramente para peor del trabajador asalariado de género masculino, 
que entra objetivamente en relación con una dimensión económica, 
sindical y muy probablemente también politica, incomparablemente 
más vasta, con consiguiente incremento de capacidades y necesidades 
intelectuales complejas.  

En fin, varios milenios de caída, redimensionamiento y 
descomposición de la economía doméstica propia del MPCP llevaron 
consigo una estratificación ideológica patriarcalista y machista, que 
siempre fue promovida y utilizada por las variadas clases dominantes 
reaccionarias acompañadas por las diversas religiones de Estado y por 
las relativas instituciones, para dividir, afear y restrigir el horizonte 
cultural e intelectual de las masas populares. El patriarcalismo y el 
machismo son por tanto ideologías no simplemente reaccionarias, sino 
juntas profundamente clasistas. Tal estratificación ideológica 
patriarcalista y machista, reaccionaria o clasista se refleja más o menos 
profundamente también en el proletariado y en las masas populares. 
Las contradicciones que se derivan de eso entre hombres y mujeres 
son por tanto en gran parte relativas al hecho de que (en particular en 
el momento en el cual las mujeres no pueden llevar salario o ingreso a 
la familia), la carga de la economía doméstica recae toda, también a 
causa de tal ideología, sobre la mujer. Recae entonces sobre ella, 
también en los casos en los cuales, teóricamente, tal carga puede ser 
enfrentada y administrada de forma efectivamente más cooperativa y 
solidaria, a través de una más equitativa distribución entre la mujer y 
el hombre. Obviamente la más equitativa e igualitaria, que entre el 
resto es tendencialmente una efectiva condición para la unidad de 
clase, convierte a “la economía doméstica” en una cadena que pesa 
insoportablemente sobre la familia de las masas populares y 
proletarias. 



129 
 

La mujer, cuya vida está por tanto forzosamente centrada en la 
economía doméstica, debe ocuparse de garantizar que las pocas 
entradas salariales sean administradas del modo mayormente racional 
y eficaz para asegurar el consumo más adecuado de las mercancias 
adquiridas. Así se debe también ocupar de hacer cuadrar lo más 
posible el balance familiar, escogiendo cuánto y qué cosa adquirir. Por 
tanto debe ocuparse de gran parte de las actividades relativas al uso y 
relativo consumo de tales mercancías (hacer las compras, cuidar la 
casa, preparar las comidas, etc.). Además debe ocuparse de los hijos y 
de la asistencia de los enfermos y de los ancianos. 

La pandemia vio la infamia generalizada para perjuicio de las 
masas populares y en particular de las mujeres, determinada  por una 
situación catastrófica del sistema sanitario clasista. Tal situación, dada 
también la paralela introducción de los apagones generalizados como 
forma de control preventivo de la posible protesta social, obligó en 
nuestro país a centenares de miles de mujeres de las masas proletarias 
y populares a ser un sustituto en el servicio sanitario nacional y a 
transformar las casa en hospitales, además de ocuparse de los propios 
familiares en situación terminal, arriegando directamente la vida. 

Que la mujer desempeñe en el mejor de los modos estas 
actividades, que las desempeñe en el peor de los casos o que, al límite, 
no las desempeñe en lo absoluto es del todo indiferente para el 
capitalista. El capitalista, después de la fase inicial del capitalismo que 
destruyó todos los nexos sociales de la “economía doméstica”, 
encuentra como ya dado en las masas populares, como si se tratara de 
una forma natural, tal tipo de “economía” en el marco de la familia de 
las masas populares. A la burguesía le interesa solo, en el plano 
político e ideológico, que esta situación se perpetúe porque, en caso 
contrario, la economía doméstica en esta o esa forma iría a gravar 
sobre el capital o sobre las rentas. En este segundo caso correría el 
riesgo de turbar equlibrios que, sobre todo en países como Italia, son 



130 
 

decisivos para el mantenimiento de la unidad y de la cohesión entre 
las principales fracciones de la clase dominante. 

 
 

9.8. La economía doméstica: trabajador individual y núcleo familiar 

Que la economía doméstica como tal pesa sobre las masas 
populares en su conjunto, lo testimonia obviamente el hecho de que el 
trabajador individual, sea hombre o mujer, en el momento en el cual 
no disfruta de un propio ambiente parental o familiar, debe hacerse 
directamemnte cargo de la propia “economía doméstica”. El peso es 
tal que muchos trabajadores individuales, sobre todo hombres, aspiran 
a encontrar un “alojamiento familiar” también como grosera y 
oportunista tentativa de atenuar tal contradicción diluyéndola en el 
ámbito del núcleo familiar. 

Hay de todos modos, a tal propósito, una diferencia entre la 
situación del trabajador individual que opera en el proceso productivo 
y que consume las mercancías adquiridas con el salario, y la situación 
relativa a esa de un núcleo familiar en el cual la mujer está obligada a 
permanecer y obrar en el círculo estrecho de la economía doméstica. 
En este último caso de hecho, entra en juego, aunque en ámbito 
privado y personal y por tanto privado de carácter social respecto a la 
producción capitalista, una “relación social” al menos entre hombre y 
mujer. 

Esta relación, que no es de ningún modo capitalista, de por sí no 
es tampoco, al interior de la familia proletaria, de carácter 



131 
 

antagonista68. O sea prevee una división del trabajo entre hombre y 
mujer teóricamente solidaria y cooperativa.  

La “la economía doméstica” requiere todo un conjunto de 
“actividades cooperativas” que pesa sobre la familia de las masas 
populares. Estas actividades cooperativas en el ámbito privado y de 
las relaciones personales en el interior del núcleo familiar son un 
residuo del pasado que chupa la vida de las masas populares, que 
obstaculiza su crecimiento en el plano intelectual y la iniciativa 
política dedicada a la supresión del capitalismo. Vimos entonces cómo 
y por qué todo esto vaya, practicamente, a recaer fuertemente sobre 
los hombros de las mujeres. 

 

9.9. La lucha contra el patriarcalismo y el machismo en el ámbito de la 

familia de las masas populares 

La división del trabajo en el ámbito de la familia nuclear de las 
masas populares implica que, generalmente, el hombre espere, además 
de la común jornada laboral, también un suplemento laboral en la 
forma del trabajo extra, y a la mujer la marginación a través del trabajo 
doméstico. Ni el hombre, ni la mujer de las masas populares son de 
por sí necesariamente conscientes del antagonismo que los aglutina. O 
sea, no son de por sí necesariamente coscientes del hecho de que el 
capitalismo, cristalizando una forma como la de la economía 
doméstica producto de la destrucción de la productividad comunista y 
de la ruptura de los nexos entre economía doméstica y producción 
social, impone a la familia proletaria un sistema de relaciones 
limitantes y opresoras. La propiedad privada de los medios de 

 
68 Tal relación es de tipo antagonista en el sentido que pesa en su conjunto 
sobre la familia proletaria y en particular sobre la mujer.  



132 
 

producción por un lado y la fuerza-trabajo libre de toda propiedad por 
el otro transforman definitivamente la economía doméstica de un 
sistema de relaciones conectado a la producción social a un problema 
privado y personal. Descargan sobre la familia proletaria el peso de 
las tareas relativas al funcionamiento de una rama compleja de la 
producción, degradada hasta ser reducida a un conjunto de actividades 
pertinentes a un individual estrechísimo núcleo familiar. La ausencia 
de un preciso conocimiento de todo esto lleva espontáneamente a 
menudo y de buena gana a transformar una contradicción en el seno 
del pueblo en una contradicción antagonista, al menos en las formas y 
en los resultados. A la mujer le resulta inexplicable el por qué de su 
propia condición servil que imputa en gran parte, más o menos 
consciente, solo al hombre. Por tanto la mujer, desde este punto de 
vista, efectivamente se inclina por el feminismo pequeño-burgués, 
aunque de palabra quizás toma distancia de él. El hombre al contrario, 
quizás sometido a interminables turnos de trabajo, acusa a la mujer de 
no hacer nada particularmente comprometido y oneroso. Entre los dos 
sin embargo, generalmente, es el hombre el portador de una cultura 
particularmente opresora y patriarcalista y sobre tal base es el hombre 
quien explota medianamente la objetiva dependencia económica de la 
mujer para afirmar un predominio personal.  

Todo esto testimonia solo dos cosas: 1) la conciencia de clase es 
la base para evitar que la contradicción entre hombre y mujer en la 
familia proletaria asuma formas antagonistas; 2) tal conciencia no 
puede no estar acompañada por la lucha ideológica en el plano de la 
crítica y de la autocrítica respecto al patriarcalismo y al machismo del 
hombre y a la tendencia de la mujer a descargar contradicciones 
sociales sobre el hombre, contribuyendo a convertirlas en un problema 
personal y privado. Ambas cuestiones, en su indisoluble unidad, son 
cuestiones de bando y de lucha de clases y por tanto no hacen más que 
oponer a la ideología reaccionaria y patriarcalista por un lado y al 



133 
 

feminismo por la otra, la ideología del comunismo, el marxismo, como 
vía para la plena liberación de la mujer. 

 

9.10. Hacia una nueva productividad comunista 

La descomposición y la completa disolución de la productividad 
comunista encuentra su resultado en la naturalización de la “economía 
doméstica”, en la plena exclusión de tal “economía” del proceso 
productivo. Al mismo tiempo solo esta plena separación de la familia 
de cada vínculo con la actividad productiva y la propiedad de los 
medios de producción (en primer lugar la posesión de la tierra) crea 
las condiciones para la plena superación de tal “economía” por estar 
separada de la producción social. 

Habíamos visto como ya en el tercer estadio de la sociedad antigua 
las relaciones de producción comunistas y por tanto la misma 
productivdad comunista comenzaron a obstaculizar el desarrollo de la 
humanidad, que podía ocurrir solo en la forma de la sociedad dividida 
en clases y a través de ella. En el capitalismo y con mayor razón en el 
imperialismo están dadas las condiciones generales materiales 
necesarias para un pleno y libre desarrollo de la humanidad o sea para 
la transición al comunismo. 

Sin tales condiciones la productividad comunista no puede en 
general reproducirse. Las sociedades de clase esclavista y feudal en su 
sucesión crearon las condiciones de último tipo posibles de sociedad 
de clase, la capitalista. A partir de ella se plantea el problema y por 
tanto la plena posibilidad de la transición a una sociedad sin clases. A 
esta última es inherente el principio de la productividad comunista, 
que equipara cualquier rama de la actividad y de la producción social 
sobre la base del único criterio del cumplimiento de las necesidades 
sociales sensibles, materiales e intelectuales, colectivas. 



134 
 

La economía doméstica, entendida en su sentido amplio y, por 
tanto, que incluye las actividades de gestación y de cuidado de los 
infantes y de asistencia a los enfermos y los ancianos, había sido 
durante el MPCP, a partir de la división primaria del trabajo entre 
hombre y mujer y desde su inmediata cristalización, el lugar 
predominante del trabajo de las mujeres. Con una nueva productividad 
comunista, no solo tal economía deviene una rama que se funde con 
las otras ramas de la producción social, sino que desaparece 
necesariamente también, aparte quizás el periodo de la gestación, cada 
necesidad natural de esa que habia sido la división primaria del trabajo 
entre hombre y mujer, con el relativo afianzamiento del trabajo de las 
mujeres a la economía doméstica.  

 
 
 

9.11. La Gran Revolución Cultural Proletaria: el momento más alto en la 

historia de la lucha por la liberación de la mujer 

Solo una nueva productividad comunista puede por tanto borrar 
cada residuo del trabajo doméstico como actividad separada de las 
otras ramas de la producción y como actividad específica de las 
mujeres. El socialismo es tal porque es transición al comunismo, 
porque es contradicción entre capitalismo y comunismo que se 
resuelve a favor de este último, porque es lucha de clases por el 
comunismo y contra la restauración del capitalismo. Por tanto el 
socialismo es, en su esencia, una fase histórica revolucionaria de 
Grandes Revoluciones Proletarias Culturales y, en el caso de que la 
reacción persistiera queriendo hacer girar atrás la rueda de la historia, 
de nuevas revoluciones políticas, de nuevas guerras populares. 



135 
 

El punto más alto de la lucha por la liberación de la mujer no fue 
en ningún modo el movimiento feminista, ya sea él “marxista” o 
llamado “proletario”, sino más bien la Gran Revolución Cultural 
Proletaria  [GRCP] de 1966, el marxismo-leninismo-maoísmo. La 
GRCP, con el ataque general llevado hacia adelate contra la división 
del trabajo, puso también en primer plano la lucha por el principio de 
la productividad comunista y por tanto con él también el principio de 
la lucha, en el socialismo, por el pleno completamiento de la liberación 
de la mujer. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



136 
 

Capítulo 10. PRODUCCIÓN Y REPRODUCCIÓN EN LA TEORÍA 

DEL “FEMMINISMO OBRERISTA” DE SILVIA FEDERICI 
 
 

10.1. Las feministas obreristas y la tesis del trabajo doméstico como 

lugar de la explotación capitalista. 

Las feministas pequeño-burguesas de matriz obrerista parten de la 
tesis en la cual la “economía doméstica” en la familia proletaria no 
tendría el carácter de un complejo de actividades personales y 
privadas, sino que representaría en cambio un lugar necesario de la 
producción capitalista. Ahora el razonamiento desarrollado hasta este 
punto, sobre la base de la teoría de Marx, lleva en cambio a evidenciar 
que “la economía doméstica” no es en absoluto una relación de tipo 
capitalista y por tanto no está necesariamente conectada con este 
específico sistema de producción. Lo es en cambio de hecho, ya que 
el capitalismo no invierte obviamente en la satisfacción de las 
necesidades sociales de las masas, si lo hiciera iría a enredarse por 
motivos políticos, porque el bloque dominante, que incluye varias 
formas de ingresos, no más adecuadamente apoyadas y financiadas, se 
disgregaría. De ellos resulta que es del todo irracional proyectar sobre 
la “economía doméstica” categorías que son en cambio pertinentes al 
MPC. Obviamente después, esta “proyección irracional” se presenta 
al servicio de intereses de clase, de líneas políticas y de programas 
reformistas, economistas y sindicalistas contrapuestos a los intereses 
de fondo históricos y políticos del proletariado. 

En otros términos, las feministas obrerista tratan de ingeniárselas 
variadamente en una revisión de la teoría marxista, que ellas proponen 
como desarrollo y completamiento de la teoría de Marx. En tal modo 



137 
 

se busca demostrar que la opresión de la mujer está comprendida en 
las leyes de funcionamiento del capitalismo.Esto con el fin de 
sostener, al menos en los países imperialistas, la tesis del carácter  
capitalista de la economía doméstica propia de la vigente forma 
familiar. De ellas resulta la posterior tesis propuesta por las feministas 
obreristas de la necesidad de la lucha contra la explotación capitalista 
de las mujeres en el ámbito de la “economía doméstica” (aunque 
después se precise que tal lucha no podría limitarse solo o 
principalmente a tal ámbito). 

La lucha de las mujeres contra la economía doméstica sería en 
resumen, como tal, lucha contra la explotación capitalista. La teoría de 
las feministas obreristas sostiene entones que las “mujeres proletarias” 
sufren una doble explotación de tipo capitalista, en primer lugar por 
ser proletarias y en segundo lugar por estar sujetas a la economía 
doméstica. La teoría que está en la base de este razonamiento es que 
el trabajo doméstico es necesario para la reproducción de la fuerza-
trabajo y que por tanto sin tal trabajo el capital mismo no podría 
reproducirse. 

 

10.2. Identidad y distinción entre “feminisimo obrerista” y “feminismo 

proletario”  

El feminismo obrerista  
       

      El feminismo “marxista” obrerista sobre el cual nos 
concentraremos en estos primeros párrafos, envían a los próximos la 
crítica más detallada de ese semi-obrerista llamado “proletario”, se 
propone abiertamente y, en este sentido, también ‘honestamente’ 
criticar las teorías de Marx y de proponer unas teorías alternativas que 
considera provenir de desarrollos del marxismo que, en el mismo 



138 
 

Marx, habrían sido o permanecidos inhibidos. La teoría central de tal 
forma de feminismo es que el trabajo doméstico de las mujeres es 
directamente productivo y que por tanto la lucha de las mujeres por el 
salario es la condición principal que puede llevar a las mujeres a 
adquirir una conciencia de clase de la propia condición, con el fin de 
llegar sucesivamente a la lucha por el derrocamiento revolucionario 
de un sistema que resultaría fundado sobre el “trabajo no-libre”69.  
      A continuación consideraremos las tesis principales de Silvia 
Federici que se puede considerar la principal teórica del feminismo 
obrerista. 
 
El feminismo proletario 
 

      El “feminismo proletario” en su versión italiana (la única versión 
del “feminismo proletario” que pretendemos considerar en este 
texto70) sostiene en cambio que si el “trabajo doméstico” es de todos 
modos “capitalístamente necesario”, él es sin embargo solo 
indirectamente productivo. La tesis de tal feminisimo es que el trabajo 
doméstico reproduce la fuerza-trabajo solo sobre el terreno del valor 
de uso. O sea, el “feminismo proletario” trata de fundar una teoría 
económica de la explotación capitalista del trabajo doméstico de la 
mujer en el ámbito de la familia nuclear proletaria, fundada sobre el 

 
69 El capitalismo en su esencia no está caracterizado por el trabajo asalariado, 
sino “más bien por el trabajo no-libre” (Silvia Federici, El punto cero de la 
revolución, Sombras Cortas, 2014, p.89). 

 

70 Consideramos en nuestro texto solo el “feminismo proletario” italiano. 
[representado por el MFPR de Proletarios Comunistas-PCm]. Tal feminismo 
es una expresión y una articulación secundaria del feminismo obrerista. 
Articulación que tiene sus raíces en PC(M-L)I-La Voz Obrera de los años 
Setenta. Este partido de hecho, que se disolvió en la Autonomía Obrera, no 
hizo otra cosa que subsumir el feminismo obrerista bajo un lenguaje 
“marxista-leninista-maoísta”, justo como en general trató de hacer con todas 
las otras tesis políticas e ideológicas. 



139 
 

valor de uso (sic!). El “feminismo proletario”, desde este punto de 
vista, es un producto totalmente italiano, o sea, nace como tentativa de 
conciliar el obrerismo y el marxismo-leninismo. Se trata en línea 
general de una operación de baja liga, inconsistente desde el punto de 
vista teórico y que se arruina contra el “feminismo proletario”, 
volviéndolo de hecho una caricatura del obrerista. Mientras el 
feminismo obrerista critica honestamente a Marx y se plantea 
abiertamente el problema de modificarlo, el “feminismo obrerista” 
clandestinamente revisa a Marx. 

 
 

10.3. Silvia Federici y las tesis sobre el trabajo productivo del 

feminismo obrerista 

Silvia Federici parte de la tesis, que afirma ser ya universalmente 
reconocida, de la centralidad del trabajo doméstico en la reproducción 
de la fuerza-trabajo71. Acusa como consecuencia al marxismo en 
primer lugar de “haber ignorado en su análisis del capitalismo las 
mismas actividades que reproducen la vida humana y nuestras 
capacidades laborales” (Género y Capital, citado, p.10), y en segundo 
lugar de “indiferencia” respecto a la cuestión de las mujeres (p.21) y 
de “chovinismo masculino” (p.21). En modo más definido afirma: 
“eso que falta en la reflexión de Marx sobre las relaciones de género 
en el contexto de la Revolución industrial es un análisis del trabajo 
doméstico” (p.44). 

El concepto de reproducción de la fuerza-trabajo, por el lado de 
los trabajadores individuales, es simplemente un momento particular 

 
71 Género y Capital, Para una lectura feminista de Marx, DeriveApprodi 
2020, p. 12.  



140 
 

del concepto de producción. Por tanto para hablar de la reproducción 
se necesita en primer lugar considerar la “producción”. La producción, 
en lo que concierne a los trabajadores individuales asalariados, es por 
un lado proceso de valorización y por el otro producción de valores de 
uso. La “producción capitalista” es aquí una unidad de dos procesos. 
El concepto de “productividad” a su vez tiene dos caras. Por el lado 
de las relaciones de producción capitalistas es productivo aquello que 
produce valor o, mejor dicho, plusvalor y, por tanto, Capital. Por el 
lado del desarrollo de las fuerzas-productivas el concepto de 
“productividad” remite al de producción de un mayor número de 
valores de uso en un intervalo de tiempo menor. Ya que en el 
capitalismo la producción de valores de uso es inseparable de la 
producción de valores, de eso deriva que se produzcan mercancías. 
Por tanto la productividad relativa al desarrollo de las fuerzas 
productivas en el capitalismo concierne a la producción de un mayor 
número de mercancías en un tiempo más breve. Productividad 
capitalista es por tanto o 1) producción/acumulación de Capital, o 2) 
dado un determinado arco de tiempo una mayor producción de 
mercancías. En el primer caso, el aumento de la productividad es 
índice de mayor plusvalor extorsionado al proletariado, en el segundo 
en cambio, generalmente, de un incremento de las capacidades 
técnicas en el sentido más amplio del término, es decir, donde esté 
incluido, no solo el desarrollo técnico, sino también el desarrollo 
científico y su aplicación a la producción capitalista, de la formación 
o de la coordinación de la fuerza-trabajo, etc. 

Veamos en cambio como Silvia Federici concibe el concepto de 
productividad. Federici afirma “Desde el punto de vista capitalista ser 
productivos es una virtud moral, si no incluso un imperativo moral. 
Desde el punto de vista de la clase obrera, ser productivos significa 
simplemente ser explotados” (Género y Capital, citado p.21). Se trata 
de las acostumbradas tesis obreristas que sostienen la identidad entre 



141 
 

las relaciones de producción y las fuerzas productivas y que 
desembocan en la teoría de la superación del trabajo visto como 
inseparablemente conectado a la explotación. Federici, sobre la base 
de esta “brillante” exposición del concepto de “productividad”, 
inmediatamente después pasa a la cuestión de la Relación entre 
“economía doméstica” y producción afirmando que “el trabajo 
doméstico es un momento de la producción capitalista” (p.21). Se 
trata de la tesis del carácter “necesariamente capitalista” de la 
economía doméstica. En este punto Federici afirma que la familia 
nuclear “creada “en los años Treinta y Cuarenta del siglo XIX… 
como centro para la reproducción de una fuerza-trabajo más estable 
y disciplinada”… “es una creación del capital para el capital, es una 
institución que debe garantizar la cantidad y calidad de la fuerza-
trabajo”  (citado, p.22). De este modo es por tanto puesto en primer 
plano un sociologismo fenomenológico y subjetivista. Así se inventa 
la teoría de una “familia monogámica” construida por arte de magía 
por el Capitalismo industrial del siglo XIX. Obviamente, sin alguna 
consideración teórica del concepto de mercancía o de Capital y sin 
ningún problema de hacer una consideración cualquiera de la génesis 
de tal forma familiar a través del desarrollo y la sucesión de varias 
formas familias correspondientes a diversos sistemas de propiedad. 
Pero entonces ¿qué cosa es el trabajo doméstico que opera al servicio 
de la producción capitalista en cuanto presunta reproducción del valor 
de la fuerza-trabajo? Federici nos dio solo una representación empírica 
de eso, de lo cual debería resultar alguna demostración del hecho de 
que el trabajo doméstico es la producción capitalista de “actividades 
útiles”. Desde el punto de vista de la dialéctica materialista la 
pretensión de demostrar una tesis teórica con una serie de elementos 
fenoménicos inmediatos extrapolados en términos subjetivos es 
obviamente insostenible. A Federici no le importan por tanto las 
“sutilezas teóricas” y ella se dirige por tanto a quien evidentemente no 



142 
 

se plantea el problema de  una demostración teórica de determinadas 
tesis. Federici por tanto afirma: “El trabajo doméstico es mucho más 
que limpiar la casa. Es servir al trabajador asalariado físicamente, 
emotivamente, sexualmente, hacer en modo que día tras día esté listo 
para el trabajo. Es tener cuidado de nuestros niños –los futuros 
trabajadores- asistiéndolos desde el nacimiento por todos los años de 
la escuela…” (citado p.19). “el capitalismo debe movilizar una 
inmensa cantidad de trabajo doméstico no retribuido para producir 
la fuerza-trabajo” (El punto cero, citado, p.82) 

Después del vulgar empirismo sociologístico, Federici llega a la 
categoría idealista del “poder disciplinario” que, en línea con el clásico 
anarquismo, la teoría del feminismo obrerista presupone como 
inherente al capitalismo en cuanto tal. También aquí tenemos una 
continuación, expuesta en los términos del lenguaje post-
estructuralista, de la tesis originaria del obrerismo de Panzieri de 
matriz francofortiana, de la racionalidad de la técnica como represiva 
o autoritaria. Con la introducción de la categoría del “poder 
disciplinario” encontramos que “la familia [nuclear] es esencialmente 
la institucionalización de nuestro trabajo no asalariado y de nuestra 
dependencia del hombre por ser no asalariadas.Es por tanto la 
institucionalización de una división de poder que disciplina ya sea a 
nosotras como a los hombres”(p.22). 

 

10.4. La teoría feminista obrerista de la reproducción de la fuerza-

trabajo en el ámbito de la familia nuclear 

Federici se propone también ajustar cuentas directamente con 
Marx y por tanto afirma críticamente que este último imaginaba “que 
los obreros se reproduzcan consumiendo las mercancías que compran 
en el mercado con el salario” (p.45). Entonces comenta: “En ningún 



143 
 

pasaje del Capital, Marx reconoce que la reproducción de la fuerza-
trabajo requiere específicas actividades domésticas, generalmente 
desempeñadas por las mujeres y no remuneradas – para preparar la 
comida, lavar las ropas, criar a los hijos, hacer el amor” (p.45). 
Análogamente: “Las actividades que cotidianamente reproducen 
nuestra vida son esenciales para la acumulación capitalista” (p.54). 
El trabajo doméstico es “actividad que contribuye a la producción de 
la fuerza-trabajo, permitiendo que cada otra forma de producción 
pueda tener lugar y por tanto crear capital” (Silvia Federici, El punto 
cero de la revolución. Trabajo doméstico, reproducción y lucha 
feminista. Sombras cortas 2014, p.23)… “La producción de los 
trabajadores se cumple a través de la producción de mercancías. No 
se hace alguna alusión, a la actividad sexual o a la procreación. Marx 
habla de la procreación como de un hecho puramente biológico, y no 
como de una actividad social…” (El punto cero, citado, p.84)... 
“Ninguín otro trabajo interviene en la preparación de las mercancías 
que los trabajadores consumen o en la reconstrucción física, emotiva 
e intelectual de la capacidad laboral. No hay ninguna diferencia entre 
la producción de mercancías y la producción de fuerza-trabajo. 
Ambas son producidas por una misma cadena de montaje. Por tanto 
el valor de la fuerza-trabajo es medido por el valor de las mercancías 
(comida, ropas, casa) de la cual tiene necesidad el trabajador, el 
individuo para su ‘conservación’ (idem, p.84)… “¿Por qué Marx 
ignora en modo así tan persistente el trabajo reproductivo de las 
mujeres? ¿Por qué, por ejemplo, no se pregunta como deben ser 
transformadas las materias primas implicadas en el proceso de 
reproducción de la fuerza-trabajo para que puedan transferir su valor 
en sus productos –en este caso la fuerza trabajo misma– como ocurre 
en el curso de las otras materias primas? (idem, p.85). 

Aquí Federici confunde la “reproducción del valor de la fuerza-
trabajo”, que ocurre de modo capitalista en el proceso productivo, con 



144 
 

el consumo, en el ámbito de la “economía doméstica”, de las 
mercancías adquiridas a través del salario. O sea identifica el proceso 
productivo con relaciones familiares. Pone en el mismo plano la 
producción de valor con el consumo de valores de uso. Sería como 
sostener que el proletario reproduce el valor de la propia fuerza-trabajo 
comiendo, durmiendo y respirando (visto que también en tal caso 
tenemos consumo de valores de uso trasformados en carne y huesos 
etc. en el obrero como constituido de materia viviente). Federici 
pretende fundar una teoría económica del carácter capitalista del 
consumo de valor de uso.  

Federici a este punto prosigue tratando de argumentar mejor las 
propias tesis: … “Es significativo que entre las necesidades vitales del 
trabajador Marx incluya la alimentación, el alojamiento, las ropas, 
pero que raramente omita el sexo, ya sea al interior de la familia que 
pagado” (p.46). Federici pretende hacer referencia al nivel de 
subsistencia determinado socialmente. Ahora este nivel se traduce 
necesariamente en una suma de mercancías y servicios producidos en 
modo capitalista y en un correspondiente valor de la fuerza-trabajo, el 
cual es precisamente producido o reproducido por el trabajador en el 
curso del proceso laboral. No parece que el sexo, en este caso 
evidentemente pagado, sea incluido entre las mercancías que definen 
el nivel de subsistencia. En el caso en el cual en cambio Federici 
pretendiera hablar del “sexo” en “ámbito conyugal”, entonces 
evidentemente símilares afirmaciones no tienen nada que ver con un 
razonamiento teórico en el terreno de la crítica del capitalismo. No son 
conceptos, son solo representaciones puramente empíricas y 
subjetivas. Se trata sin embargo de representaciones que van siempre 
a parar en la misma dirección, esa de la lucha contra el 
marxismo:…”incluso en relación a la procreación Marx descuida la 
contribución de las mujeres” (p.46)… “Marx sobrevuela sobre un 
importante capítulo de la historia del capital, el relativo a la 



145 
 

procreación de cada práctica anticonceptiva y a la criminalización 
del aborto” (p.46)… “Marx compartía con los economistas burgueses 
un profundo prejuicio patriarcal que naturalizaba el trabajo 
doméstico” (p.49) 

 
 

10.5. Silvia Federici y la tesis de la identidad entre valor y valor de uso  

Federici acusa a Marx de haber identificado el trabajo productivo 
con el trabajo industrial y asalariado (Género y Capital, citado p.50), 
de haber idealizado la industria y el desarrollo industrial (idem). En 
efecto, Federici pretende sostener que “Marx en el capitalismo no 
logra concebir el trabajo que produce valor si no en la forma de la 
producción de mercancías. De aquí su ceguera respecto a la 
importancia del trabajo de reproducción y del trabajo doméstico en 
particular, en el proceso de reproducción capitalista” (El punto cero, 
citado, p.82)… “Marx no logró reconocer la importancia del trabajo 
reproductivo porque aceptó los criterios capitalistas en mérito a eso 
que constituye el trabajo” (El punto cero, citado, p. 87)… “Para Marx 
por tanto el tiempo de trabajo necesario para la producción de la 
fuerza trabajo coincide con el tiempo necesario para la producción 
de sus medios de subsistencia. En otras palabras, también en el 
análisis de Marx, como en el esquema neoliberal, todo lo que es 
necesario para (re)producir la fuerza-trabajo son la producción de 
mercancías y el mercado”(idem). 

Por tanto para Federici se trata de concebir la categoría del valor 
distinguiéndola de la de las mercancías, en la práctica Federici 
propone concebir el valor de uso y las actividades productivas de 
valores de uso como “valor”. Se trata de la muy común y vulgarísima 
teoria económica burgués que concibe a la utilidad como “valor”. No 



146 
 

hay en Federici ninguna distinción conceptual entre valor de uso y 
valor. Federici rechaza la teoría del valor de la economía clásica 
burguesa sistematizada en el  marco de un desarrollo cualitativo 
incomparablemente elevado por Marx. La teoría a la cual Federici 
hace referencia es reaccionaria y puede llevar solo a una superficial 
oposición reformista y anarco-sindicalista, un tipo de oposición que 
no puede más que contraponerse a la lucha por la revolucion proletaria 
y por el socialismo. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 



147 
 

Capítulo 11. LAS TEORÍAS SEMI-OBRERISTAS DEL 

“FEMINISMO PROLETARIO” 

11.1. El feminismo proletario en Italia 

La organización política “Proletarios Comunistas-PCm Italia” 
constituyó en el propio ámbito un posterior grupo de solo mujeres que 
asumió la denominación de “Movimiento Feminista Proletario 
Revolucionario” [MFPR]. Este grupo político y, análogamente, el 
MFPR, afirman hacer referencia al “marxismo-leninismo-maoísmo”. 
En realidad solo aplican una síntesis ecléctica entre una cierta 
interpretación del marxismo-leninismo y el feminismo obrerista. El 
MFPR produjo varios folletos de propaganda y agitación. Como se 
refleja en su catálogo72 se trata de 46 folletos. En efecto, solo en 
algunos de ellos es posible encontrar una tentativa de fundación 
teórica de qué cosa es “el feminismo proletario”. Una parte de estos 
folletos retoma al pie de la letra las tesis de Alexandra Kollontaj, otra 
segunda parte trata la cuestión de la reproducción del valor de la 
fuerza-trabajo. Aquí hacemos referencia a estos últimos folletos y, en 
particular, a uno de los más recientes titulado “Formación 
revolucionaria de las mujeres II: Producción y reproducción” (se 
puede encontrar el sitio 
https://femminismorivoluzionario.blogspot.com). El folleto reporta 
también una larga intervención de Carla Filosa73 que colabora con el 
MFPR.  

 
72https://femminismorivoluzionario.blogspot.com/2019/04/il-nuovo-
catalogo-degli-opuscoli-del.html 
73 Carla Filosa es una marxista académica que tiene un rol en la organización 
política “Ciudad Futura” (https://www.lacittafutura.it/). Se trata de un grupo 



148 
 

 

11.2.  Analogías y diferencias entre la teoría de Silvia Federici y la del  

feminismo proletario 

El citado opúsculo del MFPR de agosto de 2021 tiene una especie 
de largo subtítulo que reza El trabajo reproductivo de fuerza-trabajo 
en el capitalismo Sobre la crítica a posiciones en el movimiento 
feminista El trabajo de las mujeres es valor de uso sin valor. Además 
de querer ser una exposición de las tesis “marxistas” del MFPR sobre 
la reproducción de la fuerza-trabajo, el folleto quiere a su vez 
presentarse como una crítica del “feminismo obrerista”. Entramos 
entonces en el núcleo de todo esto. 

Como certificado por la presentación inicial, el estilo y el lenguaje 
del folleto son fuertes: “Comprensión y profundización de nuestra 
ciencia y combate hacia otras teorías no proletarias y no 
revolucionarias que se vieron en el 2° encuentro nacional del 24 de 
junio de Formación revolucionaria de las mujeres un paso adelante, 
a través de relaciones e intervenciones, entorno a la cuestión 
“producción y reproducción”. Como premisa regresamos sobre el 
carácter diverso de estos encuentros de formación no hechos para 
“aculturar” sino para “armarnos” de la teoría proletaria 
revolucionaria, por ser autónomas y combatientes contra el 
pensamiento de la burguesía, pero también contra las influencias de 
teorías desviadas del feminismo burgués” (p.3). En el folleto se 
delinea inmediatamente la principal tesis teórica del Movimiento 
feminista proletario en los términos siguientes: “en síntesis las 

 
intelectual marxista que se adhirió a la lista electoral populista de izquierda 
“Unión Popular”. 

 



149 
 

intervenciones se encontraron unidas en la afirmación de que para el 
modo de producción capitalista la reproducción de la Fuerza-trabajo, 
el trabajo doméstico es necesario, pero no es productivo para el 
Capital porque no produce plusvalor/ganancia”(p.3) 

Tal tesis refleja casi íntegramente la de Federici: como Federici 
sostiene que “la economía doméstica” es necesaria para el capitalismo 
y que la “economía doméstica” se caracteriza por la reproducción 
capitalista de la fuerza-trabajo.  

Se distinguiría en cambio por la afirmación de que, si el trabajo 
doméstico es necesariamente capitalista, no por esto resulta 
productivo de valor. De ese modo sin embargo se atribuye falsamente 
a Federici la idea de que, para esta última, el trabajo doméstico sea 
productor de valor. Como en cambio vimos, Federici afirma lo 
contrario, es decir, que la actividad doméstica es capitalístamente 
productiva de valores de uso. Esta afirmación deriva del hecho de que 
no reconoce la teoría del valor-trabajo.  

Por un lado el “feminismo proletario” afirma, en línea con la teoría 
marxista, que el trabajo doméstico “no produce valor” y, por el otro, 
toma prestado del obrerismo la tesis del “trabajo reproductivo” como 
necesariamente capitalista.  
 
 

11.3. La economía política del feminismo proletario 

El feminismo proletario sostiene que “la economía doméstica” no 
es realmente una esfera sin carácter social y expulsada de las 
relaciones económico-reproductivas, sino al contrario, que ella es 
“capitalístamente necesaria” y que en tal sentido “desempeña un 
fundamental rol social”: “La gran mayoría de las mujeres desempeña 
trabajo doméstico, trabaje fuera de casa o esté desocupada... Esta 



150 
 

actividad que aparentemente parece privada, tiene en realidad un 
fundamental rol social para la reproducción/conservación de la 
fuerza-trabajo”.   

Vimos que la fuerza-trabajo para el marxismo es una mercancía 
que se reproduce capitalístamente en la producción, y que fuera de la 
producción no es fuerza-trabajo, sino simple figura de consumidor y 
de libre ciudadano. Que el trabajador asalariado consuma en modo 
adecuado o no el valor de uso de sus mercancías es un problema que 
le concierne como consumidor y no como trabajador asalariado. Si 
destruye el valor de uso de sus mercancías, es un problema psquiátrico 
suyo y no un problema de teoría económica. También aquí, como en 
el feminismo obrerista, tenemos la idea de que el trabajador asalariado 
sea dependiente de las relaciones de producción y reproducción 
capitalistas venticuatro horas por venticuatro. El feminismo proletario 
no se distingue del obrerista si no por la tentativa, consciente o no, de 
apropiarse de las tesis de este último haciendo gala de tomar 
aparentemente distancia de él. 
 
 

11.4. El enigma del “valor de la reproducción como parte de la 

producción” 

En el folleto del MFPR descubrimos que el problema a resolver es 
el de lograr explicar el “valor de la reproducción de la producción de 
la fuerza-trabajo”. Corresponde a la principal dirigente del MFPR 
Margherita Calderazzi, la cual es también una de los principales 
cuadros dirigentes de Proletarios Comunistas-PCm Italia, la difícil 
tarea de revelar tal misterio: ¿Pero en qué sentido la reproducción es 
parte de la producción capitalista; cuál es su valor?” (p.4)… “Hoy 
queremos comenzar a ver el rol que la reproducción tiene para el 



151 
 

sistema capitalista. Tanto la producción como la reproducción de los 
trabajadores están unidas en el sistema capitalista, pero para el 
capital tienen un valor diverso. Toda la reproducción de la fuerza-
trabajo, que implica hacer de comer, vestirse, asistir, cuidar, etc. para 
conservar y hacer regresar el día después a los trabajadores a 
trabajar para el capital, pero también reintegrar las fuerzas-trabajo 
sustraídas al mercado por la muerte y por el desgaste con fuerzas-
trabajo nuevas y, por tanto, con el nacimiento de nuevos seres 
humanos, todo esto ocurre a costa de otro ser humano, la mujer”(p.6). 
Aquí encontramos que una cosa es la producción de la fuerza-trabajo 
y otra es su reproducción y que la cuestión fatídica del “valor de la 
reproducción de la producción de la fuerza-trabajo” tiene que ver con 
esta distinción de fondo. Por tanto las “feministas proletarias” nos 
dicen que el valor de la “fuerza-trabajo” se produce en la producción 
y que la reproducción del valor de la fuerza-trabajo ocurre en el ámbito 
de la “economía doméstica”. A este punto la distinción entre “el 
feminismo proletario revolucionario” y el “feminismo obrerista” 
deviene cada vez más problemática. 

 
 

11.5. La fantasiosa teoría de la “economía doméstica” como “medio de 

producción”  

Calderazzi escribe: “El trabajo doméstico en cambio produce 
valor de uso y no de intercambio, por tanto no da ganancia para el 
jefe, para la clase capitalista no está en el “libro de pagos”, no tiene 
valor. También una máquina para el jefe es necesaria, pero en sí no 
produce plusvalor si no pone en ella el trabajo de los obreros y las 
obreras”. (p.6). Aquí nuestras “feministas proletarias” quieren 
presentarse como las más coherentes y consecuentes desde el punto de 



152 
 

vista del marxismo y por tanto no dudan en criticar conscientemente a 
las feministas obreristas, las cuales en palabras de ellas mismas 
concebirían el “trabajo doméstico como productor de valor”. Por tanto 
las “feministas proletarias” nos quieren reiterar que el trabajo 
doméstico no produce valor o ganancia (nuestras feministas no son 
muy sutiles, valor de intercambio, valor, plusvalor y ganancia para 
ellas representan la misma cosa). Pero no se detienen aquí. En su 
ímpetu dejan escapar la singular comparación entre “la economía 
doméstica” y la “máquina” (entendida evidentemente como medio de 
producción) del capitalista. Ambas en fin no producirían de por sí 
“valor” o “plusvalor”. Ambas al contrario producirían valores de uso 
gracias al trabajo. Calderazzi no se preocupa de considerar diferencias 
ciertamente no secundarias, ya sea en términos de léxico común, ya 
sea desde el punto de vista de la economía marxista, entre los dos 
términos objeto de comparación: la “mujer” por un lado y la 
“máquina” por el otro. Que la máquina, en el capitalismo, en este caso 
sea mercancía y aún más también valor-capital, esta pequeña nimiedad 
es por tanto tranquilamente descuidada. 

 
 

11.6. El revolucionario descubrimiento del feminismo proletario: el 

trabajo doméstico pagado por el capitalista 

En la tentativa de aclarar mejor la cuestión nuestras “feministas 
proletarias”, a través de Calderazzi, insisten: “este trabajo doméstico 
forma parte, repito, de un trabajo de servicio que el capitalista paga 
indirectamente calculándolo en el pago del salario, con el cual el 
obrero puede adquirir los medios de subsistencia necesarios para 
hacerle regresar el día siguiente al trabajo (citado, p.7) Nuestras 
feministas, que cuestionan a las obreristas la lucha por el salario, 



153 
 

afirman que el problema no existe, que está ya resuelto porque es el 
mismo capitalista el que calcula en el salario el trabajo doméstico de 
las mujeres. Las “feministas proletarias” nos explican que el salario 
incluye ya, más allá del valor de la fuerza-trabajo, también la 
retribución del trabajo-doméstico.  

Dejándose engañar por ideas similares, un “astuto” trabajador 
asalariado reflexiona un poco sobre esto. Visto que su mujer no 
encontró trabajo y que no tienen hijos y visto que deben apretarse 
siempre el cinto, comienza a pensar que quizás hay un modo para 
aliviar la situación. Reencontrándose entre esos obreros poco amantes 
de la reflexión teórica, no lo piensa dos veces, después de haber 
asistido al comicio de las “feministas proletarias” se separa y va a vivir 
por cuenta propia. Gracias a las teorías de las “feministas proletarias” 
y ahora está convencido de que no deberá dar más a la mujer la cuota 
de salario que gentilmente el capitalista inserta en el sobre del dinero 
para el trabajo doméstico de la mujer y no tendrá que apretarse más el 
cinto como antes.  
 
 

11.7. La rosa es un elefante 

Calderazzi continua en la tentativa de explicar las específicas leyes 
capitalistas que regularían el “trabajo doméstico”. El “trabajo 
doméstico forma parte de un trabajo de servicio que el capitalista 
paga indirectamente… Doy un ejemplo. Para el capitalista es como el 
servicio del vendedor, sin su trabajo la mercancía no estaría en el 
mercado, pero con esto no quiere decir que es el vendedor quien la 
produjo y que del trabajo del vendedor el capitalista obtiene 
plusvalor” (citado, p.7) 



154 
 

Nuestras “feministas proletarias” abundan de ejemplos en la 
tentativa de sustituir, a título de demostración, el fenómeno inmediato 
al concepto teórico. Si antes la comparación había sido esa entre la 
mujer y la máquina/medio de producción, ahora la comparación es 
entre “el trabajo doméstico” y el “vendedor” o, quizás actualizando un 
poco, el “centro comercial”. Aquí las “feministas proletarias” nos 
cuentan que el trabajo doméstico, el cual sería un servicio pagado por 
el capitalista, equivale al del… “centro comercial”. La vieja cuestión 
hegeliana de la forma de juicio infinito, que se aproximaba al juicio 
“la rosa no es un elefante” y que abría el camino a formas lógicas más 
desarrolladas y más sustanciales, es aquí brillantemente enfrentada 
con un radical deterioro de prospectiva, llegando así al juicio opuesto: 
“la rosa es un elefante”.  

Nuestras feministas nos dicen que el servicio del trabajo 
doméstico es como el servicio del comerciante que vende las 
mercancías del capitalista. Por tanto prosiguiendo tal “razonamiento”, 
el capitalista pagaría el trabajo doméstico para que este último provea 
a la reproducción material de la fuerza-trabajo, justo como el mismo 
capitalista pagaría al vendedor para que este último realice las ventas 
de las mercancías del capitalista. El capitalista pagaría en fin al 
“comerciante” por un determinado servicio improductivo de valor, 
pero indispensable para el capital mismo. Nuestras feministas después 
de tanto esfuerzo mental están evidentemente un poco más probadas. 
Desde el punto de vista del marxismo, o el capital industrial vende 
directamente las mercancías que fueron producidas en el proceso 
productivo y entonces el problema ni se plantea siquiera, o las vende 
al comerciante. Una vez vendidas, que el comerciante logre o no logre 
revenderlas, no es más un problema del capitalista industrial. El 
comerciante a su vez se apropia, entrando en posesión de las 
mercancías, de una parte del capital, o sea del plusvalor producido por 
los trabajadores asalariados del capitalista industrial, y este en la 



155 
 

medida, al menos teórica, relativa al valor de la cuota media de la 
ganancia. Por tanto el capitalista cede al comerciante plusvalor a 
cambio del servicio. Cierto quizás que el capitalista cede tal cuota del 
plusvalor en forma de mercancías, corresponde al vendedor lograr 
apropiarse de ello en forma monetaria a través de la venta efectiva. Si 
falla no obtiene el plusvalor incorporado en la mercancía atestada en 
los almacenes deteriorándose progresivamente. La relación es 
exactamente lo opuesto a lo relativo al salario. El salario del obrero no 
deriva del plusvalor, sino del valor de la fuerza-trabajo. 

Partiendo entonces de una diversa prospectiva empírica, con esta 
comparación nuestras feministas tratan de demostrar la tesis según la 
cual el trabajo doméstico está ya pagado por el capitalista. Sin 
embargo, si antes nuestras feministas sostenían que el trabajo 
doméstico estaba “pagado por el capitalista” con el salario, ahora con 
un poco de confusión suplementaria insinúan  que “está pagado por el 
capitalista” con el plusvalor. 

 
 

11.8. La tesis de las “feministas proletarias” sobre la economía política 

de los valores de uso 

El “feminismo obrerista” es un tipo de feminismo que se puede 
definir intelectualmente honesto. Su crítica del marxismo es 
sustancialmente coherente, por tanto radical. El “feminismo 
proletario”, que quiere conciliar a toda costa con fin pragmático 
marxismo y feminismo por un lado y marxismo y obrerismo por el 
otro, es solo una caricatura del marxismo, marcada por puros absurdos 
bajo el perfil teórico y lógico. Mientras el primero efectivamente es 
expresión orgánica de los intereses de mujeres de estratos pequeño-
burgueses privilegiados, sobre todo intelectuales, el segundo es 



156 
 

expresión de elucubraciones sectarias de fragmentos de una clase 
política marginal que se cristalizó en los años Setenta. 

La reproducción capitalista del valor de la fuerza-trabajo de los 
trabajadores individuales asalariados no tiene que ver, desde el punto 
de vista de la teoría económica marxista, con la reconstrucción de las 
energías psico-físicas del trabajador obtenida gracias al consumo de 
los valores de uso. La reproducción capitalista es una relación social 
y no privada, es una relación inherente a la producción de mercancías 
y no al consumo individual material de alimentos, muebles, ropas, etc. 
En la producción capitalista, la fuerza-trabajo produce y 
continuamente reproduce su valor. Esta producción es obra del 
trabajador mismo al interior del proceso productivo que se repite en el 
curso de los días, de los meses y de los años.  

La teoría del MFPR radica en concebir la “reproducción capitalista 
de la fuerza-trabajo” como “reconstrucción psico-física de sus 
energías laborales”. De este modo se plantea la ecuación 
“reproducción del valor” = “reproducción de los valores de uso” [el 
término exacto es ‘reconstrucción de las energías del trabajador’ 
ndr.]”. Esta equivalencia entre “valor” y “valor de uso” no es otra cosa 
que la expresión de la negación de la piedra angular del marxismo 
representada por la ley del valor, sin la cual no tiene obviamente 
sentido, desde el punto de vista marxista, hablar de plusvalor, de 
explotación, de Capital, etc. Nuestras “proletarias” afirman:  
 

1) “Este enorme trabajo cotidiano de reproducción no aparece 
en la producción, porque ocurre fuera de la producción”, 

2) “El trabajo doméstico, la reproducción de la Fuerza-trabajo 
aún siendo una actividad indispensable al capital no es un 
trabajo productivo para el capital… El trabajo doméstico en 
cambio produce valores de uso y no de intercambio”. 



157 
 

3) “En el movimiento de las mujeres hay posiciones que afirman: 
pero la mujer produce una mercancía, la fuerza-trabajo. 
Como esta “mercancía” tiene un valor de uso para el capital, 
tendría como consecuencia un valor de intercambio para la 
mujer, que vendiendo esta mercancía debería recibir dinero. 
Pero hay una particularidad: la mujer no es propietaria de la 
fuerza-trabajo mercancía y por tanto no puede venderla o 
intercambiarla. Es el poseedor de la fuerza laboral –el 
hombre o también la mujer– quien puede vender su fuerza-
trabajo”(citado, p.6)                                                             

Consideramos ahora el conjunto de las tesis de las “feministas 
proletarias”:   

I) la fuerza-trabajo sería “producida capitalístamente” en la 
producción como mercancía74; 

II) la fuerza-trabajo de los trabajadores individuales 
asalariados sería en cambio “reproducida 
capitalístamente” fuera de la producción, a través de los 
valores de uso y los servicios producidos por el trabajo 
doméstico75; 

 
74 Con el confuso concepto de “producción capitalista de la fuerza trabajo” 
las “feministas proletarias” quieren sostener que la fuerza-trabajo produce el 
valor de su fuerza trabajo en la producción obteniendo en cambio el salario. 
De lo cual el salario sería la expresión de la “producción del valor de la 
fuerza-trabajo” pero (siempre según nuestras feministas) sin ser 
contemporáneamente reproducción de su valor.  
75Las “feministas proletarias” deforman las categorías marxistas de la 
“producción” y de la “reproducción capitalista” de la fuerza-trabajo de los 
trabajadores individuales asalariados y dividen y contraponen tales 
categorías, presentándolas como relativas a esferas de relaciones diversas 
entre ellas; como consecuencia, revisionan y profundizan la concepción 
marxista de la “reproducción del valor de la fuerza-trabajo”, sustituyéndola 
con la corriente teoría económica burguesa reaccionaria del valor de la 
fuerza-trabajo, pretendido no en sentido marxista como expresión de trabajo 



158 
 

III) la producción directamente capitalista de la fuerza-trabajo 
ocurriría en la fábrica y produciría capital, la reproducción 
indirectamente capitalista de la fuerza-trabajo ocurriría en 
la familia y no produciría por tanto capital, pero sería 
indispensable para la producción del capital como las 
“maquinarias” o el “centro comercial” (párrafos 
precedentes 11.5 y 11.7)76;  

IV) la producción indirectamente capitalista de la fuerza-
trabajo que ocurriría en la familia sería una producción no 
de mercancías, sino de valores de uso, de trabajos de 
servicio77; 

V) los valores de uso, que serían producidos por la mujer en 
la familia, se traducirían en la reproducción de la fuerza-
trabajo; es decir, que el trabajo de la mujer se incorporaría 
en la capacidad de trabajo material, psico-física del 
hombre78; 

 
general abstracto socialmente necesario, sino en sentido precisamente 
reaccionario y reformista como expresión del grado de utilidad (o de 
beneficio) extraído del consumo de los valores de uso obtenidos con el 
salario. 
76 Aquí se continúa negando la teoría marxista de la reproducción del valor 
de la fuerza-trabajo de los trabajadores asalariados individuales y 
sustituyendo con ella la teoría burguesa de la producción de servicios y 
valores de uso como productiva o reproductiva de valor. 
77 Aquí se niega aún la teoría marxista de la reproducción del valor de la 
fuerza-trabajo de los trabajadores asalariados individuales. 
78 Aquí se niega que el salario una vez convertido en mercancías sale de la 
esfera capitalista no solo de la producción, sino también de la circulación, 
convirtiéndose así en un conjunto de bienes de conusmo que son consumidos 
y no producidos; cierto es que también el consumo es una actividad 
productiva, el “comer” es producción de un cierto tipo de actividad 
específica, pero todo esto no solo concierne en lo absoluto al capitalismo, 
sino que contiene la tesis absurda de que la economía doméstica no concierna 



159 
 

VI) estos “valores de uso producidos por la mujer” no serían 
poseídos por la mujer ya que se volverían inmediatamente 
‘propiedad del hombre’ por estar incorporados en su 
fuerza-trabajo79;  

VII) en el párrafo 11.6 vimos, en fin, que las “feministas 
proletarias” sostienen que el capitalista paga el trabajo 
doméstico “calculándolo en el pago del salario” 80.”  

 
Las “feministas proletarias” no se ocupan de la cuestión del valor. 

Descubrieron una economía política alternativa a la marxista, esa 
fundada sobre el valor de uso y ahora la aplican con una 
“determinación puramente proletaria”. Según nuestras feministas, es 
necesario atenerse al concepto de que la fuerza-trabajo es corpórea y 
por tanto tiene necesidad de ser adecuadamente nutrida, criada, 
cuidada y quizás también “mimada” a veces. Obviamente no están del 
todo privadas de sentido práctico y por tanto a tal suma agregan los 
valores de uso que se incorporaron directamente en nuestro trabajador 
asalariado en términos de panes, café, zapatos, etc. Como expertas en 
presupuestos como ahora, con agudo espíritu marginalista, hacen el 

 
al “consumo del valor de uso de las mercancías”, sino a su autónoma 
producción. 
79 Aquí regresa el absurdo de la tesis que el trabajo de la mujer agregue valor 
a la fuerza-trabajo; en otros términos el valor de la fuerza-trabajo, según las 
feministas proletarias, sería resultado de la suma de dos componentes: a) en 
primer lugar de las mercancías pagadas con el salario, b) en segundo lugar 
del trabajo de la mujer en la economía doméstica. 
80 Si el capitalista inserta en el salario los servicios y los valores de uso 
producidos por la mujer en su “actividad doméstica”, quiere decir que los 
valores de uso, que la mujer obtiene a través del salario, equivalen a los 
valores de uso que ella ‘produciría’ con la economía doméstica. Aquí nos 
encontramos en el pleno de una economía doméstica de la equivalencia del 
intercambio de valores de uso, lo que es pura locura desde el punto de vista 
marxista. 



160 
 

cálculo de todos estos valores de uso y de todas estas actividades y por 
consiguiente consideran la suma que deriva de eso como grado de 
utilidad compleja necesario para la reconstrucción de la materia 
corpórea y cerebral. El trabajo doméstico funcionaria así justo como 
sostiene Federici, como una cadena de montaje. Pero respecto a ellas, 
al menos, Federici tiene suficiente juicio y buen sentido para declarar 
que el marxismo, respecto a la teoria del valor-trabajo está superado, 
o sea que en sustancia ella no es marxista, sino precisamente obrerista.  

La cadena de montaje de la economía doméstica de nuestras 
“feministas proletarias” agregaría así valor de uso al trabajador 
asalariado. Lo que es destrucción de valor de uso aparece como 
mística propiedad del trabajo doméstico de generar nuevos valores de 
uso. Nuestras “feministas proletarias” no se plantean obviamente el 
problema de los procesos relativos a las bases materiales de la 
formación de tal trabajo necesario y por tanto también de la materia 
prima necesaria para generar, junto a esta mágica propiedad 
productiva de bienes y servicios, los mismos relativos valores de uso. 
 
 

11.9. Un desafortunado trabajador asalariado se enfrenta con el 
“feminismo proletario” 

La fuerza-trabajo, fortificada y enriquecida con la incorporación 
de los valores de uso suplementarios producidos por la economía 
doméstica, acude ahora traquilamente al mercado del trabajo. Ya que 
vende su fuerza laboral, el trabajador asalariado, adecuadamente 
instruido por las economistas del grupito de las “feministas 
proletarias”, antes de llegar al mercado hace sus cuentas en el bolsillo 
para valorar a qué precio vender la propia mercancía. Por tanto totales 
valores de uso relativos a los panes incorporados en la propia fuerza-



161 
 

trabajo, además de otros totales valores de uso incorporados en la 
propia fuerza trabajo gracias a los “mimos” recibidos por la mujer, 
entonces totales…, después totales… y aún totales… Nuestro 
trabajador se vuelve alegre, gracias a la variadamente generosa 
conducción económica familiar, dobló o casi el valor de uso de la 
propia mercancía, por tanto puede ahora pretender con todo el derecho 
hacer valer el propio trabajo no más como “trabajo simple” respecto a 
antes, sino ahora generalmente como “trabajo complejo”. El jefe, 
después de haber escuchado atentamente los argumentos de nuestro 
trabajador asalariado, enfría velozmente su espíritu batallador 
haciéndole notar que él se ocupa solo de mercancías y de capitales y 
que desde este punto de vista él pagó en modo justo, según las leyes 
del valor, el valor de su fuerza-trabajo. 

Nuestras feministas, que son también aguerridas combatientes 
proletarias, son asaltadas por una duda imprevista y tratan de dar 
marcha atrás frente a un desconsolado trabajador asalariado que no 
sabe más a quien creer, si a nuestras economistas o al experto 
empresario: “La mujer a este punto podría decir: sí, pero sin mi 
trabajo doméstico esa mercancía fuerza-trabajo no estaría en el 
mercado. Pero este trabajo doméstico encaja, repito, en un trabajo de 
servicio que el capitalista indirectamente paga calculándolo en el 
pago del salario, con el cual el obrero puede adquirir los medios de 
subsistencia necesarios para hacerlo regresar el dia siguiente al 
trabajo”(p.6) 

Las “feministas proletarias” depositarias de la ciencia del 
marxismo intervienen así de nuevo sobre nuestro desafortunado 
trabajador asalariado y después de haberlo ilusionado con la teoría de 
la producción suplementaria de valores de uso apta para fortificar 
gratuitamente su fuerza trabajo, ahora se encargan nuevamente a 
aclararle las ideas. Nuestro trabajador no debe pensar haber 
posteriormente fortificado su fuerza-trabajo porque en realidad el 



162 
 

valor de uso de los productos del trabajo doméstico los tenía ya 
pagados antes. El capitalista, previsor y preocupado de proporcionar 
una adecuada retribución de la actividad doméstica de las mujeres, 
había ya previsto, quizás también con anticipación, pagar tales valores 
de uso incluyéndolos en el salario. Nuestro trabajador asalariado está 
cada vez más turbado y confuso. No entiende como el capitalista haya 
podido pagar los valores de uso producidos por la mujer. No se 
acordaba de haber hecho las compras, descontándolas del salario, para 
comprar los servicios variados ofrecidos por la “economía doméstica” 
y era cierto que la mujer no lo había hecho. Continuando mascullando,  
terminado el turno de trabajo, corre velozmente a casa. Teniendo la 
suerte de no tener deudas a cargo, puede rehacer sin problemas los 
cálculos relativos a los gastos mensuales. También este mes el salario 
se acabó solo el día antes del pago. El salario entero se desvaneció. El 
concienzudo trabajador asalariado sin embargo mantuvo todo, aún los 
recibos de los pocos cafés bebidos en el bar. Pasa revista a todo, 
buscando desesperadamente los recibos relativos al pago de los 
servicios proporcionados por el “trabajo doméstico”. Cierto que no 
recordaba haber hecho estos gastos, pero por cualquier parte estos 
recibos deben estar. Se lo aseguraron las “mujeres proletarias”, que 
dan lecciones, al módico precio, de “marxismo-leninismo-maoísmo”. 
Sin embargo no los encuentra. 

En fin estos valores de uso no los incorporó en el proceso de 
“fortificación” de la propia fuerza-trabajo, y tampoco ellos aparecen 
en los recibos acumulados durante el mes. Cierto que con el salario 
permitió a la mujer disfrutar de una más bien módica cuota de 
mercancías traducidas en valores de uso para su pura supervivencia. 
En nuestro trabajador, afectado de no poco patriarcalismo y 
machismo, nace la sospecha de haber tenido a la mujer en la grupa 
todo este tiempo. Hace de todos modos un último desesperado intento 
de adueñarse de la ciencia de las “feministas proletarias” y por tanto 



163 
 

de hacer cuadrar todo. Por tanto entonces “los valores de uso” 
necesarios para la mantención de la mujer” son equivalentes al “valor 
de uso” relativo a los productos y a los servicios que le procuró la 
mujer durante el trabajo doméstico. A la mujer no debe más nada y la 
mujer no puede pretender más nada y ni siquiera el capitalista puede 
hacerlo, dado que él pagó el trabajo productivo de la mujer incluso con 
anticipación. 

Nuestro trabajador se siente satisfecho, asimiló una “nueva teoría 
económica marxista” sin esa maldita complicación del valor de 
intercambio (valor). Una teoría fundada sobre los valores de uso y 
sobre la posibilidad de su suma y equiparación. Se siente en general 
también agradecido a nuestas “feministas proletarias” que, al final, 
aportaron un poco de tranquilidad a su psiquis. Había escuchado decir 
que Aristóteles no habia logrado resolver el problema81 y que había 

 
81 “En primer lugar Aristóteles enuncia claramente que la forma de 
dinero de la mercancía es solo la figura posteriormente desarrollada 
por la simple forma de valor, o sea de la expresión del valor de una 
mercancía en cualquier otra mercancía a elegir, ya que dice: 

" 5 camas = 1 casa "  

 no se distingue de: 

" 5 camas = tanto y tanto dinero "  

Además ve que la relación de valor, al cual es inherente la expresión 
de valor, lleva consigo a su vez que la casa sea equiparada 
cualitativamente a la cama, y que estas cosas, diferentes como cosas 
sensibles, no serían referibles la una a la otra como grandezas 
conmensurables sin tal identidad de sustancia. Él dice: “El 
intercambio no puede existir sin la identidad, y la identidad no puede 
existir sin la conmensurabilidad. Pero aquí se detiene, y renuncia al 
posterior análisis de la forma de valor. “Pero es en verdad imposible 
que cosas tan diversas sean conmensurables”, o sea cualitativamente 



164 
 

renunciado. En cambio encontró maestras que le mostraron como el 
problema, en el fondo, se resuelve fácilmente. Pero no terminó ahí. 
Nuestro trabajador corre a buscar a nuestras “feministas proletarias” 
para hacer un buen papel y demostrarles a ellas que entendió todo 
perfectamente y que no hay más problemas. Nuestras “feministas” 
escuchan con una sombra en el rostro. No aman las sutilezas teóricas. 
Después dan la espalda a nuestro trabajador, toman plumeros de punta 
ancha y se ponen a escribir un gran slogan sobre una sábana colgada 
en las paredes de su sede: “TODA NUESTRA VIDA DEBE 
CAMBIAR”. El trabajador las mira vacilante. Después alza los 
hombros y se aleja. 

 
 

11.10. La falsificación del Capítulo XXI del Capital por obra del  feminismo 

proletario 

Las “feministas proletarias” buscan confundir posteriomente las 
ideas, recurriendo a la teoría de los esquemas de reproducción de 
Marx, para dar un fundamento a la teoría de la economía doméstica 
como lugar de la “reproducción capitalista” de la fuerza-trabajo. Al 
contrario, justo en el capítulo XXI Marx aclara, entre otras cosas, la 

 
iguales. Tal equiparación puede ser solo algo ajeno a la verdadera 
naturaleza de las cosas, y por tanto solo un “último recurso para la 
necesidad práctica”. Aristóteles mismo nos dice entonces para que 
cosa su análisis no procede además: por la ausencia del concepto de 
valor. ¿Qué cosa es ese equivalente, o sea la sustancia común, que en 
la expresión de valor de la cama representa la casa por la cama? 
Aristótles declara que una cosa de este tipo “en verdad no puede 
existir”  (Marx, El Capital, Libro I, Cap.1, párraf.3, citado). 

 



165 
 

fundamental diferencia entre el consumo individual por obra del 
trabajador individual asalariado y el consumo de toda la clase de los 
trabajadores en el proceso de la reproducción capitalista. 

Vamos entonces al Capítulo XXI del Capital de Marx y veamos 
cuáles son las concepciones  del marxismo a propósito del consumo 
individual de las mercancías adquiridas con el salario obtenido por el 
trabajador individual. Antes que todo Marx aclara en general que,, 
independientemente del tipo de sociedad y por tanto de relaciones 
sociales, la “reproducción” es solo un “momento de la producción”: 
“Considerado en su conexión continua y en su constante flujo de 
renovación cada proceso social de producción es por eso al mismo 
tiempo proceso de reproducción” (Marx, el Capital, Libro I, Capítulo 
XXI, p.629, traducción a cargo de Fineschi, Ciudad del Sol). En 
segundo lugar Marx prosigue enfrentando, respecto a los temas que 
nos interesan, la cuestión del consumo individual del trabajador 
individual y la del consumo de la clase obrera en su conjunto. Marx 
aclara rápidammente que se trata de dos cuestiones del todo diferentes 
(p.635, citado). Veamos la primera cuestión, esa sobre la cual después 
se centró efectivamente, al menos en parte, la disertación relativa a los 
párrafos precedentes.  

Marx dice: “El consumo del trabajador es de doble especie. En la 
producción, con su trabajo, el trabajador consume medios de 
producción y los transforma en productos de un valor superior al del 
capital anticipado. Esto es el consumo productivo del trabajador, que 
es además consumo de su fuerza-trabajo por parte del capitalista que 
la compró. Por otra parte, el trabajador transforma en medios de 
subsistencia el dinero que se le pagó por la adquisición de la propia 
fuerza-trabajo: este es su consumo individual. Por tanto, consumo 
productivo y consumo individual del trabajador son totalmente 
diferentes. En el primero él actúa como fuerza motriz del capital y 
pertenece al capitalista; en el segundo pertenece a sí mismo y cumple 



166 
 

funciones vitales ajenas al proceso de producción. El resultado del 
primero es la vida del capitalista, el resultado del segundo es la vida 
el obrero mismo. (p.635, citado) 

La cuestión del “trabajo doméstico” y las tesis de las “feministas 
obreristas” y de aquellas “proletarias” son relativas a este nivel de la 
disertación del problema del consumo del trabajador individual. Aquí 
Marx aclara que, respecto al consumo individual de las mercancías 
adquiridas con el salario, el trabajador individual no opera en absoluto 
en modo capitalista o bajo la autoridad del capitalista. El razonamiento 
de Marx corresponde plenamente aquí a ese que nosotros 
desarrollamos y propusimos en los párrafos precedentes en oposición 
a las tesis de las “feministas obreristas” y de aquellas “proletarias”.  
Marx en el Capítulo XXI del Capital comienza también a enfrentar la 
cuestión de la “reproducción social compleja”. Marx comienza a 
definir las categorías de fondo relativas a la cuestión anotada como la 
de los “esquemas de reproducción”. A través de una completa 
modelización de los flujos relativos a la repartición de los valores y de 
las mercancías distinguidas a su vez entre “medios de producción” y 
“bienes de consumo”, Marx expone primero la dinámica de la 
reproducción simple y después de la ampliada. Ahora la cuestión de la 
reproducción es relativa a la repartición de los valores entre los dos 
sectores fundamentales de la producción: el relativo a la producción 
de “medios de producción” (primer sector) y el relativo a la 
producción de “bienes de consumo” (segundo sector). Los valores son 
relativos a los que asumen la forma del capital constante (capital en 
forma de medios de producción, materias primas, etc.) por un lado y 
del capital variable (capital en forma de bienes de consumo) por el 
otro. A su vez el plusvalor se diferenciará en acumulación de capital 
constante o de capital variable.  

Las mercancías producidas por el sector de la producción de 
medios de producción no tiene obviamente la forma de bienes de 



167 
 

consumo, por tanto los capitalistas y los trabajadores pueden obtener 
los bienes de consumo necesarios para el propio consumo individual 
solo si una cierta cantidad de medios de producción entran como 
capital constante en el sector de la producción de bienes de consumo. 
En tal caso debe existir una precisa correspondencia, en el plano del 
intercambio en valor, entre el monto de los medios de producción que 
entran en el segundo sector (producción de bienes de consumo) y el 
monto de los bienes de consumo que sale por el segundo sector 
destinados al consumo individual de la clase de los capitalistas de 
ambos sectores y al consumo individual de la clase obrera de ambos 
sectores. Como se ve aquí, el consumo individual de los obreros como 
clase es parte integrante del circuito de la reproducción capitalista. 
Nuestras “feministas proletarias” que escucharon que Marx habla, en 
este segundo caso, de la necesidad capitalista del consumo de la clase 
obrera, tratan de confundir la cuestión del consumo individual de las 
mercancías compradas con el salario del trabajador individual con la 
del consumo de las mercancías efectuado por los trabajadores 
asalariados en su conjunto. Por tanto tratan de sustentar esta cuestión 
en los “esquemas de producción” para sostener su teoría relativa a la 
transformación capitalista del consumo del valor de uso de las 
mercancías  compradas con el salario. 

Veamos ahora a Marx, a propósito de la cuestión de la 
reproducción social compleja: “El aspecto de la cosa cambia, si en 
vez de fijarnos en un capitalista y en un obrero aislados enfocamos la 
clase capitalista y la clase obrera en su totalidad; si, en vez de 
examinar el proceso aislado de producción de una mercancía, 
examinamos el proceso capitalista de producción, en su flujo y en toda 
su extensión social” (citado, p.365, subrayado nuestro) Se necesita 
tener clara la cuestión de la dialéctica materialista si se quiere 
comprender la diferencia cualitativa que Marx pone entre el consumo 
del trabajador individual y el de la entera clase de los trabajadores 



168 
 

asalariados. En otros términos, se necesita tener presente que la 
categoría económica relativa al consumo de la clase de los 
trabajadores no es en absoluto la expresión de la sumatoria del 
consumo individual de los trabajadores asalariados individuales. Se 
trata de relaciones no solo diversas bajo el perfil cualitativo, sino 
incluso opuestas. En el primer caso se hace referencia al proceso 
productivo individual, o sea a una relación cualquiera en la cual el 
trabajador asalariado se contrapone a un determinado capital 
individual, o sea a un determinado jefe. En el segundo caso se abstrae 
en cambio de esta forma individual y se considera el proceso entero, 
la forma completa, la contraposición de la clase de los proletarios a la 
de los capitalistas. 

En el primer caso se hace por otra parte también referencia, 
respecto a la cuestión del consumo de las mercancías obtenidas con el 
salario, a la relación individual de cada trabajador empleado por un 
capitalista dado, en el segundo, a la relación de consumo de la clase 
trabajadora al interior del proceso de la reproducción completa del 
capital. En el primer caso se trata de relaciones transparentes desde el 
momento que, una vez obtenido el salario, el consumo de los bienes 
adquiridos con el intercambio del salario contra una suma equivalente 
de mercancías, constituye una relación que sale de la producción y 
concierne simplemente a la esfera del consumo inmediato. En el 
segundo caso se trata de relaciones que no son en absoluto 
transparentes, que se imponen a la clase de los capitalistas y de los 
trabajadores asalariados sin que estos últimos tengan de por sí un real 
conocimiento y compresión de ello. En el primer caso, una vez 
obtenido el salario, el consumo es una cuestión de relaciones 
puramente individuales y subjetivas, en el segundo, al contrario, es 
una cuestión de relaciones objetivas entre clases sociales. En el primer 
caso se trata de relaciones no necesarias bajo el perfil capitalista 
porque teóricamente el trabajador puede también, obtenido el salario, 



169 
 

malgastarlo alegremente obrando en tal caso exclusivamente para 
daños propios. No es así obviamente en el caso del proceso de 
reproducción del capital completo. Continuamos por tanto con Marx 
respecto a la cuestión de la reproducción: “Cuando el capitalista 
transforma una parte de su capital en fuerza-trabajo con esta 
transformación él valoriza su capital completo. Matando dos pájaros 
de un tiro. No trae beneficio solo por eso que recibe del trabajador, 
sino también por aquello que le da. El capital alienado en cambio de 
fuerza-trabajo es convertido en medios de subsistencia cuyo consumo 
sirve para reproducir músculos, nervios, huesos, cerebro de los 
trabajadores existentes y a generar los venideros. Por tanto dentro de 
los límites de cuanto es absolutamente necesario, el consumo 
individual de la clase obrera es re-transformación de los medios de 
subsistencia, alienados por el capital en cambio de fuerza-trabajo, en 
fuerza-trabajo nuevamente explotable por el capital” (citado, p.635-
336). Aquí Marx habla del capitalista como Capital en su conjunto y 
habla del consumo como consumo de la clase de los trabajadores. Por 
tanto el consumo de las mercancías obtenidas con el salario 
reconstruye la fuerza-trabajo de la clase de los trabajadores 
asalariados. En Marx no hay ni siquiera la sombra de una teoría de la 
producción de valores de uso para la reconstrucción física de la fuerza-
trabajo por obra de la economía doméstica. Mucho menos por tanto de 
un intercambio entre bienes-salario y actividades domésticas. 

 

11.11. El feminismo proletario y la desviación economista 

Las mujeres de la familia proletaria que no pueden trabajar en el 
marco de la producción directamente capitalista, son proletarias en 
forma indirecta por su condición social, o sea por el hecho de que, en 
tal caso, es el proletario masculino el que desempeña un trabajo 



170 
 

asalariado productor de plusvalor. No son por tanto proletarias por el 
tipo de trabajo doméstico que desempeñan y que, en tal caso, estarían 
obligadas a realizar. El trabajo doméstico, no siendo capitalista, no 
implica una explotación capitalista y por tanto no implica un 
antagonismo de fondo entre capital y trabajo. El tipo de explotación es 
de tipo primordial. Ahonda sus raíces en la familia esclavista-
patriarcal y se puede definir genéricamente como “servil”. Como 
vimos sin embargo, incluso en las familias campesinas feudales “la 
economía doméstica” resultaba en cierto modo menos alienada. Solo 
la completa separación del trabajador de sus medios de producción y 
su directa contraposición a un Capital que se formó con la 
acumulación originaria lleva a dividir del todo la economía doméstica 
del conjunto de las relaciones económico-sociales, transformándola en 
puro residuo de un pasado de milenios de descomposición de la 
economía doméstica del MPCP. Este punto límite de la tendencia a la 
disolución y descomposición de la antigua economía doméstica es, sin 
embargo y también al contrario, expresión de su completa liberación 
de los vínculos de la producción social, en particular de esos relativos 
a la posesión latifundista. El proceso relativo a la disolución y 
descomposición de la economía doméstica es así, en su aparición, 
también el punto de partida de la completa disolución del vínculo entre 
la forma familiar nuclear de la familia de las masas populares y la 
misma “economía doméstica”. Disuelto tal vínculo, la familia de las 
masas populares cesa cada función económica y por tanto regresa, 
como en sus orígenes, a una libre familia fundada en el “matrimonio 
de pareja” según la definición que da Engels de ello. Por otro lado, la 
“economía doméstica” vuelve a ser una rama de la producción social 
que, una vez llevado a fondo el ataque a la división social del trabajo 
pretendida como atribución de roles fijos a los diversos miembros de 
las masas populares, recupera íntegramente los criterios de la 
productividad comunista. Esta vez sin embargo sobre la base de una 



171 
 

productividad de las fuerzas productivas que, respecto a las concretas 
necesidades sensibiles, materiales y espirituales de la sociedad y de 
cada uno de sus miembros, viene a presentarse como tendencialmente 
inagotable. 

Las mujeres proletarias que permanecen bajo el dominio absoluto 
de la economía doméstica son por tanto, más allá de la propia 
condición de vida proletaria, genéricamente “mujeres de las masas 
populares”. Es por tanto en general doblemente errado hablar de 
“feminismo proletario”. Esto es así porque por un lado con esta 
fórmula se busca conciliar “marxismo” y “feminismo”, el cual de por 
sí es de todos modos portador, se quiera o no, de determinadas 
concepciones del mundo, determinadas filosofías, determinadas 
teorías económicas y políticas reformistas y reaccionarias. Por el otro 
lado además, de este modo se limita la cuestión de las mujeres a 
“mujeres proletarias”, mientras en cambio la lucha de liberación de la 
mujer concierne en general a las mujeres de las masas populares. 

La categoría del “feminismo proletario” lleva a insinuar la errónea 
concepción de que el ámbito de la economía doméstica de las familias 
de las masas populares esté atravesado por la contradicción entre 
“mujeres proletarias” y “Capital”. Las “mujeres de las familias 
proletarias”, aún si no ocupadas como trabajadoras asalariadas, serían 
de todos modos portadoras de una específica identidad potencialmente 
anticapitalista. Por tanto con el “feminismo proletario” regresa al baile 
el “feminismo obrerista” el cual, en forma más o menos desarrollada 
y tematizada, es casi por definición un “feminismo postmoderno”, 
quizás también explícitamente “interseccional”. La categoría de las 
“mujeres de las masas populares” se remite, al contrario, no a un 
presunto conflicto económico entre capital y trabajo de las mujeres, 
sino a un conflicto político e ideológico complejo, ese entre burguesía 
y proletariado. El presunto carácter revolucionario del MFPR consiste 
por tanto solo en la confusión entre lucha de liberación de las mujeres 



172 
 

y presunta lucha económico-sindical contra la explotación capitalista. 
Se opone al reformismo obrerista de la lucha por el salario a las 
mujeres proletarias, solo por proponer una diversa versión de 
feminismo caracterizado por el sindicalismo-antagonista. 

 
 

 
 
 

11.12. A propósito de la tergiversación del Pensamiento de José Carlos 

Mariategui por obra del feminismo proletario 

 
      Veamos ahora en modo más detallado como la particular versión 
italiana del “feminismo proletario” trata de usar, como sostén de sus 
tesis de fondo, un breve artículo82 (cerca de 2 o 3 cuartillas) de José 
Carlos Maritegui escrito en 1924, a la edad cercana a los treinta años83.  
      Mariategui hablará también en otros dos o tres articulos del 
feminismo, escritos en el mismo año, pero en modo mucho más breve 
sin agregar ningún nuevo concepto. “Las reivindicaciones feministas” 
fue escrito, como los otros artículos del mismo año, para “Mundial”, 
una revista semanal de genérica orientación democrática con un 
marginal matiz capitalista. La redacción estaba compuesta por varios 
intelectuales entre los cuales estaban también los futuros fundadores y 
dirigente del APRA. “Mundial” no se presentaba en modo alguno 
como una revista marxista, ni mucho menos como marxista-leninista. 

 
82“Las reivindicaciones feministas” (https://www.marxists.org/ 
espanol/tematica/mujer/autores/mariategui/index.htm). 
83 Solo en 1923 Mariategui se adhiere, durante su viaje a Italia, al comunismo.  



173 
 

Mariategui iniciaba su artículo hablando de la aparición de un 
fenómeno político social del todo nuevo para la realidad peruana, 
evidenciando como tal realidad entrase directamente en contradicción 
con las concepciones de las tendencias políticas entonces dominantes 
en tal sociedad84. Dado el carácter semifeudal y semicolonial de la 
sociedad peruana, la superestructura política e ideológica no podía 
más que corresponderle, de lo cual parte el inevitable conflicto con el 
surgimiento del feminismo que inicialmente en la primera mitad del 
siglo XIX y por tanto en un país como el Perú de las primeras décadas 
del siglo XX, era en primer lugar una manifestación y una articulación 
de la tendencia democrático-burguesa revolucionaria85. Como 
consecuencia a su vez este feminismo era progresivo y revolucionario. 

Incluso en Europa, hasta finales del siglo XIX, cuando ya era una 
manifestación de las mujeres de la burguesía liberal, el feminismo 
continuaba manteniendo cierto grado progresista a pesar de que en 
cuanto al conjunto se estuviese desarrollando en sentido reaccionario.  
Entonces Mariategui tenía razón en el momento en el cual saluda su 
aparición. Pero el feminismo en Perú en aquellos años presenta una 
posterior particularidad, que es bien cultivada y evidenciada por 
Mariategui. O sea aparece en un momento en el cual las mujeres 

 
84 “Laten en el Perú las primeras inquietudes feministas. Existen algunas 
células, algunos núcleos de feminismo. Los propugnadores del nacionalismo 
a ultranza pensarían probablemente: he ahí otra idea exótica, otra idea 
forastera que se injerta en la mentalidad peruana. Tranquilicemos un poco 
a esta gente aprensiva. No hay que ver en el feminismo una idea exótica, una 
idea extranjera. Hay que ver, simplemente, una idea humana. Una idea 
característica de una civilización, peculiar a una época. Y, por ende, una 
idea con derecho de ciudadanía en el Perú, como en cualquier otro segmento 
del mundo civilizado”[ https://www.marxists.org/ espanol/ mariateg/ 
1924/dic/19.htm]. 

 

85 “Cierto que las raíces históricas del feminismo están en el espíritu liberal. 
La revolución francesa contuvo los primeros gérmenes del movimiento 
feminista” (citado) 



174 
 

comienzan a participar directamente en el trabajo productivo. Esto sí 
hace que las mujeres iniciaran también a ser activas en el movimiento 
sindical86. El feminismo burgués, entonces democrático y 
revolucionario, encontraba por tanto un seguidor suyo también entre 
las mujeres del proletariado. 

En cualquier parte en la historia del movimiento obrero la 
burguesía democrático-revolucionaria se dirigió a los artesanos y a los 
obreros para obtener el respaldo contra la autocracia. La historia del 
movimiento revolucionario ruso es rica en ejemplos desde este punto 
de vista e incluso el marxismo revolucionario en Rusia nace de una 
costilla del populismo democrático-burgués que se proponía 
nuevamente, con La Voluntad del Pueblo y otras organizaciones 
clandestinas, el derribo, a través de acciones terroristas, de la 
autocracia zarista principalmente feudal y solo en segundo lugar y, 
para toda una fase, contradictoriamente, burguesa. 

En la unión con el movimiento sindical de las mujeres, en su 
reivindicación de la igualdad económica y jurídica con los hombres 
era esencialmente revolucionario. No obstante, Mariategui sostenía en 
su artículo que el mismo feminismo democrático fuera distinto entre 
“feminismo burgués” y “feminismo proletario”. En ninguna parte de 
su artículo habló sin embargo de la posibilidad o de la necesidad de 
conciliar “feminismo” y “marxismo” y de promover directamente el 

 
86 “El feminismo no ha aparecido en el Perú artificial ni arbitrariamente. Ha 
aparecido como una consecuencia de las nuevas formas del trabajo 
intelectual y manual de la mujer. Las mujeres de real filiación feminista son 
las mujeres que trabajan, las mujeres que estudian. La idea feminista 
prospera entre las mujeres de oficio intelectual o de oficio manual: 
profesoras universitarias, obreras. Encuentra un ambiente propicio a su 
desarrollo en las aulas universitarias, que atraen cada vez más a las mujeres 
peruanas, y en los sindicatos obreros, en los cuales las mujeres de las 
fábricas se enrolan y organizan con los mismos derechos y los mismos 
deberes que los hombres” (citado). 



175 
 

“feminismo proletario”. Por tanto querer atribuir, como hacen en Italia 
las “feministas proletarias”, a Mariategui la paternidad de algunas de 
sus teorías está del todo privado de legitimidad y de fundamento. 

Simplemente Mariategui asumió un fenómeno político y social en 
un cierto sentido espontáneo87en aquellos años y por tanto defendía tal 
movimiento de los reaccionarios, expresión de la opresión 
semicolonial y representantes de los grandes propietarios de tierras 
semi-feudales. 

Ahora el “feminismo proletario” en Italia es solo la expresión 
restringida, sustancialmente ideologista y sectaria, de un grupo 
político. Un grupo que toma instrumentalmente como demostración 
de sus propias tesis un fugaz artículo de denuncia y de agitación de 
impronta genuinamente democrática y socialista. Artículo por tanto 
que no pretende en modo alguno exponer el punto de vista marxista 
sobre la organización de las mujeres en un partido marxista-leninista 
adherido a la Tercera Internacional. Y por otra parte en 1924 
Mariategui no colaboraba aún con la Internacional Comunista.  

De Mariategui se calla entonces su obra más grande y compleja 
orgánicamente marxista-leninista representada por los“Sette saggi 
interpretativi sulla realtà peruviana” [Siete Ensayos de 

 
87 “Aparte de este feminismo espontáneo y orgánico [organizado, o sea 
sindicalizado, traducción nuestra], que recluta sus adherentes entre las 
diversas categorías del trabajo femenino, existe aquí, como en otras partes, 
un feminismo de diletantes un poco pedante y otro poco mundano. Las 
feministas de este rango convierten el feminismo en un simple ejercicio 
literario, en un mero deporte de moda. Nadie debe sorprenderse de que todas 
las mujeres no se reunan en un movimiento feminista único. El feminismo 
tiene, necesariamente, varios colores, diversas tendencias. Se puede 
distinguir en el feminismo tres tendencies fundamentals, tres colores 
sustantivos: feminismo burgués, femininismo pequeño-burgués y feminismo 
proletario. Cada uno de estos feminismos formula sus reivindicaciones de una 
manera distinta” (citado). 

 



176 
 

Interpretacion de la Realidad Peruana] escrita en 1928, en la cual 
analiza profundamente la específica estructura y los variados ámbitos 
culturales y políticos superestructurales de la sociedad peruana 
delineando, respecto a todo esto, las principales contradicciones de tal 
sociedad. Ahora en tal libro la palabra “feminismo” no aparece ni 
siquiera una vez. 

El pensamiento de Mariategui sobre la cuestión de la lucha 
revolucionaria de las mujeres como parte integrante del problema de 
la revolución proletaria en Perú es expuesto y sintetizado de la manera 
más clara y precisa en un libro El marxismo, Mariátegui y el 
movimiento femenino de 1974 a cargo de las ediciones Bandera Roja. 
El libro fue escrito bajo la supervisión del “Comité Coordinador 
Nacional del Movimiento Femenino Popular [MFP]” organismo 
promovido por el Partido Comunista de Perú y fundado sobre el 
marxismo-leninismo-maoísmo incluyendo los aportes cualitativos del 
Pensamiento Gonzalo. El libro88 es de gran importancia para un 
correcto ajuste marxista-leninista-maoísta sobre la cuestión de la lucha 
de las mujeres. Existen traducciones no oficiales poco cuidadas, sobre 
todo en lengua inglesa y en lengua italiana, que sustituyen 
sistemáticamente el término español “movimiento femenino” con el 
término inglés de muy diferente significado “feminist movement” o 
con ese italiano de “movimiento feminista”. Es indudable que estas 
traducciones en inglés y en italiano sean deliberadamente engañosas. 
El término español indica “movimiento de las mujeres”. El término 
español que traduce “feminismo” es “feminista”. Este último término 
no aparece nunca en el libro del MFP, si no en el título del antes citado 
artículo89 de Mariategui.  

 
88 Es preferible hacer referencia a la edición española oficia disponible en la 
web en vez de la versión presente sobre el sitio del Marxists Internet Archive. 
 

89 “Las reivindicaciones feministas”(citado) 



177 
 

Capítulo 12. EL “FEMINISMO MARXISTA” DE 

ALEKSANDRA KOLLONTAJ 

 

12.1. Breve nota sobre Aleksandra Kollontaj 

Aleksandra Michajlovna Kollontaj (San Pietroburgo, 31 de marzo 
de 1872 – Moscú, 9 de marzo de 1952), fue una revolucionaria rusa de 
orientación marxista-feminista. Operó en Alemania en la izquierda del 
Partido Socialdemocrático Alemán. En 1908 trabajaba en la redacción 
del periódico de Trotski. Sucesivamente formó parte de la escuela de 
Boloña (1910-1911)90 del grupo bolchevique anti-leninista dirigido 
por Bogdanov y Lunačarski (fundador después de la revolución de 
Octubre del Proletkultur). Entrada en el Partido Bolchevique en los 
años de la I guerra mundial, era nominada Comisario del Pueblo para 
el Bienestar social en el primer gobierno Soviético. Después de pocos 
meses fue invitada a retirarse del cargo por su oposición a la firma del 
tratado de Brest-Litovsk. En 1919 promovió y dirigió la fracción 
comunista anarco-obrerista “La Oposición Obrera” sucesivamente 
disuelta por indicación de Lenin. Se opuso, en la publicidad del partido 
y en el campo de la actividad literaria, a la línea leninista de la NEP, 
acusando al grupo dirigente del partido bolchevique de burocratismo. 

 
90 “En el curso del año 1911 me llegó una invitación de la Escuela rusa del 
partido en Boloña, donde pronuncié una serie de conferencias. El actual 
Comisario del pueblo para la Instrucción Pública en la Rusia soviética, A. 
Lunatcharski, Maxim Gorki, así como el conocido filósofo y economista ruso 
A. Bogdanov, fueron los fundadores de esta Escuela del partido y, casi en la 
misma época que yo, Trotski pronunció allí algunas 
conferencias”(Aleksandra Kollontaj) 

 



178 
 

Se retiró de todo cargo político en 1923 e inició una brillante carrera 
diplomática al servicio de la URSS. Los restantes miembros de la 
Oposición Obrera confluirán en el bloque contrarrevolucionario de las 
oposiciones guiado por Trotsi. Su muerte ocurrida en 1952, no fue 
acompañada por ninguna celebración de partido. No obstante algunos 
disensiones con Trotski, que la Kollontaj acusaba, como Lenin, de 
burocratismo, sus teorías “marxistas-feministas” derivantes de la 
aplicación de los dictados del Proletkultur a la cuestión de las mujeres, 
sobre la familia y sobre la necesidad de una nueva ética proletaria en 
el campo erótico, fueron posteriormente retomadas por algunas 
tendencias del movimiento feminista, en particular por el “feminismo 
anticapitalista” de matriz trotskista. 

 

12.2. La Kollontaj: sociologismo positivista e idealismo subjetivo 

El “feminismo marxista” de Aleksandra Kollontaj se caracteriza 
por la combinación entre un cierto tipo de materialismo mecanicista y 
sociologístico de impronta positivista91 y un idealismo filosófico de 

 
91 En particular las primeras, entre las catorce conferencias dadas 

por Kollontaj en la Universidad de Sverdlov en 1921, que retomaban 
lecciones ya dadas anteriormente en la escuela de Bodganov del 1910-
1911, están llenas de afirmaciones y teorizaciones que Gramsci no 
habría probablemente dudado en definir “lorianadas”. Por ejemplo esa 
relativa a la teoría de que “la posición erecta fue ciertamente una 
conquista de la mujer”: Los antropólogos, por ejemplo, especialistas 
del estudio del origen de la humanidad, ignoraron el rol de la fémina 
en el curso de la evolución de nuestros antepasados, desde los monos 
a los homínidos. Esto es así porque la posición erecta, tan 
característica del ser humano fue principalmente una conquista de la 



179 
 

tipo subjetivo que podemos definir como “ético/cultural”. Se trata de 
una formación intelectual típica de los partidos de la II Internacional 
que profundamente caracterizó al mismo Partido Socialista Italiano y 
que a menudo se reencuentran, casi inalteradas en su sustancia, en el 
ala de izquierda de tales partidos. En la Rusia de finales del siglo XIX 
y primeros decenios del siglo XX, posiciones de este tipo se 
encontraban en la formación intelectual de ciertos marxistas rusos que 
en los años precedentes y sucesivos a la I guerra mundial imperialista 
oscilaban entre economicismo, menchevismo, trotskismo y 
bolchevismo, pero sin nunca arribar al marxismo-leninismo. Después 
de la revolución de Octubre una parte de estas subjetividades, 
individuales y colectivas, comenzó a asumir posiciones típicas del 
“comunismo de izquierda”. De lo cual la convergencia sobre el 
consejismo y el trotskismo que resultó en sentido abiertamente 
revisionista a finales de los años Veinte, cuando el mismo 

 
mujer. En las situaciones en la cual se encontraba nuestra antepasada 
en cuatro patas, debía defenderse contra los ataques enemigos: 
aprendió así a protegerse con un solo brazo, mientras con el otro tenía 
firmemente estrecho a sí el propio pequeño que se agarraba a su 
cuello. Pudo sin embargo realizar esta proeza solo enderezándose a 
medias, cosa que desarrolló también la masa de su cerebro. Las 
mujeres pagaron cara esta evolución, ya que el cuerpo femenino no 
estaba hecho para la posición erecta. En nuestros primos de cuatro 
patas, las monas los dolores de parto son completamente 
desconocidos. La historia de Eva, que recogió el fruto del árbol del 
conocimiento y que, por este motivo debió parir con dolor, posee por 
tanto un fondo histórico”. El texto de estas conferencias de escaso 
valor teórico fue propuesto nuevamente y hecho público en Italia por 
una serie de folletos editados a cargo del MFPR del grupo de 
Proletarios Comunistas-Pcm. 



180 
 

“comunismo de izquierda”, ya transformado en “antistalinismo”, se 
encontró en sustancial sintonía con la posiciones de la 
“socialdemocracia de izquierda”. 

 
 

12.3. Kollontaj entre “Oposición obrera” y Proletkultur 

Kollontaj sigue este tipo de involución y después de la revolución 
de Octubre se desplaza sobre posiciones cada vez más “obreristas” y 
“consejistas”. Kollontaj es la figura de mayor relevancia entre los 
promotores, en aquellos años, de la Oposición Obrera. En el 
Manifiesto de este reagrupamiento (Plataforma) escrito por Kollontaj, 
la misma asume una posición directamente economicista, 
espontaneísta92 y antipartido. Sus concepciones van en la dirección de 
sostener la necesidad de que los sindicatos obreros, organizados en 

 
92 “La Oposición Obrera defiende el principio de que la dirección de la 
economía nacional pertenece a los sindicatos; en este punto es más marxista 
que los teóricos de nuestros centros dirigentes”…”Los puntos de vista de 
Lenin, Trotsky, Zinoviev, Bujarin y otros difieren en cuanto a la razón de no 
entregar todavía la administración económica a los sindicatos, pero todos 
están de acuerdo en afirmar que esta dirección debe llevarse hoy 
prescindiendo de los obreros, mediante un sistema burocrático heredado del 
antiguo régimen”….“La política real del Partido Comunista, identificándose 
con el aparato del Estado con el aparato soviético, pierde cada vez más su 
carácter de clase y se modifica para convertirse en una política neutra, 
indiferente desde el punto de vista clasista, bajo el efecto de una adaptación 
por arriba a los intereses diferenciados y contradictorios de una población 
socialmente heterogénea y mezclada”…(Aleksandra Kollontaj, “Colección 
Clásicos Universales de Formación Política Ciudadana”, Autobiografía de 
una mujer emancipada / La juventud comunista y la moral sexual / El 
comunismo y la familia / Plataforma de la oposición obrera Primera edición, 
diciembre del año 2019, Partido de la Revolución Democrática, www. 
prd.org.mx). 



181 
 

forma consejista, asuman la dirección de la política económica del 
Estado sustituyéndose, así, el rol dirigente del partido comunista. Su 
filosofía, desde este punto de vista, es una forma de materialismo 
mecanicista que termina por sostener que el proletariado, a diferencia 
de los campesinos, elaboraría espontáneamente una concepción 
clasista de la dirección de la producción. Según Kollontaj sería 
necesario mantener la autonomía de clase del proletariado contra las 
pretensiones pequeño-burguesas de los campesinos. 

Kollontaj en tal modo se opone a la hegemonía del proletariado 
sobre los campesinos y de hecho desea una supremacía dictatorial del 
primero sobre los segundos93. Su línea pocos años después del 1917 
se vuelve una especie de ultra-trostskismo. En Kollontaj estas 
posiciones van a combinarse plenamente con las alas más “radicales” 
del movimiento del Proletkultur, que afirman que el proletariado debe 
producir una ideología, una literatura, una ética y una estética que no 
tengan relaciones con el pasado, que no pretendan heredar nada de las 
precedentes épocas histórico-sociales. Se trata de una forma de 
“vanguardismo” extremista, que niega que el marxismo y, como 
consecuencia el proletariado, hereda la línea roja de la lucha de clases 
de la entera humanidad y por tanto sus producciones más avanzadas 
en todos los campos de la superestructura.  

 
93 “Por otro lado, la clase campesina, con sus aspiraciones propias de pe-
queño propietario, y con su simpatía por las libertades de toda especie, sobre 
todo por la libertad de comercio, y por la no injerencia del Estado en sus 
asuntos. A la clase campesina se une la pequeña burguesía, personificada 
por los agentes y los funcionarios del Estado, los empleados de los servicios 
del Ejército, etc., acostumbrados al régimen soviético pero que, debido a su 
mentalidad, deforman nuestra política a imagen de sus tendencias pequeño 
burguesas”(citado,Kollontaj, Colección Clásicos Universales de Formación 
Política Ciudadana”) 



182 
 

 

12.3. La ética idealista de Kollontaj  

Para afrontar críticamente las posiciones de Kollontaj, citaremos 
una serie de pasajes de un óptimo trabajo94 presente en la Web, que 
documenta en modo preciso, prácticamente a la carta, las posiciones 
de Kollontaj que no siempre se pueden encontrar directamente en 
lengua italiana. 

 
94 Irene Raschi “Ideología y cuestión sexual en la Rusia soviética de los años 
1918-1928. El caso de Aleksandra Kollontaj” (Tesis de graduación, 
Universidad de Boloña, relatora Maria Zalambani, 2018/2019). Raschi 
afirma que “En esta redacción, se trató de analizar el pensamiento de 
Aleksandra Kollontaj… mientras los socialistas soviéticos veían la solución 
a la cuestión femenina y matrimonial como una consecuencia directa de la 
subversión del orden económico y del advenimiento del socialismo, Kollontaj 
parece insistir sobre la necesidad de reformar la moral sexual sobre bases 
socialistas. En esto, se vio como Kollontaj está profundamente influenciada 
por las teorías de Meisel-Hess, como se tuvo modo de constatar analizando 
el ensayo Ljubov’ i novaja moral’, y parece por tanto querer combinar las 
teorías socialistas con esas relativas a la sexualidad difundidas en la Europa 
de fin de siglo. Kollontaj retoma el pensamiento de la autora también en la 
identificación de la existencia de una crisis sexual en curso, el origen de la 
cual viene atribuido por ambas autoras al sistema económico y los 
problemáticos efectos que él tendría sobre la sociedad. La solución 
propuesta por Kollontaj para hacer frente a la crisis de las relaciones entre 
los sexos parece detenerse en el desarrollo de una nueva moral sexual. Para 
la autora, como es expresado en Otnošenie meždu polami i klassovaja 
bor’ba, solo la clase obrera estará en grado de desarrollar esta nueva moral, 
ya que los principios sobre los cuales ella se basa (camaradería, respeto, 
igualdad entre los individuos) están en la base de la misma mentalidad 
proletaria. 

 
 



183 
 

Con respecto a la cuestión de la concepción de la ética de 
Kollontaj, respecto a la esfera de las relaciones interpersonales 
hombre-mujer, la autora de la Tesis de Graduación, Irene Raschi, 
sostiene: “para Kollontaj la clase obrera habría debido prestar 
atención al sentimiento amoroso ya que él, como cada otro factor 
sociopsicológico, habría podido ser explotado para ventaja de la 
colectividad. El amor no podía ser reducido, para la autora, a una 
cuestión privada: en su capacidad de cohesión, este sentimiento tenía 
un enorme valor para el colectivo en formación” … “para Kollontaj, 
en la base de los principios socialistas, están justo la solidaridad, la 
camaradería y el sentido del respeto que deberían ser el fundamento 
también de la nueva moral sexual. Kollontaj afirma como en el pasado 
se haya tratado de aumentar este “potencial de amor”, también en el 
seno de múltiples movimientos religiosos y filosóficos, sin obtener sin 
embargo algún resultado tangible" ... "remitiendo nuevamente a las 
teorías de Meisel-Hess y a su concepto de amor-juego, Kollontaj 
sostiene la necesidad de aumentar el “potencial de amor” en la 
sociedad contemporánea. Si bien Kollontaj no da una definición 
precisa del concepto de “potencial de amor”, sobre esto leemos en 
´Otnošenie y en Ljubov i novaja moral’, entendemos como con 
ljubovnaja potencija, Kollontaj pretenda la capacidad del soltero de 
amar no en virtud de cuanto podrá obtener a cambio para sí mismo 
por el objeto del propio amor, sino acercándose al prójimo con 
respeto y solidaridad. Tanto para Meisel-Hess como para Kollontaj, 
entre los problemas fundamentales de la sociedad para ellos 
contemporánea que llevaron a la crisis en las relaciones entre los 
sexos, está justo la escasez del potencial de amor en la psiquis 
humana, que vuelve a los hombres y las mujeres incapaces de 
acercarse al otro con sentimientos puramente positivos” … “Los 
textos de Kollontaj se insertaron en un momento de profunda 
confusión sentimental y sexual, denunciada en primer lugar por la 



184 
 

juventud socialista. Entre sus méritos principales, en efecto, es posible 
incluir la tentativa de la autora de desarrollar una nueva moral 
sexual, que fuera al menos a grandes líneas adecuada a las 
transformaciones revolucionarias en curso en la Unión Soviética. En 
virtud de su deseo de ofrecer líneas guía, en particular a la juventud 
socialista, en mérito a la sexualidad y a su rol en el colectivo, 
entendemos el carácter didáctico de toda su producción literaria y en 
particular de sus textos de narrativa publicados al inicio de los años 
Veinte”95. 
      Emerge nítidamente la relación entre estas posiciones sobre la 
ética de Kollontaj y las tesis del componente más extremo del 
Proletkultur, que buscaban crear una “nueva cultura” puramente 
proletaria y por tanto también una “moral sexual” completamente 
nueva96. Se trata de tesis idealistas, que operan de hecho para conciliar 
las contradicciones que atraviesan los individuos y las relaciones 
interpersonales y que se pueden definir como “contradicciones de 

 

95 Entre los otros, I. Raschi toma en particular consideración los cuatro 
textos de Kollontaj recogidos bajo el título “Amore, matrimonio, famiglia e 
comunismo” https://www.marxists.org/italiano/kollontai/amore-matrimonio 
-comunismo.htm   
96“¿De dónde viene nuestra imperdonable indiferencia en relación con una 
de las tareas esenciales de la clase obrera? ¿Cómo explicarse la hipócrita 
colocación del problema sexual en la gaveta de los “negocios de familia” 
sustraído a la necesidad de un esfuerzo colectivo? Como si las relaciones 
entre los sexos y la elaboración de un nuevo código moral regulador de estas 
relaciones no aparecieran en todo el curso de la historia como factores 
invariables de la lucha invariables de la lucha social” … “En su crítica de 
las relaciones sexuales, el hombre moderno alcanza mucho más lejos de la 
simple negación de las anticuadas formas exteriores y del código de la moral 
corriente. Su ánimo solitario busca la regeneración de la esencia misma de 
estas relaciones, desea ardientemente el gran amor, fuerza cálida y 
creadora” (Kollontaj, Relaciones entre los sexos y lucha de clases, MIA 
archive] 



185 
 

clase” por ser expresión de diversos orígenes, pertenencias, 
identificaciones sociales y, en particular, por ser reflejo de la 
diferencia de clase en la conciencia y en el comportamiento de los 
individuos solteros, aún si en tal caso se trata no de individuos 
cualesquiera, sino de comunistas. 
      El idealismo del tipo de ética propuesta por Kollontaj se traduce 
por tanto doblemente, por un lado en el ocultamiento de las raices de 
clase de las contradicciones, fuesen también simplemente relativas a 
una esfera como la de las relaciones afectivas y sexuales, y, por el otro, 
en la conciliación identitaria de tales contradicciones en vez que sobre 
su consciente elaboración. Se trata en efecto de contradicciones en el 
seno del pueblo, al menos en lo que concierne al proletariado y a las 
masas populares. Pero eso no excluye en absoluto que su naturaleza 
no pueda traducirse en la necesidad de la lucha y de la definición, con 
mayor razón si se trata en este caso de reflejos unidos a la lucha de 
clases o de aspiraciones e identificaciones que a menudo pueden hacer 
referencia a intereses y alineaciones de clase irreductiblemente 
antagonistas. Kollontaj, en otros términos, niega en realidad la lucha 
ideológica relativa a la esfera de las relaciones interpersonales de las 
relaciones hombre-mujer, a favor de una ética normativa que en 
realidad opera como forma constructiva de nexos que ocultan y 
transfiguran las relaciones reales. Kollontaj, en línea con las tesis del 
Proletkultur, es portadora de una especie de concepción sociológica 
de la “cultura” como forma central de los procesos de “organización” 
de las entidades colectivas, ya sean éstas organizaciones políticas, 
movimientos o sectores de masa. Una vez más no se trata de la 
promoción y del desarrollo de la lucha ideológica, sino al contrario de 
una lucha cultural para afirmar un modelo abstracto de hombre, de 
sociedad, de moral sexual. Un modelo acabado para construir 
“identidad colectiva” y no conciencia de clase.  



186 
 

El feminismo de Kollontaj es por tanto un “feminismo ético” y no una 
visión materialística-histórica y materialistica-dialéctica de las 
contradicciones hombre-mujer y de su necesaria gestión sobre la base 
del desarrollo de la lucha ideológica, en el momento en el cual los 
reflejos y los portadores revolucionarios de las clases burguesas en el 
interior de la esfera interpersonal de las relaciones, o si queremos 
“metafóricamente” de lo personal y de lo privado, se evidencian como 
obstáculo a la praxis revolucionaria y a la afirmación de la línea roja 
en el partido, en la sociedad civil proletaria, en el Estado, en la 
economía y en el ejército. 

 

12.4. La estética idealistico-subjetiva de Kollontaj 

Si la cuestión, como a menudo sucede en el caso de Kollontaj, se 
centra sobre las relaciones interpersonales hombre-mujer, entonces la 
cuestión de la ética y la de la estética terminan por conectarse 
indisolublemente. En el momento en el cual Kollontaj se encuentra 
abocada a determinar el carácter de su propuesta ética en el plano de 
una nueva cultura y moral sexual, que otra cosa no es sino 
precisamente una ética erótica idealista, no puede hacer otra cosa que 
remitirse a una “estética erótica” igualmente idealista. Irene Raschi 
afirma a propósito de esta esfera de la estética de Kollontaj: “El Eros 
del cual habla Kollontaj es ese amor fundado ciertamente sobre la 
recíproca atracción física entre dos individuos, pero en el cual se 
despiertan y se manifiestan esos rasgos del alma que son 
indispensables también en el interior de la nueva cultura proletaria: 
delicadeza, sensibilidad y deseo de ayudar a los otros”.  



187 
 

  La cuestión suscitada por Kollontaj del “eros con las alas” contra 
“el eros sin alas”97 se resuelve en una tesis bastante superficial y trivial 
ya que el materialismo histórico se trata antes que todo de comprender 
la naturaleza social de determinadas concepciones, de unirlas a 
determinados estratos sociales, de individualizar sus nexos con 
determinadas ideologías del pasado y del presente. Solo después de 
haber desarrollado un trabajo tal, en estrecha conexión con el análisis 
de las formas de las relaciones hombre-mujer asumidas en un 
determinado momento histórico-político, etc., se pueden definir en 
modo concreto los términos para el desarrollo de una necesaria lucha 
ideológica y cultural. No se trata sin embargo evidentemente solo de 
la superficialidad de tal tesis, se trata del hecho de que en una sociedad 
de clases los significantes, que parecen acomunar todo, hacen 
referencia en realidad a unos significados o mejor a unos conceptos 
que están inevitablemente divididos por su ser reflejado, obviamente 
elaborado diferentemente, de clases sociales antagonistas. Y así, 
parafraseando el segundo Lukacs y el Brecht de la fase más madura, 
lo que significa “sensibilidad” o sea gusto y sentido estético por una 
forma erótica, por una clase social es del todo diverso y muy lejano de 
lo que significa “sensibilidad” por una diversa y contrapuesta clase 
social. Análogamente, el discurso es válido por la “delicadeza”, el 
“deseo de ayudar a los otros”, “la solidaridad” y todos esos valores 
“positivos”y “constructivos” que una cierta ética idealista puede 
progresar abstractamente como criterio normativo, organizador y 
constructor de “identidad”. 

. 

 

97 “Largo all'eros alato! Carta a la juventud trabajadora” (A. Kollontaj, 
1923) 

   



188 
 

12.5. La fetichización de las relaciones inter-personales en la estética 

feminista de Kollontaj 

      Sin embargono carece de significado que Kollontaj se haga 
portadora de tal “estética erótica”. Ella refleja bien las concepciones y 
las aspiraciones de las mujeres de los estratos privilegiados de la 
pequeña burguesía “revolucionaria” que, en nombre de la 
“sensibilidad” y de la “delicadeza”, proponen y afirman un gusto por 
la forma abstracta de la cuestión de los contenidos sociales y de clase. 
En todo el discurso de Kollontaj sobre el amor y sobre la sexualidad, 
se encuentra una misma idealización y fetichización, que no hace otra 
cosa que retomar y proponer nuevamente las comunes concepciones 
burguesas fundadas sobre la división entre la forma relativa a la 
“estética erótica” (que así deviene una especie de “forma para la 
forma”) y los efectivos contenidos sociales de relaciones entre 
individuos que son indivisibles de la lucha, de la alineación, de la 
consciente distinción, de las prácticas y de los estilos de vida de las 
clases enemigas del proletariado y de las masas populares. Como es 
evidenciado por Lukacs cuando era aún un marxista, la “delicadeza” 
y la “sensibilidad”, el “gusto por la forma como tal”, y en general la 
forma estética puesta como criterio y valor erótico, más allá de eso que 
variadamente todo esto pueda significar, es un ideal burgués y 
reaccionario. 

Podemos subrayar que se trata de una relación fetichista, ya que 
la forma estética abstracta del contenido de clase y hecha valer contra 
él es una concepción que se funda sobre la división. No es necesario 
ir al psicoanálisis, basta Feuerbach y en particular el análisis de la 
mercancía en el Capital de Marx, para demostrar que una vez hecha 
tal operación, después en la dimensión de la “forma” reaparece de 
nuevo todo el “contenido”, pero esta vez en modo mistificado y 
privado de carácter social, como si perteneciese por propia naturaleza 



189 
 

a la forma misma. Pero aquí, por ejemplo, el psicoanálisis se detiene 
y permanece él mismo vehículo de tal ideología fetichista. Para el 
psicoanálisis se trata también de un contenido privado de carácter 
social y por tanto de nuevo inevitablemente abstracto, de 
sedimentaciones fantasmales y míticas. De lo cual el psicoanálisis, 
lejos de desmitificar el fetichismo dominante en la ideología burguesa 
a nivel de las relaciones afectivas, parentales y sexuales, establece en 
cambio una especie de paradójico potenciamiento. 
 
 

 

12.6. Sobre la importancia y la actualidad de la crítica al “feminismo-
marxista” de Kollontaj 
 
      Las concepciones de Kolllontaj contienen y combinan 
desviaciones de fondo del marxismo, que son en cierto sentido 
paradigmáticas por su orgánica pertenencia al reagrupamiento de las 
tendencias de la izquierda de la socialdemocracia y del “comunismo 
de izquierda”. El “feminismo marxista” de Kollontaj representa en 
efecto solo la articulación en el plano de la cuestión de la contradicción 
hombre-mujer de tales desviaciones de fondo. El materialismo 
mecanicista y positivista se combina de hecho en el plano de la teoría 
política con el economicismo, el espontaneísmo y el movimientismo 
y por tanto con la negación de la lucha por la hegemonía y de una 
relativa estrategia política revolucionaria. Kollontaj de hecho se 
inclina por la tesis  por la cual la clase obrera se pone tendencialmente 
como clase autónoma y antagonista y, sobre esta base, termina por 
poner al centro de la gestión del Estado proletario a los sindicatos y 
los consejos obreros, negando así el rol del partido y de la centralidad 
de su dirección y praxis política. 



190 
 

      De tal modo se pone también al centro una concepción 
movimientista de la política ya que es evidente que la atribución de la 
dirección y de la estrategia revolucionaria a una presunta autonomía 
de las clases excluye la posibilidad de la planificación no solo 
económica, sino también política y con ella la generación de una 
praxis conectada a objetivos de perspectiva. De lo cual también el 
rechazo, ya evidenciado, de la función estatégica de la NEP por parte 
de Kollontaj y de su fracción. 

La cuestión que sin embargo resulta de particular interés es esa 
por la cual se atribuye al proletarido la necesidad y la posibilidad de 
una “cultura autónoma” y por tanto en general de una filosofía y en lo 
específico de una ética de las relaciones hombre-mujer y de las 
familiares. Ya vimos como tal “cultura” y tal “ética” son 
transfiguraciones idealistas típicas de la pequeña burguesía 
“revolucionaria”. Por tanto el círculo se cierra, considerando como el 
materialismo mecaniscista y positivista conviva plenamente con el 
idealismo cultural y como todo esto se conjugue igual y 
necesariamente con eso que definimos “economicismo”, 
“espontaneísmo” y “movimientismo”.  

Se trata en conjunto de una constelación filosófica y teoría 
política98 que en sus ejes portadores es la misma que fue replanteada 
al final de los años Cincuenta y en los primeros años Sesenta, en 
particular en nuestro país, con el entrelazamiento del “marxismo 
crítico francofortiano”, de la génesis del obrerismo y de la formación 
de la llamada “Nueva Izquierda”. Tendencias y concepciones 
hegemónicas en los últimos años Sesenta y en los años Setenta en los 
grupos políticos y en los movimientos. Sin cosiderar por tanto los 
contenidos teórico-ideológicos y los relativos específicos nexos entre 

 
98 No nos ocupamos aquí de los nexos con la teoría económica a la cual por 
otra parte ya aludimos en la consideración crítica relativa a las concepciones 
de Kollontaj sobre el problema de la planificación económica. 



191 
 

política y cultura y por tanto política y ética desarrollados en aquellos 
decenios por los diferentes grupos políticos, no es probablemente 
posible comprender, en lo que concierne a las superestructuras 
políticas hegemónicas en las luchas, la génesis del movimiento 
feminista a mitad de los años Setenta. Una de las consecuencias es que 
tal génesis sucede inseparablemente del balance político complejo de 
aquellos decenios y de los varios sujetos políticos organizados que 
variadamente los caracterizaron. Al frente de la derrota de las 
potencialidades revolucionarias de aquellos años y de la devastación 
de la subjetividad de masa que le siguió, con relativa dispersión de la 
iniciativa de centenares de miles de jóvenes y de obreros, aún hoy hay 
quien propone visiones apologéticas que buscan reactivar y replantear 
paradigmas revolucionarios fallidos. Solo un implacable balance de 
las concepciones y de los paradigmas de la revolución hegemónicos 
en aquellos años puede hoy llevar a la formación de un efectivo partido 
comunista marxista-leninista-maoísta capaz de reconstruir nexos de 
confianza y solidaridad de clase con los sectores avanzados del 
proletariado, de las mujeres de las masas populares y de los jóvenes 
en la perspectiva de la revolución democrático-popular sobre la vía del 
socialismo. En el interior de todo esto, al menos en lo que concierne a 
nuestro país, se coloca por tanto el problema de la valoración de la 
génesis del feminismo entorno al 1975. 

 
                                  

 
 
 
 



192 
 

Capítulo 13. EL MOVIMIENTO FEMINISTA EN LA ITALIA DE LOS 

AÑOS SETENTA 
 
 

13.1. Los insostenibles oxímoros del “marxismo feminista” 

Si consideramos eso que, en el ámbito del llamado “feminismo 
marxista”, va más allá de las posiciones del feminismo obrerista, 
permanece solo un archipiélago de pequeños grupos. Moderadamente 
estos últimos grupos que convergen en el reconocimiento de Kollontaj 
como importante y aún actual referencia teórica, en Italia aparte del 
caso del eclecticismo del MFPR, se remontan al marxismo-leninismo, 
al trotskismo y al bordiguismo. Estos grupos no fundaron nunca 
teóricamente eso que parece un insostenible oxímoro99 representado 
por la conexión entre la ideología del “feminismo” y la ideología del 
“marxismo”. En lo que concierne a los grupos trotskistas, como es 
característico en general de tal tedencia, la justificación es puramente 
pragmática. O sea, se esboza una confusa y ecléctica comunión entre 
“feminismo” y “marxismo” a fines de remodelar y replantear viejas 
tendencias fallidas del llamado “comunismo de izquierda”. Por tanto 
la motivación acerca del uso de tal terminología es justificada por el 
hecho de que, considerado que las mujeres más combativas se habrían 
siempre declarado como feministas, entonces se derivaría de eso que 
también las comunistas deben definirse feministas (o sea “feministas 
socialistas”, “feministas marxistas” o “feministas proletarias”) para 
intentar hegemonizar tal tendencia. 

 
99 Figura retórica consistente en acercar, en la misma locución, palabras que 
expresan conceptos contrarios. 



193 
 

Una justificación quizás más seria, pero no por esto menos 
errónea, proviene de los grupos que en sustancia sostienen que es “la 
opresión de la mujer la que generó la ideología del feminismo” y que 
por tanto el marxismo no puede renunciar a sintonizar esta visión con 
la propia teoría. Esta concepción confunde los reflejos sobre el plano 
superestructural del tal opresión con la cuestión de la elaboración de 
una visión científica del mundo que herede y reelabore la historia 
entera de la humanidad al servicio de la revolución proletaria y del 
comunismo. De hecho se trata de una visión que hace propias las 
posiciones elaboradas por ciertas tendencias del feminismo, en primer 
lugar las del feminismo obrerista, en línea con las posiciones del post-
estructuralismo y en general del post-modernismo, de lo cual el 
estrecho parentezco con las teorías relativas a los estudios 
postcoloniales. 

Que la ideología del marxismo-leninismo-maoísmo contenga en sí 
no solo una visión plenamente revolucionaria y consecuente de la 
lucha por la liberación de la mujer de la opresión y de las 
discrminaciones de las que es objeto, está ampliamente demostrado 
por las grandes experiencias de la construcción del socialismo en la 
URSS (hasta la mitad de los años Ciencuenta) y en China, incluida en 
tal caso la Gran Revolución Proletaria Cultural. Únicas experiencias 
que hayan realizado efectivos cambios revolucionarios a gran escala 
en la condición política, económico-social y cultural de las mujeres. 
Ahora todo esto es negado, ignorado o instrumentalmente deformado 
por las tendencias obreristas, por esas trostskistas que retoman a 
Kollontaj y en fin por aquellas del “feminismo proletario”.  

Lo que liga el feminismo obrerista a las otras tendencias del 
llamado “feminismo marxista” es, en sustancia, que se considera que 
el marxismo-leninismo-maoísmo no se “basta a sí mismo”, sino que 
tiene “vacios”, de ahí la presunta necesidad de su integración con el 
“feminismo”. 



194 
 

Dicho esto, no se puede nada más que reiterar en general como en 
la tentativa de combinar eclécticamente “ideología proletaria” y 
“feminismo” exista también el reflejo de cierta dosis de “astucia”, o 
sea de politiquería, que es una conducción típica de las capas 
dirigentes de los grupos oportunistas de los años Setenta. Pensar en 
poder jugar impunemente e instrumentalmente con categorías como 
las del “feminismo” es no solo políticamente mezquino, sino también 
neciamente ilusorio. Categorías como estas son un reflejo de las 
relaciones económicas, de sus modificaciones y de la praxis del 
enfrentamiento entre clases. Por tanto se fijan y asumen un significado 
y una relativa capacidad de influencia objetiva establecida y 
cristalizada socialmente. Este significado cambia parcialmente solo la 
mutación real económica y política de la sociedad. Una cosa por tanto 
era el “feminismo” que se conectaba estrechamente a los destinos y a 
las luchas antifeudales de la burguesía democrática antes de 1884, 
como por ejemplo Aurora Dupin (1804-1876), que escribía bajo el 
pseudónimo de George Sand, cuyos temas eran intelectualmente 
retomados por Kollontaj. Una cosa eran las feministas liberales de 
finales del siglo XIX, cuando el liberalismo era ya reaccioario pero no 
aún contrarrevolucionario, o sea no era aún expresión orgánica del 
imperialismo. Otro asunto es hablar del imperialismo, por ej. en la 
Italia de los años Sesenta y Setenta hegemonizada por el marxismo 
crítico, por la nueva izquierda y por el obrerismo. En todos estos casos, 
que ejemplifican fases de desarrollo y de decadencia del “feminismo”, 
tal término asume por tanto significados objetivos socialmente 
determinados y como consecuencia transporta y transmite las 
correspondientes concepciones independientemente de la voluntad y 
de las intenciones de los más o menos listos ensambladores de 
oxímoros. 
 
 



195 
 

13.2. Formación y crisis de una visión idealista de la concepción de la 

ética militante 

      Con la crisis política e ideológica de los grupos revolucionarios de 
los años Setenta, se agrietó también, para después disolverse 
velozmente, el velo cultural representado por el mito identitario 
“somos todos compañeros”. Se trataba en realidad de una verdadera y 
propia visión ética y cultural, que disminuía la importancia de la teoría 
revolucionaria y que, consecuentemente, negaba la necesidad de la 
construcción del partido sobre la base de una adecuada lucha y 
fundamentación ideológica que fuera expresión de la especifica 
situación italiana del marxismo-leninismo-maoísmo, y de un relativo 
balance de la historia de nuestro país. 
     Tal ética oscurecía más en general el hecho de que los militantes se 
presentan como portadores, no solo por ser pertenecientes a 
organizaciones políticas, sino también en cuanto a personas 
individuales, de diversas visiones ideológicas, líneas y matices 
políticas. Análogamente cancelaba la cuestión de las diversidades en 
el plano del origen, de las condiciones y de las pertenencias de clase. 
Como consecuencia no revelaba esta multiplicidad contradictoria 
atravesará a nivel, no solo colectivo, sino también relativo a las 
relaciones interpersonales, las relaciones entre los compañeros y las 
compañeras. Se trata de una mística ética idealista y cultural 
promovida y perpetuada como útil pegamento ideológico, que impedía 
la posibilidad de interpretar adecuadamente las mismas 
contradicciones entre hombres y mujeres como expresión de 
contradicciones de clase en el plano de las concretas condiciones y 
pertenencias sociales, así como en aquel de los reflejos de la lucha de 
clases en el campo de las ideologías y de las líneas políticas. 
Prácticamente todos los grupos políticos y las áreas de movimiento de 
los años Setenta cultivaron y utilizaron esta ética idealista y cultural 



196 
 

para crear cohesión, favorecer la socialización y contribuir a generar 
sentido de pertenencia e identidad de grupo. 

La ausencia de una ideología marxista-leninista-maoísta y de una 
perspectiva y una línea conformes se tradujo, de frente a la presión de 
la represión y de la revolución-pasiva, en una crisis desplegada de las 
organizaciones de extrema izquierda. Crisis que evidenció en la época 
el carácter sustancialmente idealista-subjetivo y fundamentalmente 
interclasista del mito identitario “comunista”. Por toda una fase había 
operado con una cierta eficacia en el terreno pragmático y había 
contribuido a enervar la vida organizativa y la militancia inhibiendo 
sin embargo, en modo oportunista y regresivo, la expresión de las 
contradicciones y la relativa posibilidad de una lucha política e 
ideológica en función de procesos de crecimiento, de enriquecimiento 
colectivo y de definición sobre bases ideológicas efectivamente de 
principios. 

Es notable también como esta mitología identitaria incluyese en 
sí, como propia e importante articulación, una “ética erótica” de las 
relaciones hombre-mujer, que en aquellos años amaba presentarse 
libertaria y contrapuesta a esa otra que se presuponía ser propietaria y 
represiva. Las concepciones idealista-subjetivas expresadas en forma 
ingenua y genuina por Kollontaj en los primeros años Veinte, a 
propósito de la necesidad de crear una nueva “moral sexual”, de hecho 
se representaron y se afirmaron por casi una década a caballo entre los 
años Sesenta y los años Setenta al interior de los grupos y de los 
movimientos. Esta vez sin embargo como expresión de verdaderas y 
propias concepciones filosóficas e ideológicas. Baste pensar por ej, en 
el rol desempeñado por teorizaciones como las marcusianas. 

La afirmación de similares concepciones a nivel ideológico y 
práctico no podía más que llevar a una mistificante transfiguración 
interclasista. El mito identitario al interior de las organizaciones del 
revolucionarismo pequeño-burgués, terminaba inevitablemente por 



197 
 

traducirse, queriendo usar una metáfora de uso común, en el caldero 
al cual, llegado a un cierto punto, debía por fuerza saltar la tapa que 
cubría y contenía las contradicciones. La irrupción de la crisis debía 
concernir directamente, junto a la explosión de las contradicciones 
relativas a los diversos orígenes y pertenencias de clase, también a la 
cuestión de la relación hombre-mujer. La manifestación más 
emblemática relativa a la irrupción de tal cuestión se tuvo en el caso 
de la conclusión de la experiencia de Lucha Continua, donde el 
ascenso del movimiento feminista contribuyó precisamente en modo 
decisivo a la disolución del grupo. El separatismo feminista había 
iniciado a difundirse en todos los grupos y en todo el movimiento de 
esa fase de los años Setenta. 

 
 

13.3. Los años Setenta y la ausente respuesta a la necesidad de la lucha 

de liberación de las militantes comunistas y de las mujeres de las 

masas populares 

      A la ausencia de un efectivo partido comunista marxista-leninista-
maoísta correspondía la hegemonía del revolucionarismo pequeño-
burgués al interior de las organizaciones políticas y del entonces vasto 
movimiento de masa, proletario, estudiantil y popular tendencialmente 
revolucionario. El marxismo crítico, el obrerismo y en general la 
llamada “Nueva Izquierda” con relativa facilidad habían superado la 
tendencia marxista-leninista. Esta última, por su parte bien poco hizo 
para evolucionar en dirección del maoísmo o porque es interna a una 
forma de togliattismo de izquierda”, como en el caso del Pcd’I(m-l), o 



198 
 

porque, por ej. en el caso del dell’UCI(m-l) / PC(M-L)I100, había a su 
vez escogido fundirse con el “comunismo de izquierda”101, o sea con 
el antistalinismo y la autonomía obrera. La ausencia de un grupo 
político y sobre todo de un efectivo partido comunista se hizo sentir 
fuertemente también en cuanto a la cuestión de la lucha contra la 
opresión de las mujeres determinando la imposibilidad: 

 
- de un acabado trabajo en la formación de un movimiento 

popular de las mujeres del proletariado y de los estratos 
inferiores e intermedios de la pequeña burguesía 
estrechamente unido a la ideología del marxismo-leninismo-
maoísmo, dirigido a la resistencia y a lucha ideológica, 
política y económica contra la opresión que pesa sobre las 
mujeres el interior de una sociedad imperialista como la 
italiana caracterizada por un imperialismo marginal, de tipo 
burcorático y semi-dependiente; 

- de una batalla por transformar a las compañeras militantes en 
función de la necesidad de la asunción de roles de dirección 
en la construcción y en la praxis del partido. Transformación 

 
100 El PC(M-L)I, proveniente de la UCI(m-l) dirigida por un grupo dirigente 
de matriz trostkista, con la campaña de rectificación de 1971 se dirigió hacia 
una fusión ecléctica entre las teorías de Marx, Lenin y Mao, el trotskismo, el 
bordiguismo y las posiciones de la autonomía obrera y además, 
sucesivamente, hacia el mismo feminismo pequeño-burgués.  
101 El término “comunismo de izquierda” hace referencia a ese conjunto de 
tendencias oportunistas de izquierda en la forma, pero oportunistas de 
derecha en esencia, que confluyen en el bando del llamado “Antistalinismo 
de iquierda” y que se oponen como consecuencia al marxismo-leninismo y al 
marxismo-leninismo-maoísmo (ellas incluyen, además del trotskismo, 
también las variadas formas de consejismo, el obrerismo, el sindicalismo 
revolucionario, el anarco-comunismo y el bordiguismo, conocido 
generalmente como “tendencia comunista internacionalista” o simplemente 
“izquierda internacionalista”). 



199 
 

que habría sido posible solo con la lucha ideológica, que 
habría debido ser dirigida, por un lado, contra las tendencias 
opresivas, manipuladoras y machistas presentes entre los 
militantes y los cuadros sindicales102 masculinos y, por el otro, 
contra las lógicas parasitarias de poder, desresponsabilización 
y dependencia presentes entre las mismas compañeras con 
relativo incierto provecho; 

- de un análisis y de una gestión de las contradicciones hombre-
mujer como expresión de contradicciones de clase103, en 
términos materialistas-históricos y materialistas-dialécticos. 
Esto ya sea, en lo que concierne a las contradicciones en el 
seno del pueblo o sea en el proletariado y en las masas 
populares, ya sea por las salientes en el trabajo de militancia 
y por tanto en la actividad del partido; 

- de una batalla ideológica capaz en cambio de entrar 
conscientemente y críticamente en los distintos niveles de la 
formación intelectual y moral de las personas individuales, 
por tanto de los proletarios individuales avanzados, militantes 
y cuadros dirigentes, con relativa concreta recuperación, 
también en lo que concierne a la contradicción hombre-mujer, 
en el plano teórico y operativo, del problema maoísta de la 
lucha ideológica y del gramsciano de la “Reforma Intelectual 
y Moral”104. 

 
102 A menudo cristalizadas y establecidas al nivel mismo de las capas 
burocrático-intelectuales, oportunistas de derecha y de “izquierda”, 
dirigentes de las organizaciones revolucionarias. 
103 Las contradicciones de clase emergen, se reflejan y se afirman 
variadamente, además de en las organizaciones políticas, también en el plano 
interpersonal y por tanto en las relaciones afectivas/sexuales. 
104 Condición necesaria para la construcción de un partido adecuadamente 
comunista y para la relativa militancia. 



200 
 

En síntesis por tanto: 1) ausencia de un trabajo por el desarrollo de 
un movimiento de las mujeres de las masas populares unido a la 
ideología del marxismo-leninismo-maoísmo; 2) negación de la 
necesidad de la formación de las mujeres como cuadros 
revolucionarios dirigentes; 3) culturalismo ético idealista en vez de 
materialismo histórico y dialéctico, con relativa negación del rol de las 
contradicciones de clase en la organización y en las relaciones entre 
los militantes; 4) rechazo de la necesidad de la lucha ideológica capaz, 
en términos de Reforma Moral e Intelectual, de desarrollarse a los 
diferentes niveles de la subjetividad de los militantes, ya sea en el 
plano colectivo que sobre la esfera del ‘privado’ y del ‘personal’.  

 
 

13.4. El feminismo separatista como forma mistificante e ilusoria de 

gestión de las contradicciones hombre-mujer 

Sin una visión materialista-histórica y materialista-dialéctica 
encarnada en un partido marxista-leninista-maoísta y en una efectiva 
lucha de clase, la contradicción hombre-mujer (en parte expresión de 
residuos de siglos y milenios aún activos y en parte generada 
constantemente por esta sociedad), en lo que concierne a las 
organizaciones políticas revolucionarias debe por fuerza contribuir a 
generar una crisis de la militancia política y una crítica anarco-
movimientista de la forma partido leninista. La respuesta del 
“feminismo anticapitalista” de matriz trotskista y de algunas 
tendencias del “feminismo marxista” llevada a prevenir estas 
dinámicas a través de la formación de organizaciones separatistas de 
las mujeres al interior de las mismas organizaciones que, al menos de 
palabra, declaran la propia referencia al proletariado y a la perspectiva 
del socialismo, no puede más que revelarse una breve tregua. 



201 
 

La práctica del “separatismo” no concierne en tal caso a la simple 
y obvia necesidad de específicas organizaciones de solo mujeres 
comunistas volcadas en la movilización y a la conquista de las mujeres 
de las masas populares, pero se presenta en primer lugar como una 
tentativa de acaparar y dirigir  las contradicciones hombre-mujer con 
una lógica pragmática y en última instancia manipuladora. Sin por 
tanto perturbar realmente los contenidos ideológicos de fondo y con la 
consecuencia de ir a hibernarlos, al menos en una cierta fase, hasta que 
tal juego deja a su vez de funcionar. Las formas organizativas 
caracterizadas por el “separatismo de las mujeres”, que deben en fin 
prevenir la irrupción de las contradicciones hombre-mujer, operan en 
términos protectores, artificiales y mecánicos. Esto con el fin y el 
resultado de reducir al mínimo posible los planos y niveles de las 
relaciones hombre-mujer, con el fin de evitar fricciones y 
contradicciones que cínicamente y nihilísticamente se presuponen 
inevitables, por cuanto teorizadas como dadas estructuralmente y por 
tanto inherentes a la sociedad capitalista. 

 
 

13.5. Para un enfoque diálectico y materialista de la cuestión de la 

singularidad   

     Pensamos que sería necesario proceder distinguiendo entre el 
concepto genérico de “individuo” y el de la “singularidad”. En este 
último caso pretendemos enfocar la atención sobre la estratificación 
contradictoria de la subjetividad y sobre la relativa dinámica que lleva 
al individuo a identificarse con determinados estratos sociales e 
intereses de clase. El resultado relativo a tal “identificación” es por 
tanto considerado como una especie de conclusión de ese proceso de 
“individualización” que, normalmente, lleva al individuo a un cierto 



202 
 

grado de estabilización “moral e intelectual” de la propia personalidad. 
Esto no excluye en absoluto que la lucha de clases continúe 
reflejándose y en un cierto sentido a reproducirse en la persona 
individual y que por tanto una determinada “identificación de clase” 
no pueda estar sujeta a crisis y cambios también radicales. 
     La “singularidad” es una estratificación ideológica y psíquica 
compleja, que procede llegando a identificarse más establemente con 
la condición, los intereses, la historia y la ideología de determinadas 
clases y estratos sociales, replanteando por tanto, al menos 
tendencialmente y en modo más o menos conscientemente elaborado, 
las relativas aspiraciones, hábitos y estilos de vida. Se trata de un 
proceso que puede también llevar a unas “identificaciones de clase” 
trágicas y quizás también patológicas o, más comúnmente, 
tragicómicas, ya que ellas pueden no corresponder y por tanto 
contraponerse al propio origen real y posición de clase. 
      Como conclusión de tal proceso de “individualización” el 
individuo, miembro del proletariado y de las masas populares, 
presenta también una valoración crítica o, al contrario, una 
recuperación y una interiorización acrítica, sumisa de la hegemonía 
burguesa, de expectativas, modelos relacionados (por ejemplo 
relativos a las relaciones hombre-mujer) y comportamientos 
característicos del propio ambiente familiar. Ambiente a su vez 
expresión y sedimentación de un determinado conjunto de relaciones 
sociales marcadas por las “relaciones de clase”.  
      Los procesos de identificación, las contradicciones y los 
problemas conectados, los reflejos sobre las modalidades y las 
relaciones afectivo-sexuales, etc., son en última instancia el terreno 
privilegiado de las diversas psicoterapias y de las diferentes tendencias 
del psicoanálisis, que proceden autonomizando tales problemáticas de 
su concreta base social y de clase y que por tanto, en su conjunto, 
constituyen no solo una reacción idealista al materialismo histórico, 



203 
 

sino también a una verdadera y propia estrategia de colonización de la 
subjetividad individual al servicio de la burguesía imperialista y de la 
revolución pasiva (cfr. Gramsci). 

Sobre este terreno, la cultura hegemónica en el imperialismo 
constituyó un sistema de fortificaciones (cfr. Gramsci) que se extiende 
sobre la totalidad del territorio político-social y sería por tanto del todo 
ilusorio y en última instancia una operación ideológicamente sumisa 
y dependiente considerar que la lucha ideológico-cultural y por tanto 
también ideológico-filosófica deba o pueda detenerse en la crítica 
genérica de la ideología abiertamente fascista o de la religión católica.  

La cultura del imperialismo, fase agonizante del capitalismo, trata 
de acoplarse al interior de la constitución de la subjetividad de las 
personas individuales. Como decía Stalin, la lucha en el imperialismo 
se desarrolla entorno a cada persona individual como lucha por su 
conquista en el campo de la reacción o en el de la revolución. Que se 
quiera o no, hay niveles de la contradicción hombre-mujer que ponen 
inmediatamente en el terreno esta cuestión, esa del rol de la 
“singularidad”.  

Esto ocurre en particular cuando se comienza a afrontar la cuestión 
de la contradicción hombre-mujer en las organizaciones 
revolucionarias, en la familia, en las relaciones interpersonales o en 
las afectivo-sexuales. La contradicción hombre-mujer es por tanto 
continuamente condicionada y atravesada por las contradicciones de 
clase. No podría ser por el contrario, dado que tales contradicciones 
atraviesan en general el territorio de la “singularidad” proponiéndola 
nuevamente, de vez en vez, como campo de batalla y lugar de 
producción de las elecciones y decisiones entre alternativas en última 
instancia opuestas e irreconciliables entre ellas. Contradicciones de 
clase por tanto entendidas en el sentido más amplio y profundo del 
término. Incluídos por tanto no solo y no tanto los intereses inmediatos 
relativos a un determinado origen y colocación de clase, como a esos 



204 
 

de fondo, relativos a su representación de perspectiva y por tanto 
también entendidos en el plano de la ideología. 

La concepción y la filosofía maoísta, que aforma que “la 
contradicción atraviesa todo” y por tanto “caracteriza también a cada 
individuo”, remite a la necesidad de una concreta y rica visión 
materialista-histórica y materialista-dialéctica del individuo. Esta 
visión puede ser solo expresión y producto de una síntesis de la 
experiencia de la lucha de clases; de un proceso de elaboración 
científica en el plano colectivo orientado a la praxis revolucionaria, 
capaz por tanto de concebir como relaciones de clase no solo aquellas 
que obviamente están dadas por el origen de clase y por la colocación 
en las relaciones de producción, sino también por la concreta 
pertenencia de clase en el plano ideológico y político. Esto retomando 
por tanto la fundamental tesis de Lenin por la cual el análisis de clase 
debe concernir a la totalidad de las relaciones económicas, ideológicas 
y políticas. 

 

13.6. Relaciones de clase e “identificaciones” de clase 

Si el origen y la posición de clase son datos objetivos y como tales 
tienden a desempeñar un rol determinante, la “pertenencia de clase en 
el plano ideológico y político” es por tanto resultado de una elección 
de clase, que se determina y redetermina continuamente en un proceso 
que, en lo que concierne a los individuos, ocurre en el entrelazamiento 
con las dinámica más generales en el plano económico, social y 
político. Las mismas “elecciones de clase” a su vez son también, al 
menos en parte, un resultado de elecciones precedentes que, en algún 
modo, predeterminan una serie de condiciones para las mismas 
selecciones sucesivas. Se escoje siempre en última instancia entre, por 



205 
 

un lado, los campos de la reacción, del reformismo, del oportunismo 
y del revolucionarismo pequeño-burgués y, por el otro, el de la 
revolución proletaria. La determinación, sobre la base del origen y de 
la posición de clase de un determinado individuo, define en general, 
medianamente, también su “pertenencia de clase”. La historia de la 
lucha de clases y de las revoluciones proletarias testimonian este dato.  

En una fase como la actual, en lo que concierne a nuestro país, 
encontramos en cambio obviamente un profundo desfase entre estos 
dos términos, entre una colocación de clase, relativa a un plano 
estructural, y una pertenencia relativa a un plano superestructural. Esto 
a causa de la ausencia de un efectivo partido marxista-leninista-
maoísta capaz de trabajar, en la construcción del partido y en el 
desarrollo de un proceso revolucionario, por su recomposición. Hoy 
las singularidades proletarias y populares se caracterizan por tanto en 
gran parte, en el plano ideológico político, por las clases sociales con 
las cuales de hecho se identifican. 

Un proletario que no se identifica con la condición material, los 
destinos y el rol histórico del proletariado, inevitablemente se 
identificará con los sectores de la pequeña burguesía privilegiada. En 
tal caso por tanto, o con el sector burocrático-intelectual, principal 
puntal social de la sociedad civil reaccionaria (entendida como una de 
las dos dimensiones del Estado), o aún con ese tipo social quel al 
menos en Italia, se produce por la intersección entre subproletariado 
criminal y pequeña burguesía privilegiada.  

El proletario que no parte de la identificación con la propia clase, 
escogerá por tanto otras “identificaciones de clase”, otras clases 
sociales. Asimilará y propondrá nuevamente sus concepciones, 
aspiraciones, comportamientos, modas, etc. No obstante la diferencia 
entre su efectiva condición proletaria de clase y su identificación con 
una clase social reaccionaria, este proletario, en ausencia de procesos 
y sujetos colectivos revolucionarios capaces de sacudir este tipo de 



206 
 

configuraciones, transmitirá entonces a sus propios hijos tal 
identificación. Sin conciencia de clase, sin irrupción de la lucha de 
clases, sin que la contradicción insita en esta diferencia explote 
abriendo el camino a una transformación intelectual y moral 
estrechamente conjunta a una concreta praxis y pertenencia política 
organizada, también esta cadena relativa a las transmisiones de estas 
identificaciones distorsionadas se transmitirá de generación en 
generación, en forma cada vez más intricada y compleja, generando 
infinitas variaciones. Es obvio que al menos en parte, en lo que 
concierne a las identificaciones de clase que se determinan en la 
familia de origen, la cosa aparezca así mediada por relaciones 
personales y afectivas.  

Tales mediaciones parecen presentarse, en el momento en el cual 
son consideradas acríticamente, cosa que sucede comúnmente sin 
ceñirse al materialismo-histórico, como condicionadas y 
caracterizadas por relaciones afectivas relativas a relaciones con el 
padre, la madre, los hermanos, etc.105. En tal caso propiedad, 
relaciones, contradicciones y pertenencias sociales y de clase se 
presentan en modo derrocado y fetichista como cualidades personales, 
accidentales de las personas individuales o, con el lenguaje del 

 
105 Obviamente la misma praxis relativa a la concreta vida en ámbito familiar 
y parenteral hace que las identificaciones que ocurren en las familias de 
origen se sedimenten no tanto a través de procesos ideológicos conscientes 
como a través de matrices relacionales fuertemente viscosas bajo el perfil 
emocional y afectivo y por tanto estructurante más allá de la conciencia y del 
lenguaje.  Tales matrices, incorporadas, en la subjetividad de las personas 
individuales, se traducen sucesivamente en una aproximación a las relaciones 
externas en el ámbito parenteral que aparece determinado ‘naturalmente’ o al 
máximo por ‘relaciones originarias parentales puramente personales”. 
Permanece por eso efectivamente del todo oscuro como en la base de todo 
concurran, por ser determinantes, las relaciones sociales y por tanto todo el 
relativo problema, efectivamente de gran complejidad de las múltiples 
identificaciones de clase.  



207 
 

psicoanálisis, como expresiones de originarias estructuras y relaciones 
simbólicas. Esto da la idea de como en el curso de los siglos y de los 
milenios puedan sedimentarse estratificaciones reaccionarias que van 
a coexistir, como bien evidenciaba Gramsci, con concepciones y 
aspiraciones más modernas, progresivas y revolucionarias. Y así una 
vez más, tiene buen resultado la singular cercanía entre Gramsci y el 
maoísmo también en el terreno de la “singularidad”. 

Todo esto conduce también directamente a la cuestión de la 
contradicción hombre-mujer. En el seno del pueblo, la “singularidad” 
se determina ya sea continuamente, o ya sea como resultado en 
relación a la contradicción de clase. La “contradicción hombre-mujer” 
puede ser de hecho solo una articulación particular de la contradicción 
de clases que se refleja en el pueblo, reproducióndola en el plano 
ideológico y por tanto también práctico en una cierta medida en su 
interior. 

 
 

13.7. La apariencia fetichista de las relaciones hombre-mujer  

Está claro que, en lo que concierne a las masas populares, si las 
contradicciones de clase que se reflejaron en el plano de las relaciones 
familiares, inter-personales, afectivas-sexuales, etc., parecen asumir el 
carácter de contradicciones puramente personales e individuales, 
entonces parece verosímil que puedan ser interpretadas como las 
burdas y reaccionarias lógicas hermenéuticas extraídas del 
pensamiento común o con esas aparentemente más sofisticadas y 
progresivas extraídas de variados modelos de la psicoterapia (y 
eventualmente de la psiquiatría). Con mayor razón por tanto parece 
que esto deba ocurrir con la cuestión de las relaciones hombre-mujer, 
dada la objetiva relevante centralidad también en las relaciones 



208 
 

interpersonales y afectivo/sexuales. En tal caso las contradicciones de 
clase asumen una forma quizás aún más abstracta, aún más fetichista, 
aún aparentemente más inherente al hombre por ser hombre y a la 
mujer por ser mujer.  

En esta realidad dominada por la apariencia fetichista, 
autonomizada por sus caracteres de clase, tiene poca importancia si 
después, una vez asumida como verdadera tal forma fetichista, la 
explique en términos biológicos, idealistas-estructuralistas y míticos 
(psicoanalísticos, en particular los “lacanianos de izquierda”) o  
haciendo apelación a un pseudo-materialismo histórico de impronta 
mecanicista y neo-positivista, que termina de hecho por hacer propio 
el modelo de la psicología conductista o cognitivista. También en este 
último caso, aún reclamando formalmente el rol del capitalismo, se 
parte si bien siempre desde tal fetichismo, intercambiando tal forma 
con la realidad y por tanto evitando poner en el centro su 
desmitificación. Por tanto está igualmente claro como la ideología y 
el interés de la burguesía y de la pequeña burguesía privilegiada traten 
de fijar tal forma fetichista, asumíéndola directamente como realidad 
objetiva, trabajando por tanto, en lo que concierne a las masas 
populares, a excavar un foso antagonista al interior del pueblo y del 
campo potencial de la revolución. El feminismo en todas sus variantes 
por tanto, compartiendo tal fetichismo siendo consciente o no, en esto 
permanece en el campo de la burguesía. Se podrá objetar que eso vale 
precisamente solo para el pensamiento feminista que parte a priori  de 
la tesis de una diferencia originaria entre hombre y mujer, pero no es 
así. También las varias formas del feminismo marxista quedan 
prisioneras de tal fetichismo y conciben la contradicción hombre-
mujer no como una articulación de la contradicción de clase, sino 
como una contradicción específica suplementaria a la de clase. En tal 
caso precisamente, puesto que atribuyen a la contradicción hombre-
mujer al interior de las masas populares, no una naturaleza puramente 



209 
 

derivada, sino un carácter estructural y por tanto, como tal, 
inevitablemente antagonista. 

 
 

13.8. La “singularidad” como terreno de lucha entre diferentes 

filosofías y diversas concepciones de la lógica  

      La contradicción de clase que de refleja y por tanto en una cierta 
medida se reproduce en el seno del pueblo es también lucha 
ideológica. Esta lucha está presente de inmediato en el lenguaje que es 
usado, en la definición de las palabras, en la formulación de los 
conceptos. En los escaños más simples de la concatenación entre los 
conceptos representados por el juicio, encontramos rápido el problema 
del enfrentamiento de clase en el plano ideológico. Como decía Hegel 
y como es retomado y subrayado por Lenin106, la lógica107 (por tanto 
esa racional) es una cuestión de relaciones entre forma y contenido, 
pero precisamente todo esto está ya inherente en las expresiones más 
simples del lenguaje. 
      Cuando se dice “esto es C”, o “A=B” (con tal de que con C, A y B 
no se haga referencia a simples representaciones), se presenta 
inmediatamente la cuestión del juicio y con ella esa de la ruptura de 
los significados y, en forma más desarrollada, esa del antagonismo 
entre los conceptos subsumidos bajo los mismos significados. Si por 
tanto nos encontramos en deber ilustrar y aclarar determinados 
conceptos como, por ejemplo, “¿Qué cosa es la opresión de la mujer?”, 

 
106 Lenin, Cuadernos Filosófiicos (Feltrinelli, 1970) 
107  De una determinada visión de las concepciones filosóficas y de la Lógica 
deriva también una determinada concepción metodológica por ej. de las 
modalidades de intervención activa sobre las contradicciones. 



210 
 

“¿Qué cosa es la mercancía?”, “¿Qué cosa es el salario?”, la respuesta 
a tales preguntas tendrá siempre un contenido de clase. En otros 
términos, los “conceptos” serán “quebrados”, tendrán un mismo 
“significante” (el puro término “opresión de la mujer”, “Estado”, 
“mercancía”, “trabajo asalariado”, etc.), pero contenidos 
absolutamente diversos, que reflejarán los intereses de las diversas 
clases108. 

Cierto que el juicio alude solo al concepto, lo contiene solo en 
modo embrional. De hecho a la pregunta “¿Qué cosa es la opresión de 
la mujer?”, “¿Qué cosa es el Estado?”, “¿Qué cosa es el Capital” se 
puede responder solamente poniendo en el terreno una rica y vasta 
conexión entre juicios, silogismos y cadenas de silogismos, hasta 
complejas teorías orgánicamente conectadas entre ellas. En cada caso, 
como afirmaba Lenin, el juicio es la forma más común, simple y 
general, la célula, desde lo cual debe partir el estudio efectivo. Marx 
partió de la célula de la sociedad capitalista, de la mercancía individual 
entendida como típica, como representativa de los caracteres más 
simples y esenciales propios de todas las mercancías. Gramsci decía 
que la ‘filosofía’ está inmediatamente presente en nuestro lenguaje. El 
juicio es el ladrillo base del lenguaje de cada día, en cualquier campo 
de las relaciones sociales y humanas. Lenin, en extrema síntesis, decía 
que la cuestión de la filosofía es una cuestión de visión del mundo, de 
lógica y de método. La filosofía del M-L-M, el materialismo histórico 
y dialéctico, es una filosofía de lucha en función de la praxis. Lo que 
pensamos y decimos, detrás de la aparente homogeneidad y 
uniformidad de los significantes, está atravesado por la contradicción 
de clase.  

 
108 Para poner un ejemplo, el concepto de “Estado” que es propio del 
proletariado consciente está obviamente infinitamente distante del concepto 
reaccionario y reformista de Estado. Así vale en general. 

 



211 
 

Sin plantearse el problema de estudiar críticamente la historia de 
la filosofía de la humanidad desde el punto de vista del proletariado y 
de la revolución proletaria, no se puede por tanto llevar a cabo la lucha 
ideológica, no se podrá nunca entender dónde y por qué en el lenguaje 
de todos los días está contenida la filosofía como concepción, lógica 
y método y junto a ella la lucha entre filosofías diversas y opuestas, 
que representan a nivel superestructural clases sociales que se 
contraponen recíprocamente. Las cuestiones de la concepción 
filosófica del mundo, de la lógica y del método son un problema de 
clase que emerge ininterrumpidamente en el lenguaje. 

 
 

13.9. Lenguaje, lucha de clases y crítica del feminismo 

¿Quizás sea que esta cuestión del “lenguaje” no tenga 
continuamente que ver en las masas populares aún con la 
contradicción hombre-mujer? ¿Quizás es que en el machismo de los 
hombres pertenecientes a las masas populares no existen y no se 
reproducen temas de fondo de la línea reaccionaria de la Historia de la 
filosofía? ¿Quizás es que en las sociedades imperialistas, la misma 
cosa no ocurre también en la reacción espontánea, mecánica y por 
tanto involucionada de las mujeres de las masas populares en la 
situación en la cual se encuentran? ¿Ahora, el “machismo” no contiene 
quizás formas y estructuras de pensamiento que se contraponen 
frontalmente al materialimo dialéctico? ¿Y esto no ocurre, aún en 
formas diversas y a menudo opuestas, también para ese “pensamiento 
de las mujeres” connotado ideológicamente en sentido burgués y 
pequeño-burgués? 

¿Puede el materialismo dialéctico” ser una concepción, una lógica 
y un método (por ej. respecto al cómo se afrontan las contradicciones) 



212 
 

connotado en sentido ‘masculino’ o ‘femnino’? ¿O no comprende en 
sí mismo, entre las otras cosas, en forma crítica y ‘superada’ los 
caracteres de la común “lógica” de los hombres y de la común “lógica” 
de las mujeres que, generalmente (en lo que concierne a las masas 
populares y por tanto las contradicciones en el seno del pueblo), se 
fijan y se fortifican simétricamente, cayendo en el machismo por un 
lado y en el feminismo burgués y pequeño- burgués por el otro? 

Cierto que hay una asimetría de fondo que es necesario tener 
cuenta, si se quiere que las mujeres de las masas populares bajen al 
terreno en la lucha por la revolución proletaria, pero esto es válido 
sobre el terreno de la movilización política, de la lucha por la 
democracia popular y por las reivindicaciones democráticas 
inmediatas, vale tambien para la cuestión de la lucha contra la 
especificidad de la opresión de las mujeres en el puesto de trabajo, 
pero no puede valer en el terreno de la “ideología” y por tanto sobre el 
de la militancia, de la construcción del partido, del frente popular 
revolucionario y del ejército popular, bases de la formación del Nuevo 
Estado sobre la vía del socialismo. 

En el imperialismo el feminismo como ‘ideología’, como ‘visión 
del mundo’ no presenta más que los caracteres progresivos que tenía 
en los albores del liberalismo burgués. En aquel entonces en el plano 
ideológico era una expresión de las oscilaciones de tal liberalismo 
entre la democracia y la reacción, hoy es regularmente expresión del 
liberalismo reaccionario. 

El materialismo histórico-dialéctico no es la expresión de una 
filosofía, de una cultura o de una literatura y de una ética “puramente 
proletarias” como piensan en cambio desde siempre los defensores 
economistas-espontaneístas de la revolución proletaria109. Es en 

 
109 Y por tanto, en lo que concierne al “feminismo marxista”, también 
propio de muchas intelectuales que todavía tienen por punto de referencia a 
Kollontaj. 



213 
 

cambio resultado de la síntesis teórica de la práctica relativa a la 
historia entera de la humanidad, es la reanudación, la actualización y 
el desarrollo sistemático, orgánico, guía para la transformación 
revolucionaria y de la lucha por el comunismo, de un hilo rojo que 
atraviesa la entera existencia del género humano. Sin el materialismo 
histórico-dialéctico y por tanto sin el marxismo-leninismo-maoísmo 
es imposible comprender, estudiar, transformar la sociedad actual, 
transformar los proletarios en militantes y combatientes por la 
revolución, en guías para el pueblo entero, el conjunto de los 
explotados y de los opresores. 

¿Cómo sería posible sin el materialismo dialéctico comprender y 
dirigir en modo revolucionario la contradicción hombre-mujer que se 
reproduce en el seno del pueblo y del partido bajo la presión de las 
condiciones materiales y sociales y bajo el peso y la influencia del 
dominio hegemónico burgués y pequeño-burgués? ¿Cómo habría sido 
posible entonces, sobre la base estrecha de las condiciones subjetivas 
dadas, llevar adelante la lucha por la liberación de las mujeres como 
necesaria articulación de esa lucha y la lucha por el socialismo y el 
comunismo? 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



214 
 

Capítulo 14. EL FEMINISMO EN LA CRISIS DE LOS GRUPOS 

REVOLUCIONARIOS DE LOS AÑOS SETENTA: EXIGENCIAS 

CORRECTAS Y RESPUESTAS EQUIVOCADAS 
 
 

14.1.  El feminismo como producto de la crisis política e ideológica de 
los grupos revolucionarios 

Regresamos a la Italia de la mitad de los años Setenta. El 
revolucionarismo pequeño-burgués, tanto de los grupos como de la 
Autonomía, había también creado, entre otras cosas, las condiciones 
para el estallido de la contradicción entre hombre y mujer. Tal 
estallido no solo pasó, sino que se determinó no como lucha de 
liberación de las mujeres unida a la perspectiva del comunismo, sino 
como aparición del feminismo. 

Si antes predominaba el idealísta mito identitario de una ética 
“comunitaria” concebida, aún en sentido prefigurado, como inmediata 
posibilidad de nuevas relaciones no tan opresivas, propietarias y 
competitivas entre hombre y mujer, capaces por tanto de conectar el 
ámbito personal y privado con el de la militancia política, después, con 
la irrupción de la crisis política e ideológica, todo esto se fue a la 
basura. La vía del feminismo sustituyó sin embargo la ética identitaria 
comunitaria de carácter idealista con otro mito, igualmente idealista y 
en última instancia regresivo. Ese del carácter estructural del 
antagonismo entre hombre y mujer al interior de la forma partido y de 
la clase del proletariado y de las masas populares. Que después la 
génesis de tal “carácter estructural” haya sido de vez en cuando 
atribuida a la diferencia de geénero o al rol del capitalismo o a la 



215 
 

diferencia de género, la cosa es, respecto al razonamiento que se está 
proponiendo, relativamente secundaria. 

La crisis y la descomposición de los grupos y de las áreas del 
revolucionarismo pequeño-burgués de los años Setenta maduró 
esencialmente por causas internas. La presión externa, en particular la 
encarnada por la represión y por las leyes liberticidas, tuvo un peso 
relevante solo porque pudo operar sobre las causas internas 
amplificándolas, pero no determinándolas. El centro de la cuestión 
residía en las teorías, en las estrategias y en las lineas ideológicas y 
políticas de estas fuerzas. Dadas sus bases ideológicas, el 
revolucionarismo pequeño-burgués debía perder fuerza, 
contribuyendo a transmutar, en línea con los intereses y las 
expectativas del adversario de clase, un proceso potencialmente 
revolucionario, caracterizado por una relevante inversión de energía y 
vidas individuales, en una revolución pasiva (Gramsci), por tanto en 
una obra aunque parcial y momentánea de reorganización y 
reconstrucción de la sociedad civil reaccionaria. 

La descomposición política, el oportunismo de derecha o 
aparentemente de “izquierda”, no podían por tanto dejar de 
profundizar también en el terreno bajo los pies de la ética idealista 
identitaria “comunitaria”. De hecho esta última debia revelarse por lo 
que era. O sea, una mistificación unida a una pasajera euforia, a 
menudo caracterizada por la pertenencia a una generación que, 
pasados solo algunos años, iba transitando hacia la clara aceptación de 
un diversificado origen  de clase al interior de las organizaciones 
revolucionarias pequeño-burguesas. Además con la consecuencia de 
una desigual posibilidad de colocación social y, junto, de una 
igualmente desigual posibilidad de defensa legal en relación a la 
represión. 

Esto que, entre otras cosas, llegados a un cierto punto se había ya 
vuelto claro, era que la crisis de la “ética comunitaria” se traducía en 



216 
 

la reproducción, en nuevas formas, del culturalismo idealista, esta vez 
abiertamente y cínicamente desencantadas. En los términos ya de una 
óptica llevada a afirmar el carácter antagonista y competitivo de la 
relación entre hombre y mujer. 

 
 

14.2. La aparición del feminismo: una respuesta involucionada a un 

justo problema 

Si la base teórica e ideológica de los grupos y de las áreas 
revolucionaria de los años Setenta era el revolucionarismo pequeño-
burgués, entonces era inevitable que pequeño-burguesas fueran 
también las diferentes manifestaciones de la crisis al interior de las 
organizaciones políticas predominantes en aquellos años. Entre ellas 
va considerada con particular atención e interés propio la cuestión de 
la aparición del feminismo. En última instancia representó 
contemporáneamente una tentativa de respuesta a la crisis ideológica 
de las organizaciones políiticas emergida con particular crudeza sobre 
el plano de las relaciones hombre-mujer y un pasaje posterior de la 
descomposición de los grupos oportunistas. 

Sin embargo la crisis política e ideológica de los grupos que se 
reveló en tal modo así de rompedor en el plano de las relaciones 
hombre-mujer contenía en sí un gran potencial evolutivo. La irrupción 
de la contradicción hombre-mujer podía teóricamente emprender una 
diversa vía de desarrollo, esa de una crítica compleja de las posiciones 
oportunistas hegemónicas en los grupos y en los movimientos de los 
años Setenta, con relativa apertura de una diversa perspectiva de 
organización y de lucha. La contradicción hombre-mujer, en su plena 
manifestación, podría concretamente volverse punta de lanza de una 
disolución constructiva de los grupos revolucionarios pequeño-



217 
 

burgueses y por tanto de la lucha por el comunismo. Sin embargo en 
aquellos años esto no se produjo. La respuesta fue esa postura 
feminista y no aquella maoísta. La respuesta a la crisis fue la de fijar 
y establecer, sobre el plano ideológico, filosófico y ético, el 
antagonismo entre hombre y mujer. 

El problema de todos modos continuará presentándose. La crisis 
de los grupos y de las áreas movimientistas y anárquico-burocráticas, 
como dinámica inevitablemente inherente a su misma naturaleza, 
continuará siempre reproduciendo esta doble posibilidad, en lo que 
concierne a la cuestión de las mujeres: o feminismo (más o menos 
“marxista” y proletario”) o lucha de las mujeres por el comunismo. 
Esto le seguirá ocurriendo a quienes continuen revolviendo tratando 
de poner junto uno y otra. 

 
 

14.3. La tesis de la necesidad de la “destrucción de la familia” 

Con la afirmación del feminismo se puso en marcha todo el trabajo 
de las diversas tendencias del movimiento, llevado a la búsqueda de 
las causas del antagonismo hombre-mujer y al análisis de los múltiples 
planos fenoménicos de las relaciones privadas y públicas, personales 
y sociales, en las que tal antagonismo habría podido y debido ser 
detectado. Las tendencias eclécticas de orientación “socialista”, 
“marxista” o “proletaria” se esforzaban, respecto a la cuestión de la 
mujer, por conciliar el feminismo burgués con el anticapitalismo 
manteniendo más o menos, en el plano formal, el primado de la 
necesidad de la revolución proletaria. Por esto personificaban en 
Kollontaj una referencia teórica privilegiada por sus elaboraciones.  

En cada caso resultaba común a las diversas tendencias del 
feminismo la afirmación de que las bases sociales de las relaciones 



218 
 

antagonistas entre hombre y mujer fueran buscadas, en última 
instancia, en la forma actual de familia. De lo cual la inevitable 
conclusión, más o menos extraída consecuentemente y 
coherentemente, de la necesidad de la lucha por la destrucción de la 
familia nuclear. 

Esta última concepción, en forma no propiamente explícita, había 
sido ya propuesta también por Kollontaj la cual, en línea con la 
filosofía idealista del Proletkultur, sostenía que, en correspondencia 
con una crisis ideológica y moral determinada por concretos cambios 
estructurales relativos a la forma de la familia, se haría necesario  
ponerse a trabajar para afirmar una nueva cultura capaz de establecer 
diversamente en el plano ideológico-ético las relaciones 
afectivas/sexuales y familiares.  
 
 

14.4. El cinismo del desencanto como aparición de la crisis de la “ética 
erótica de la revolución” 

En la fase ascendente de los movimientos y de los grupos de los 
años Setenta, la ética comunitaria identitaria se articulaba entre otras 
cosas también en la forma de una ética de la “revolución sexual”. Los 
grupos y las áreas revolucionarias de aquellos años estaban 
tendencialmente hegemonizados por un marxismo crítico, que llevaba 
al extremo el punto de vista liberal. Que esto ocurriese bajo la 
hegemonía de una ética idealista evidencia solo la superficialidad de 
quien opone la categoría del liberalismo individualista a la ética 
comunitaria.  

El aspecto importante y decisivo es el carácter de clase de la 
ideología. Es la ideología la que, en última instancia, define qué cosa 
es necesaria sobre el plano político, cultural y por tanto también ético 



219 
 

y no los tratamientos político-filosóficas idealistas acerca de las 
cuestiones de la relación entre individualismo y óptica comunitaria. Es 
por otra parte bien conocido que sobre el terreno de tales cuestiones se 
puede llegar ya sea a un “comunitarismo” ultrareaccionario, o ya sea 
a una especie de ética prefigurada comunitaria y libertaria. 

El feminismo emerge por tanto prepotentemente en la fase 
sucesiva a los primeros años Setenta, esa de la crisis política e 
ideológica de los grupos y del choque/encuentro con la revolución 
pasiva reaccionaria, con relativa integración en ella de parte relevante 
de los grupos y de los movimientos. En su emerger el feminismo 
retomó, pero esta vez sobre la base de un desencanto cínico, el 
programa de la “revolución sexual” declinado en parte en modo 
reformista como lucha por los derechos civiles lanzada por la lucha 
por la revolución proletaria y en parte como problema de una ética-
estética erótica, ahora declinada a la luz del asunto del antagonismo 
estructural entre hombre y mujer. 

De lo cual las oscilaciones entre la tematización y la práctica 
erótica de un feminismo por un lado sustancialmente simétrico al 
hombre-machista y por tanto idéntico a él aún en forma deteriorada y, 
por el otro, de un feminismo a sustanciar en el plano afectivo/sexual 
sobre la base del modelo de relaciones lesbianas. También en este 
último caso, se iba sin embargo proponiendo nuevamente la 
alternativa entre una relación competitiva y utilitaria típica del eros 
“no-alado”110 y un tipo de relación, en cambio, marcada por el “eros-
alado”, limitada al género femenino. 

 
  

 
110 Retomando en esto el lenguaje de Kollontaj. 



220 
 

14.5. Contradicción hombre-mujer y contradicción de clase 

La contradicción hombre-mujer en las organizaciones 
revolucionarias pequeño-burguesas se había determinado 
efectivamente en términos antagónico. Pero no en cuanto expresión de 
una presunta contradicción antagonista en el seno del pueblo, sino 
como reflejo de las contradicciones de clase. Eso respecto al doble 
plano, por un lado del efectivo origen de clase y posición social y, por 
el otro, por las diferentes pertenencias de clase relativas a las diversas 
aspiraciones e identificaciones. 

El feminismo modificó la forma pequeño-burguesa del 
antagonismo entre hombre y mujer como expresión de un 
antagonismo estructural. Como si no bastara, consideró en particular 
identificarlo al interior de las familias de las masas populares. Esta es 
la teoría marcusiana a la Gustave Le Bon, aristocrática y nihilista del 
trabajador asalariado, que en la casa desahoga su rabia reprimida sobre 
la mujer, se volvió así un lugar común del feminismo “marxista” y 
proletario” 111.    

Las “organizaciones revolucionarias” de los años Setenta estaban 
en su mayoría obtusamente ciegas frente a tal cuestión. En su propio 
interior negaban, en modo mistificante e interclasista, la presencia y el 
reflejo de las contradicciones de clase y el alcance decisivo de todo 
esto por la misma cuestión de la contradicción hombre-mujer. 

 
111 Aún hoy este tipo de concepciones reaccionarias son comúnmente 
replanteadas: “los hombres aplastados por el trabajo, frustrados y oprimidos 
en la sociedad descargan estas frustraciones sobre la “propia” mujer, 
compañera, introyectando la mísera y negra ideología machista y fascista 
que vierten en múltiples casos contra las mujeres hasta matarlas”(MFPR, 
Formación revolucionaria de las mujeres-Sobre el origen de la condición de 
opresión de las mujeres  13/05/2021, https:// femminismorivoluzionario. 
blogspot.com/) 
 



221 
 

Su concepción de las clases sociales era vulgarmente materialista,  
economicista112. Esta forma de materialismo que, como hemos visto, 
se conjugaba muy bien con una visión ético-cultural identitaria 
interclasista, contribuyó a alejar las primeras manifestaciones del 
movimiento feminista del materialismo histórico dialéctico. El 
“feminismo marxista” no ha hecho ciertamente menos. Hizo de la 
crítica de las relaciones hombre-mujer de las experiencias propias de 
las organizaciones revolucionarias pequeño-burguesas un modelo 
universal. Las contradicciones de las organizaciones pequeño-
burguesas se volvían las de las masas populares y de la familia 
proletaria. No podía haber por tanto una verdadera comprensión y una 
verdadera consideración del problema de la liberación de las mujeres 
de las masas populares de la opresión. El punto de partida era 
demasiado estrecho para poder encuadrar tales relaciones sobre el 
plano teórico y filosófico del marxismo-leninismo-maoísmo. 

 
 
 
 
 
 
 

 
112 Piénsese en organizaciones como las obreristas, que negaban a priori un 
planteamiento marxista de la cuestión de las clases sociales o en 
organizaciones como esas que se remitían al marxismo-leninismo-
pensamiento de Mao, con sus grotescas imitaciones del lenguaje de la Gran 
Revolución Cultural Proletaria china (en particular la UCI(m-l)-Servir al 
pueblo). 



222 
 

14.6. La ética aristocrática y nihilista113 

      El “feminismo” está hoy representado en los países imperialistas 
por un conjunto de tendencias que, por mucho que se quieran presentar 
como “marxistas” y “anticapitalistas”, resultan sustancialmente ajenas 
al proletariado y a las masas populares. En el imperialismo, a 
diferencia de su fase inicial en la cual se encontraba a menudo 
entrelazado con las instancias de sectores democrático-burgueses, el 
feminismo perdió su carácter progresista. El término “feminisno” hoy 
objetivamente asume socialmente el significado relativo a la 
afirmación de la existencia, de una contradicción de fondo, por tanto 
inevitablemente antagonista, entre hombre y mujer. Respecto a esto, 
como vimos, se vuelve decididamente secundario el hecho de que se 
lea al interior de las masas populares tal presunto “antagonismo 
estructural” como inherente a una “diferencia de género” al dominio 
capitalista o a la institución de la familia contemporánea.  

 
113 Con el concepto de nihilismo hacemos aquí referencia a una concepción 
cínica y pesimista que, partiendo del preuspuesto reaccionario de que todos 
los diversos posibles sujetos estén caracterizados de finalidades llevadas, 
sobre un terreno competitivo, a afirmar puros intereses de parte, extrae la 
conclusión del carácter metafísico, autoritario y represivo de cada teoría 
basada en la reproducción racional y científica de la realidad social. En el 
caso del feminismo, el nihilismo consisten en presuponer el carácter 
antagónico de la contradicción hombre-mujer que lo lleva a concebir (sobre 
bases biologistas, mítico-estructuralista y pseuso-materialistas) el sujeto 
revolucionario, sea él la clase, el partido o el Estado, como irreduciblemente 
dividido. En efecto el feminismo no solo afirma por tanto el carácter 
antagonista de la contradicción hombre-mujer, sino que lee la misma 
“contradicción antagonista” en modo irracional como subsistencia de una 
“división”. De lo cual o una visión del sujeto como despotenciado, o una 
praxis volteada a consagrar prácticamente el despotenciamiento del sujeto. 
En este último caso, con el fin de evitar sufrir las pretensiones totalitarias. 



223 
 

       Concepciones de este tipo se acompañan inevitablemente a una 
visión aristocrática e irracional (comúnmente se prefiere hablar en 
modo vil y engañoso de “existencialismo”114) de la contradicción 
hombre-mujer. Si nos hacemos portadores de una ética erótica 
idealista, que como tal se abstrae de la diferencia entre las 
singularidades marcadas por las diferencias y por el antagonismo de 
clase o sea de diversos orígenes, pertenencias, aspiraciones, 
expectativas e identificaciones de clase, tal ética se deteriora 
inmediatamente en una estética erótica igualmente idealista. Sobre 

 
114 Las representaciones de la familia por obra de los “marxistas críticos” 

de moda en los años Setenta entre los grupos “revolucionarios” y al interior 
de la Autonomía obrera tienen una indiscutible y demostrable matriz 
existencialista-irracional, dado notoriamente por que entre otras cosas 
Marcuse se formó en la “escuela” de Heidegger. “Marcuse nació en Berlín 
en 1898, y perteneció junto a Theodor W. Adorno, Max Horkheimery Leo 
Löwenthal al círculo más íntimo de la teoría crítica. Fue conocido 
principalmente como crítico del capitalismo tardío y alcanzó fama mundial 
durante el movimiento estudiantil. … En filosofía asistió especialmente a los 
seminarios de Martin Heidegger… y que enseñara en Friburgo entre los años 
1928 y 1945, y en los años posteriores a 1951. La influencia de sus estudios 
no solo se verá reflejada en las publicaciones de Marcuse que datan del 
período que va desde 1928 hasta 1934 (durante esta época, Marcuse 
publicará exclusivamente en revistas filosóficas y sociológicas), sino que 
también se apreciará en sus obras posteriores, en las que aún se dejarán ver 
los rastros del pensamiento de Heidegger. Es precisamente esta influencia lo 
que le valdrá ser considerado como el primer heideggeriano-marxista”. 
(Marcuse y Heidegger: notas biográficas, Peter-Erwin Jansen, An 
International Journal of Theoretical and Practical Reason 62, 2019 21-38 
ISSN 0211-402X - paper, ISSN 2014-881X -digital.  

 



224 
 

este terreno de hecho, una determinada visión “ética”115 (síntesis de 
una cierta visión de la dimensión de “contenido” de la relación 
afectivo-sexual ambicionada) se acompaña con una determinada 
“estética” (gusto y búsqueda de la forma, de lo bello), que deben por 
tanto proceder a la par. Y esto por tanto vale ya sea que el mito inicial 
esté dado por la mistificación prefigurativa de nuevas relaciones 
afectivo-sexuales y familiares de carácter libertario y de propensión 
comunitaria, o ya sea cuando tal mito, con el surgimiento del 
feminismo, se sustituya con el cínico desencanto representado por un 
nuevo mito, el del antagonismo entre hombre y mujer. 

La forma de la ética erótica abstrayendo del anclaje a la dimensión 
de la concreta diferenciación de clase entre la singularidad, se 
convierte por tanto en la misma tendencia al mito y a la idealización 

 
115 Aquí el concepto de “ética erótica” remite no a un juicio de valor por el 
cual se trataría de discernir abstractamente eso que sería ético y eso que no lo 
sería, sino simplemente a eso que, de vez en vez, viene consideradose 
atrayente respecto a la dimensión afectivo-sexual (erótica), en cuanto, bajo el 
perfil de los “contenidos”, concebido como válido, correcto, necesario, 
ejemplar, bueno, adecuado, pertinente, justo, etc. Es evidente por un lado, que 
“la ética erótica” tiende a acompañarse a una determinada visión del plano 
relativo a la dimensión de la “forma” (estética erótica) y que, sobre todo, eso 
que es ético para algunos no es tal para otros. O sea, en otros términos, que 
el concepto de “ética” en sí mismo termina por ser una vacía abstracción y 
que su efectivo significado se divide en eso que cada clase social, en 
oposición a las otras, considera “ético”. Igualmente evidente por tanto como 
nos pueda ser una “ética erótica” como esa que Kollontaj definía “eros sin 
alas” (“Largo all'eros alato…citado)). En tal “eros-sin alas”, eso que es 
válido, eso que es jsto deviene la libre manifestación del impulso sexual 
acompañada por el vínculo de la no implicación emotiva considerada como 
inoportuno, como por ej. ciertas tendencias del feminismo en el caso de las 
relaciones hombre-mujer, a causa del antagonismo presupuesto de inmediato 
como sin solución. Obviamente este tipo de “ética” remite a una visión de las 
relaciones jugadas sobre la competición, sobre la relación simétrica por el 
poder, donde el feminismo busca deliberadamente, en el plano de la relación 
sexual, el renacimiento deun modelo más o menos fantasmal del machismo. 



225 
 

que caracteriza en forma fetichista, a escala general, las relaciones 
hombre-mujer en las sociedades imperialistas. 

 
 

14.7. Forma y contenido: la autonomización fetichista de la ética y de 

la estética erótica en el feminismo de los años Setenta 

En las sociedades imperialistas, la dimensión de contenido 
representada por la ética-erótica idealista se prolonga en una 
dimensión de forma representada por una estético-erótica igualmente 
idealista. En tal modo el contenido concreto, definido por el complejo 
de las relaciones de clase efectivamente constitutivo de la subjetividad 
de las ‘singularidades’, escapa en gran parte a la conciencia inmediata, 
impidiendo una fácil posibilidad de tener autoconciencia crítica. Todo 
esto deviene, coherentemente con los intereses de la burguesía y de su 
ideología, tendencialmente objeto de un verdadero y propio proceso 
de negación. Después de que lo “negado no puede más que regresar a 
representarse e imponerse sino, precisamente, de una manera 
fetichista. No obstante ahora se representa la contradicción ya sea de 
clase, como de libre subjetividad y abstracta humanidad y por tanto 
también como pura “contradicción hombre-mujer”. 

La diferencia entre la ética y la estética eróticas idealistas y el 
“contenido social y de clase”, la negación de este último, con su 
relativo regreso, es de desenmascarar y desmitificar, así como son de 
poner sobre bases materialistas y no más idealistas las cuestiones de 
la ética y de la estética erótica. Pero tal diferencia subsiste, en última 
instancia, sobre todo para la pequeña burguesía y en particular para la 
intelectual. Es propiamente esta última la que se encuentra enredada 
en la contradicción de fondo entre la propia realidad social, efectiva a 
menudo marginal, y la imagen obviamente idealizada de sí misma. De 



226 
 

lo cual salen toda una serie de mistificaciones y de relativas 
contradicciones éticas. El revolucionarismo pequeño-burgués no 
puede nada más que reflejar todo esto y tratar de gobernarlo pero sin 
querer renunciar a la propia elección de clase. No por casualidad, con 
la cuestión del feminismo, nos ocupamos en última instancia de esta 
alineación. La relevancia de este revolucionarismo en los países 
imperialistas es enorme dada su capacidad de implicar y hegemonizar 
los impulsos al cambio en modo tal que no puedan asumir un carácter 
ideologicamente proletario y transformarse en procesos de 
construcción y afirmación, en el plano político-práctico, de un partido 
revolucionario marxista-leninista-maoista. 

En el proletariado y en los estratos bases de las masas populares 
no encontramos todo este enredo o al menos lo encontramos en 
medida más bien menor. Que las relaciones afectivo-sexuales no 
puedan ser efectivamente transversales a la división en clases de la 
sociedad es percibido instintivamente por el proletariado y por las 
masas populares; que la ética-erótica y la estética-erótica tengan en 
última instancia siempre un contenido de clase, más allá de la 
apariencia fetichista, es de todos modos algo que se impone de hecho 
en la “praxis social” relativa a este tipo de relaciones. La misma cosa, 
pero sobre la vertiente opuesta, vale para la pequeña burguesía 
privilegiada proprietaria y obviamente por la mediana y gran 
burguesía. Aquí todo converge en el dominio de las relaciones de clase 
respecto al plano de las relaciones afectivo-sexuales entre los sexos. 
Este dominio se impone casi naturalmente, espontáneamente. 
Posiciones y pertenencias de clase, en lo que concierne a los diferentes 
estratos burgueses, se colorean inmediatamente de motivos éticos y 
estéticos y se puede por tanto sostener que la forma idealista refleje 
adecuadamente el contenido de clase, opere plenamente a su servicio. 
La mistificación es socialmente solicitada e impuesta. 

 



227 
 

14.8. La situación en el presente: movimientismo y feminismo post-

moderno 

Como hemos dicho, con la segunda mitad de los años Setenta el 
feminismo regresa en un cierto sentido al punto de partida. De la ética 
idealista de la interpretación fusional y comunitaria de las relaciones 
afectivo-sexuales entre hombre y mujer (dominante al interior de las 
organizaciones politicas en la fase del mito “somos todos compañeros, 
entre nosotros las clases sociales no existen”), a otra forma, siempre 
mítica, siempre ético-idealista. Forma de todos modos aparentemente 
arruinada e incluso opuesta. Esta vez con nuevas mistificaciones. 

Después de eso tenemos solo un ulterior estadio en el cual 
feminismo y post-modernismo se conectan ya indisolublemente. Esta 
conexión deviene desenfrenada. El post-modernismo funda y 
amplifica la sectorialización de las luchas, de las organizaciones, de 
las esferas de la vida. Fija la distinción, la diferencia, el antagonismo. 
Corroe por todas partes con su nihilismo116 la posibilidad de una 
fundación consciente, unitaria y revolucionaria de la praxis. 
Transforma la ‘singularidad’ en individualidad individualista, 
corporativa no solo en los movimientos de las mujeres, sino también 
en aquellos “no global”, en aquellos estudiantiles, en el sindicalismo 
alternativo, en las organizaciones juveniles comunistas, etc. Después 
se eso regresa a replatearse como unificación extrínseca de las 
reivindicaciones y de las identidades ya puestas a priori como 
recíprocamente provistas de nexos y por tanto solo acumulables en 
sentido multitudinario e interseccionalista. También este estadio es sin 
embargo solo en parte sucesivo a los años Setenta. De hecho, en 
embrión, está también él inherente en el “marxismo crítico” y en la 

 
116 Vea nota n.12 
 



228 
 

“Nueva Izquierda” de los últimos años Sesenta y de los primeros años 
Setenta. El post-modernismo, al menos el de “izquierda”, no es otra 
cosa que la contaminación ganadora entre la filosofía de derecha de la 
línea Nietszche-Heidegger y el revisionismo marxista, con relativa 
fusión ecléctica entre un contenido definido por una cultura de derecha 
propiamente reaccionaria y una forma exterior que, regularmente, se 
presenta en el plano ideológico-político como de “izquierda”, liberal-
democrática, libertaria, antitotalitaria. 

Hay por tanto al menos tres tipologías, esa del post-modernismo 
de derecha de carácter abiertamente postfascista, del postmodernismo 
liberal-radical sustancialmente reformista y esa del movimientismo 
antagonista, anárquico, feminista, libertario. De hecho esta última 
forma es un desarrollo del liberalismo, una radicalización suya que, en 
lo que concierne a los argumentos objeto de este capítulo, data de los 
últimos años Cincuenta, de los años de la formación del obrerismo 
teórico y de la Nueva Izquierda, en lo cual las dos principales 
tendencias de la filosofía del imperialismo, esa del neopositivismo y 
del empirismo lógico y esa del heideggerismo, van a menudo a unirse 
eclécticamente. Esto en el marco de un “marxismo” consejista, 
socialista-democrático, trotskista, bordiguista. 

Todo esto dirigido hacia la crítica a la dialéctica materialista 
concebida como metafísica totalizadora y, en última instancia, 
totalitaria, identificada como fundamento del “Socialismo real”, el de 
la URSS de Lenin y de Stalin y el de la China de Mao. O sea una China 
que lejos de romper con el marxismo-leninismo, asume este último 
desarrollándolo y actualizándolo en la forma del maoísmo. Ya en 
aquellos años se habían planteado por tanto los temas portadores de la 
filosofía post-moderna como crítica de la “metafísica”, o sea como 
crítica de la pretensión de un conocimiento objetivo sintetizado y 
sintetizable en la ideología del marxismo-leninismo guiada por la 
construcción de la organización y de la praxis revolucionaria. Si 



229 
 

quisieramos podiamos incluso ir aún más hacia atrás. Podríamos 
hablar de análogas tendencias puestas en el terreno por el togliattismo, 
o sea por el crocianismo de izquierda. 

El afán tanto de los obreristas, de los marxistas críticos y de la 
Nueva Izquierda destinado a demostrar que el togliattismo estaba 
caracterizado por una pretesión hegeliana totalizadora, sonaba como 
la toma de distancia operada por Heidegger en las relaciones con 
Nietzsche. Para Heidegger, Nietzsche era aún demasiado metafísico, 
se necesitaba ser aún más radicales en la crítica a la “metafísica”. Un 
poco como la autocrítica de Heidegger respecto a su adhesión al 
nazismo, que más o menos suena en estos términos: “el nazismo no 
iba bien porque no era lo suficientemente nazi”. 

Así Togliatti no es ni siquiera criticado realmente de izquierda 
como era necesario sino, al menos en el plano fiosófico-cultural, de 
derecha. Este juego de los post-estructuralistas/post-modernistas se 
repitió infinitas veces. Cada filósofo emergente debía ingeniarse en 
demostrar que los que venían antes de él no eran bastante radicales, 
bastante anti-metafísicos. Este juego a menudo no resultó del todo 
inútil. La corteza instrumental de la “cultura de izquierda” con la cual 
venía de vez en vez recubierta y ocultada la línea Nietzsche-
Heidegger, terminaba hecha pedazos revelando la cultura 
ultrareaccionaria subyacente. 

La misma mistificación de fondo operada por el feminismo en la 
segunda mitad de los años Setenta y desde entonces reproducida hasta 
hoy se puede leer, al menos en un sentido más amplio, como una 
operación exquisitamente post-moderna. De hecho la afirmación del 
carácter antagonista de la contradicción hombre-mujer, con el 
“feminismo marxista” o con el “anticapitalista/trotskista” plantea una 
dinámica diferencial en  los procesos de la construcción del partido y 
de los relativos a la revolución proletaria. 



230 
 

El separatismo en la organización comunista, la teoría de la doble 
revolución niegan la categoría dialéctica de totalidad. Niegan que el 
único criterio sea el relativo a la contradicción de clase, que por tanto 
la contradicción entre hombre y mujer en el proletariado y en las masas 
populares sea, respecto a su dimensión estructural de tipo no 
antagonista, una contradicción por tanto en el seno del pueblo, posible 
motor para una proceso evolutivo complejo. Como consecuencia 
rechazan conocer que la lucha por la liberación de la mujer es parte 
interna  y constitutiva de la perspectiva comunista, afirmando por 
tanto la necesidad del “feminismo marxista” o del “feminismo 
proletario”.  

 
 

14.9. El feminismo post-colonial 

Los estudios post-coloniales comienzan a aparecer en los últimos 
años Setenta como filiaciones directas del postmodernismo. Los 
presupuestos de fondo que los caracterizan rotan entorno a la tentativa 
de presentar las tesis del post-modernismo como guía para una 
adecuada enmarcación cultural de la condición del “oprimido” y para 
una relativa práctica, eventualmente también política, volteada a la 
desestructuración del sistema hegemónico y de poder que diferenciaría 
a los opresores. La clave para personificar y diferenciar oprimidos y 
opresores sería, en consecuencia, de tipo “filosófico”. En esencia la 
operación es esa vuelta a contraponer a una entidad homogénea y 
compacta basada sobre la producción de oposiciones binarias, una 
identidad en continua formación y mutación caracterizada por una 
pluralidad de planos que se entrecuzan variadamente hasta proponer 
subjetividades multidimensionales y diferenciadas. No pudiéndose, en 
base a los presupuestos del post-modernismo, unificar fundamentos, 



231 
 

causas de fondo y factores determinantes, la misma figura de los 
opresores remite simplemente a una determinada condición cultural 
caracterizada genéricamente por categorías privadas de base socio-
económica y de clase como dominio, poder, colonia, imperialismo, 
nacionalismo, etc. La condición de los oprimidos parece así 
determinable solo a partir de la individualización y desmitificación de 
las relaciones de opresión. 

Aparentemente se trata simplemente de la tentativa de aplicar una 
“filosofía” reaccionaria a la contradicción entre opresores y 
oprimidos. En realidad el post-modernismo implica por definición la 
imposibilidad de personificar a los opresores sobre la base de criterios 
diversos de aquellos culturales. Además los criterios culturales, que 
los estudios post-coloniales adoptan para personificar y tematizar la 
contradicción opresores y oprimidos, tienen la característica de definir 
una línea de demarcación en la cual el prototipo del opresor está 
representado por el llamado “totalistarismo”. Categoría que tiene la 
función de identificar el nazi-fascismo con las experiencias de la 
construcción del socialismos en Rusia y China. En realidad, el post-
modernismo, más allá de los usos a veces aparentemente críticos de 
los ordenamientos sociales y políticos hoy dominantes, tiene en la 
mira en particular propiamente la filosofía y la ideología del marxismo 
o mejor dicho, del marxismo-leninismo-maoísmo. Por otra parte el 
post-modernismo se enlaza directamente y conscientemente a la línea 
más reaccionaria de la filosofía hegemónica en el imperialismo, esa  
representada por la línea Nietzsche-Heidegger. En este caso el vulgar 
modelo heideggeriano de la irreductible contraposición entre 
ontológico y óntico, que lleva a la obvia subjetivización de un presunto 
ente que trasciende la posibilidad del conocimiento racional y 
científico de la realidad objetiva, es aplicado en los estudios post-
coloniales a la cuestión del oprimido como sujeto. Un sujeto que por 
tanto no podría constituirse en sentido homogéneo sin negar su 



232 
 

naturaleza y traspasar así por la parte de los opresores. De lo cual la 
justificación “filosófica” para una irreductible lucha, obviamente 
siempre marcada por la desestructuración y nunca por la refutación 
abierta, contra la teoría y la estrategia marxista-leninista-maoísta de la 
revolución proletaria. El sujeto oprimido podría por tanto constituirse 
como “sujeto” no en la relación con una teoría científica 
revolucionaria de la realidad socio-económica y por tanto también 
superestructural, o sea política y cultural, sino solo asumiendo las 
formas expresivas y los lenguajes de la narración, de la experiencia 
vivida, de la literatura y del arte. Por tanto nunca en modo homogéneo 
y unificante, como por ej. en el caso del partido revolucionario, sino 
siempre precisamente como multidimensional y diferenciado, como 
movimiento o mejor como conjunto de movimientos. La constitución 
del sujeto que no puede, al interior de este esquema, afirmarse 
realmente nunca, sino solo de vez en cuando mostrarse en modo 
cambiante sobre la escena política y social, se transforma por tanto a 
su vez en una cuestión cultural pero, precisamente, nunca una cuestión 
de reproducción científica de la realidad de las relaciones y del choque 
de clases finalizando con el destrozo de efectivos sistemas de dominio 
económico y político como por ej., el imperialismo, el semi-
feudalismo, la gran propiedad latifundista, el capitalismo burocrático 
(Mao, Gonzalo) etc. Cuestión cultural donde a través de la 
desmitificación de la cultura dominante que se atribuye a los 
opresores, los oprimidos pueden comenzar a hablar de lo que son y 
por tanto comenar a existir como tales, pueden construir significados 
que los puedan llevar a nuevas conexiones potencialmente conflictivas 
y desestructurar el dominio del opresor. 

Por tanto los estudios-postcoloniales por un lado se contraponen a 
la revolución proletaria y, por el otro, son portadores de un 
movimientismo reformista que pretende modificar molecularmente el 
dominio del adversario. De hecho es muy fácil revelar aquí, ya sea la 



233 
 

nueva presentación de una estrategia de revolución pasiva (Gramsci), 
o ya sea la propuesta de una restructuración de los países oprimidos 
por el imperialismo al servicio del desarrollo de la fracción del 
capitalismo burocrático. Los estudios post-coloniales que inicialmente 
no consideraban a las mujeres, en su desarrollo y en su lucha por la 
hegemonía sobre la intelectualidad progresista y de oposición de los 
países sujetos al dominio y a la dependencia de las difentes 
alineaciones, tomaron en consideración su rol. En tal caso la crítica se 
dirigió a la idea de la mujer como sujeto, para llegar a la idea de la 
mujer como encrucijada de una pluralidad de opresiones. De hecho sin 
embargo los estudios post-coloniales asumen en general a los sujetos 
no como caracterizados por una dimensión unitaria, sino como 
conjuntos de niveles de opresión. La polémica del feminismo post-
colonial contra el “feminismo occidental” en general gira por tanto en 
torno a la necesidad de emancipar al feminismo de la dominación de 
la contradicción hombre-mujer, para enlazar tal contradicción con 
otras contradicciones relativas a la opresión racial, cultural, etc.  

 
 

14.10. Los jóvenes y la cuestión de las mujeres 

La cuestión de los movimientos de las mujeres se entrelaza, en 
particular en la fase actual que parece estar caracteriza por una crisis 
de las referencias ideológicas, con la de los jóvenes. Esto no solo 
porque las mujeres son la “mitad del cielo”, sino también porque en 
ambos casos, además de las comunes situaciones de precariedad, 
super-explotación, desocupación, encontramos el mismo problema de 
fondo, ese de un proceso aún por cumplir del todo en la dirección 
colectiva e individual de una precisa identificación de clase con el 
proletariado y las masas populares. Obviamente se trata de una 



234 
 

perspectiva de laceración y no de unificación, de rotura de las 
mistificaciones y de las resistencias que se oponen, siempre en 
términos colectivos e individuales, a una elección de clase, de nueva 
resistencia, de democracia popular sobre la vía del socialismos y de 
partido comunista marxista-leninista-maoísta por un lado y, por el 
otro, el continuo círculo inconcluso del movimientismo y del 
sindicalismo alternativo, el reformismo reaccionario y el fascismo 
ascendente. Las mujeres y los jóvenes sufren en particular cuando las 
mistificaciones se derrumban. La llamada crisis de valores, que nunca 
se olvida de cuestionar cuando se trata de interpretar, de dirigir y 
canalizar en sentido reaccionario a los sectores juveniles, no es otra 
cosa que la expresión del desgaste de esas formas ideológicas casi 
siempre entrelazadas con los organismos y las instituciones de la 
sociedad civil reaccionaria, que terminan por evidenciarse como 
manipuladoras e instrumentales. La necesidad de verdad y de 
autenticidad es así afectada y corroída y se transforma en una 
concepción aristocrática e individualista nutrida de desilusión y de 
cinismo que a menudo rayan en el rojo-marrón de “izquierda” y de 
derecha. Así podemos entender por qué el post-modernismo, al menos 
el de “izquierda”, sea producido a escala tan amplia casi 
espontáneamente, casi automáticamente por el actual contexto 
cultural, social y político. 

La vía del post-modernismo es una vía que, o patina 
progresivamente con posterioridad a derecha o debe voltear a la 
izquierda y, en tal caso, emprender el camino de la dialéctica 
materialista y del materialismo histórico117. Se vuelve por tanto claro 

 
117 Pensar en poder salir saltando sobre la otra rama de la filosofía del 
imperialismo, esa de un pseudo-materialismo “realista” (véase precisamente 
el “Manifiesto del nuevo realismo” de Maurizio Ferraris), que replantea en 
un modo ni siquiera particularmente original el “neo-positivismo”, es del 
todo ilusorio. Desde cuando se afirmó el imperialismo, la filosofía 



235 
 

por qué la lucha contra la ideología burguesa y pequeño-burguesa del 
“feminismo” tenga muchos rasgos en común con la batalla para que 
los jóvenes retomen la vía de la militancia comunista en modo más 
consciente, adecuado y equipado respecto a hace cincuenta años. En 
modo del todo análogo resulta evidente como el movimiento de 
liberación de las mujeres unido a la perspectiva de la productividad 
comunista y el de los jóvenes rebeldes revolucionarios puedan 
desarrollarse solo bajo la bandera del marxismo-leninismo-maoísmo. 

 

14.11. Conclusiones 

 
Mujeres y jóvenes pertenecientes a las masas populares sufren por 

la ausencia de un futuro, por la ausencia de referencias colectivas, 
políticas y culturales adecuadas, por los miles de obstáculos que 
encuentran en la tentativa de llevar a término la construcción de una 
identidad personal dialécticamente conectada con un proceso social 
colectivo y con una fuerte identificación de clase y de perspectiva 
proletaria. Sufren porque la ausencia de tales referencias y de tales 
identificaciones los vuelve frágiles a las mistificaciones. Si por un lado 
su particular sensibilidad los vuelve más conscientes en el plano 
perceptivo, por el otro, en ausencia de adecuados recursos culturales 
críticos que le pudieran acompañar, generalmente, a la presencia de 
una cierta genuina ingenuidad de fondo, las repercusiones pueden ser 
graves. La sociedad imperialista tritura en todos los sentidos y sobre 
todos los planos las singularidades y por tanto en particular las de las 

 
hegemónica oscila entre “hermenéutica” y “neopositivismo”, con varias 
tentativas de combinar tales presuntas alternativas. 



236 
 

mujeres y los jóvenes de las masas populares. De todo esto pueden por 
tanto salir las reacciones, las respuestas y las elecciones más 
disparatadas y, como consecuencia, también aquellas más 
reaccionarias, autolesivas y asociales. 

La cuestión de la construcción de un real partido comunista y, en 
perspectiva, de un frente popular y de un ejército popular embriones 
de un Nuevo Estado, requiere la formación de nuevas condiciones 
subjetivas. Requiere que las mujeres y los jóvenes de las masas 
populares puedan disfrutar de la posibilidad de una diferente elección 
cultural y política. Solo la crítica teórica e ideológica puede comenzar 
a abrir una brecha en la ideología reaccionaria, incluido obviamente el 
postmodernismo de “izquierda” hoy más considerablemente reacio a 
morir. Solo este pasaje puede adecuadamente respaldar a las mujeres 
y los jóvenes en la propia lucha contra la opresión. Después será 
necesario trabajar para determinar un movimiento popular de las 
mujeres y un movimiento de los jóvenes unidos al marxismo-
leninismo-maoísmo. Este texto es una contribución teórica a tal 
posibilidad. 
 

NUEVA HEGEMONÍA  

OCTUBRE DE 2022,  


