COMUNISMO, LUCHA DE
LIBERACION DE LA MUJER
Y CRITICA DEL'FEMINISMO

MARXISTA"

NUOVA EGEMONIA o




COMUNISMO, LUCHA DE LIBERACION DE LA MUJER
Y CRITICA DEL “FEMINISMO MARXISTA”

NUOVA EGEMONIA BLOG
WWww.nuovaegemonia.com



INDICE

Capitulo 1. EL MODO DE PRODUCCION DEL

COMUNISMO PRIMITIVO
1.1. Caracteres del comunismo primitivo.................... 18
1.2. Las contradicciones del comunismo primitivo.....22
1.3. El materialismo histérico sobre la génesis de la
opresion de 1a MUJET .......ccveeviecvierierierie e 25
1.4. Causas de fondo de la disolucion del comunismo
PIIMITIVO. . o.e cevieiiieiieieeseesreete et eteeteesteeseeesseesnseenseenseensaensaens 26

Capitulo 2. MUJERES Y PRODUCTIVIDAD
COMUNISTA

2.1. La productividad comunista.............cccceerrverrerrenrennnn. 28

2.2. El nexo que une a las mujeres a la lucha por el
COTTUISTIIO +..enveiienteettenteeteeete et et e e bt eate b sbe et e sbe et eneeeneeaesees 30

2.3. Liberacion de las mujeres como lucha por la
“productividad comunista”...........ccceeeveererieenieeniee e eeree e 32

2.4. La reparticion comunista de los productos del trabajo y
la reparticion de forma privada..........cccceeevieiciieeiieeciie e, 34

2.5. Aparicion de la propriedad privada y disolucion de la
sociedad COMUNISTA........c.cverieriirieiiieeiee e 36

2.6. F. Engels sobre la génesis de la propriedad privada ...38

Capitulo 3. ESTADIOS Y LINEAS DE DESARROLLO
DEL MPCP

3.1. Tres estadios del comunismo primitivo...................... 40



3.2. Diversas lineas de desarrollo del comunismo primitivo

3.3. La lucha contra las teorias liberales relativas al
comunismo primitivo y al origen del Estado.........c..ccccceeeueenee. 43

3.4. Para una sintesis sobre la cuestion de la lucha teorico-
politica contra las teorias liberales de derecha y de “izquierda”

.................................................................................................. 45
Cap. 4. SOBRE LA TEORIA DEL MODO DE
PRODUCCION ASIATICO
4.1. La forma asiatica de la disolucion del comunismo
1028000315 0140 T USSP 47
4.2. Para la critica de la teoria del Modo de Produccion
ASTALICO. .ottt e et e e e e e e e ae e e e e 50

4.3. Las tesis de Jos¢ Carlos Mariategui y Alberto Passos
Guimaraes: breve nota sobre las comunidades comunistas de
AMEArICa LatiNa ......ooovveneiiiiiiiiieeeeeeeeee e 51

4.4. Nota de sintesis sobre las formas de la disolucion de las
comunidades COMUNISTAS ........evvvveeeeeeiriiiiieeeeeeeeeieieeeeeeeeeeennns 57

4.5. Supervivencias comunitarias en los Modos de
Produccidn sucesivos al modo comunista ...........cceeeeveeenveenneen. 59

Capitulo 5. APARICION DE LA PROPRIEDAD
PRIVADA Y MODO DE PRODUCCION ESCLAVISTA

5.1. Marx: método historico y método logico.................... 65
5.2. La forma del intercambio simple.........cccccceveeveenenenns 66
5.2. La formacion de la propriedad privada.............c.c....... 68

5.3. La afirmacion del Modo de Produccion Esclavista ... 70



5.4. Propriedad privada y génesis de la opresion de la mujer

Capitulo 6. EL NACIMIENTO DE LA FAMILIA
PATRIARCAL

6.1. La familia patriarcal y el modo de produccion esclavista
75

6.2. El sistema de produccion feudal y la transformacion de
la familia patriarcal en monogamica ...........ccceeeveeereveerreeennen. 78

6.3. Formas de propriedad, de familia y de opresion de las
TTIUJETCS .evvveeeveenreenseererersseenseesseesseesseesssessseansensseesseesssesssenssenssenns 80

6.4. Las dos lineas de desarrollo de la institucion familiar 82

Capitulo 7. EL MATERIALISMO HISTORICO COMO
BASE PARA EL ESTUDIO DE LA HISTORIA DE LAS
MUJERES

7.1. La importancia del materialismo historico.................. 85
7.2. El materialismo histoérico y la historia de las mujeres 86

7.3. El materialismo historico como filosofia “que se basta
CONSIZO MUISINA™ ...iiiiiieiiieeiieerieeereeeseteeeteeeereesereeeeeeessseeeneneas 87

Capitulo 8. LA FAMILIA MONOGAMICA Y LA
DISOLUCION CAPITALISTA DEL CARACTER SOCIAL
DE LA ECONOMIA DOMESTICA

8.1. La familia mOnogamica ...........cceecvvevvverueeneervennennnens 91
8.2. Caracteres sociales de la familia monogéamica ........... 92

8.3. Lainstitucion de la herencia y la “familia
IMONOZAIMNICA ... eeeverereeereereeteesteesresseeseeseesseesssesssessseesseessenns 95



8.4. La economia doméstica y la “familia monogémica” de
las Masas POPUIATES .........ceeeveeerieriieriierie e 96

8.5. La economia doméstica y la familia monogamica de la
DULGUESIA. ...eevieiieiieriee ettt st ere e saessaessaesnneenseens 99

8.6. La contradiccion entre hombre y mujer en la familia de
las masas populares como contradiccién en el seno del pueblo

8.9. El psicoanalisis como reflejo de la forma fetichista de
las relaciones de la familia monogamica..........c.c.cceeeveerveennnne 108

Capitulo 9. LA “ECONOMIA DOMESTICA” Y LA
TEORIA MARXISTA DE LA REPRODUCCION DE LA
FUERZA-TRABAJO

9.1. La teoria di Marx del valor de la fuerza-trabajo y del
SALATIO .ottt 110

9.2. La teoria feminista del empleo capitalista, venticuatro
horas por venticuatro, de las energias-psicofisicas del trabajador
ASAlATTAO ..e.eeeieiiiieeee e 117

9.3. El interés del simple trabajador al consumo racional de
las mercancias relativas al valor de su fuerza-trabajo............. 119

9.4. La fantasiosa teoria del consumo individual de las
mercancias como “trabajo social” .........cccceeeeiieiiiieriienieeenne, 122

9.5. ({Por qué Marx no habla del trabajo de las mujeres
PrOLEtarias? .......ccvevveeeieerieeieriesie et ere et 123

6



9.6. Salario, hijos y formacion de nueva fuerza-trabajo .. 124
9.7. La familia proletaria y la “economia doméstica”......126

9.8. La economia doméstica: trabajador individual y nticleo

FAMILIAL ..o 130
9.9. La lucha contra el patriarcalismo y el machismo en el

ambito de la familia de las masas populares.............cccceveneene 131
9.10. Hacia una nueva productividad comunista............. 133

9.11. La Gran Revolucion Cultural Proletaria: el momento
mas alto en la historia de la lucha por la liberacion de la mujer

Capitulo 10. PRODUCCION Y REPRODUCCION EN LA
TEORIA DEL “FEMMINISMO OBRERO” DE SILVIA
FEDERICI

10.1. Las feministas obreras y la tesis del trabajo doméstico
como lugar de la explotacion capitalista..........c.ccecevereeneennen. 136

10.2. Identidad y distincion entre “feminismo obrero” y
“feminismo Proletario™........c.cecveeviereereesierienreereeieeseeeneeens 137

10.3. Silvia Federici y las tesis sobre el trabajo productivo
del feminiSmMOo ODBIETO......c.eevuiiiiiiiieiieieeeceee e 139

10.4. La teoria feminista obrera de la reproduccion de la
fuerza-trabajo en el ambito de la familia nuclear ................... 142

10.5. Silvia Federici y la tesis de la identidad entre valor y
VALOT A€ USO.....iviiiiiiiciicicicccreceee e 145

Capitulo 11. LAS TEORIAS SEMI-OBRERAS DEL
“FEMINISMO PROLETARIO”

11.1. El feminismo proletario en Italia .............cc.ccuu........ 147

7



11.2. Analogias y diferencias entre la teoria de Silvia
Federici y la del feminismo proletario...........cccoceveeveerercennee 148

11.3. La economia politica del feminismo proletario ...... 149

11.4. El enigma del “valor de la reproduccién como parte
de 1a producCion”..........cceeeiiiiiieeiie e 150

11.5. La fantasiosa teoria de la “economia doméstica” como
“medio de producCion”...........ccveevveevereenienienee e e e 151

11.6. El revolucionario descubrimiento del feminismo
proletario: el trabajo doméstico pagado por el capitalista ...... 152

11.7. Larosaes un elefante........ccooeeeveeeeeeeieeeeeeeeeeeeeeenn, 153

11.8. Las tesis de las “feministas proletarias™ sobre la
economia politica de los valores de uso .........cccceeevvevieerieennnnne 155

11.9. Un desafortunado trabajador asalariado se enfrenta

con el “feminismo pProletario”™ ..........cceecveveveecveecreerieeneeneenenens 160
11.10. La falsificacion del Capitulo XXI del Capital por
obra del feminismo proletario...........ccceeeevierieeecieenree e, 164

11.11. El feminismo proletario y la desviacion economista

11.12. A propésito de la tergiversacion del Pensamiento de
José Carlos Mariategui por obra del feminismo proletario..... 172

Capitulo 12. EL “FEMINISMO MARXISTA” DE
ALEKSANDRA KOLLONTAJ

12.1. Breve nota sobre Aleksandra Kollontaj.................. 177

12.2. La Kollontaj: sociologismo positivista e idealismo
SUDJELIVO ..vvvieiiieiieiiiecere et eteesieesteeseeereenbeenseeteessnessnesnseenseens 178

12.3. Kollontaj entre “Oposicion obrera” y Proletkultur.180

8



12.3. La ética idealista de Kollontaj.............ccceeeverrennnenne. 182
12.4. La estética idealista-subjetiva de Kollontaj ............ 186

12.5. La fetichizacion de las relaciones inter-personales en
la estética feminista de Kollontaj..........ccoocvevvvvciircieeneenieeninnne 188

12.6. Sobre la importancia y la actualidad de la critica al
“feminismo- marxista” Kollontaj .........ccceccevevvrevvecieenieeneeninns 189

Capitulo 13. E1l MOVIMIENTO FEMINISTA EN LA
ITALIA DE LOS ANOS SETENTA

13.1. Los insostenibles oximoros del “marxismo feminista”

13.2. Formacion y crisis de una vision idealista de la
concepcion de la ética militante...........cceeveververcieecieeneeneeninns 195

13.3. Los afios Setenta y la ausente respuesta a la necesidad
de la lucha de liberacion de las militantes comunistas y de las
mujeres de las masas populares..........cceceeevvevieerieeneeneennennnn. 197

13.4. El feminismo separatista como forma mistificadora e
ilusoria de gestion de las contradicciones hombre-mujer....... 200

13.5. Para un enfoque dialéctico y materialista de la
cuestion de la singularidad ...........ccceeeeviieiiiiniiece e, 201

13.6. Relaciones de clase e “identificaciones” de clase...204

13.7. La apariencia fetichista de las relaciones hombre-

13.8. La “singularidad” como terreno de lucha entre
diferentes filosofias y diversas concepciones de la légica......209

13.9 Lenguaje, lucha de clase y critica del feminismo
......................................... Errore. Il segnalibro non ¢ definito.

9



Capitulo 14. EL FEMINISMO EN LA CRISIS DE LOS

GRUPOS REVOLUCIONARIOS DE LOS ANOS SETENTA:
EXIGENCIAS CORRECTAS Y RESPUESTAS
EQUIVOCADAS

14.1. El feminismo como producto de la crisis politica e
ideoldgica de los grupos revolucionarios ...........ccceeeeveerevennee. 214

14.2. La aparicion del feminismo: una respuesta
involucionada a un justo problema............cccceveverevercieerieeniens 216

14.3. La tesis de la necesidad de la “destruccion de la
FAMILIA™ (oo 217

14.6. La ética aristocratica y nihilista ...........ccccceeeveenenne 222

14.7. Forma y contenido: la autonomizacion fetichista de la
ética y de la estética erotica en el feminismo de los afnos Setenta

................................................................................................ 225
14.8. La situacidn en el presente: movimientismo y

feminismo post-MOderno............cccveeevveeeciieerieecree e 227
14.9. El feminismo post-colonial............ccccecvevverrennnnnne. 230
14.10. Los jovenes y la cuestion de las mujeres............... 233
14.11. CONCLUSIONES ......oooiiiiinieeeeeeeeene 235

10



11



Bibliografia

Brundu Caterina, I/ lignaggio femminile delle donne sarde e la
matrilinearita, (https://www.feminasblog.com/lignaggio-femminile-
delle-donne-sarde-la-matrilinearita/)

Comité¢ Coordinador Nacional del Movimiento Femenino Popular
[MFP] El marxismo, Mariategui y el movimiento femenino ( 1974, a
cura delle edizioni Bandiera Rossa, il libro ¢ stato scritto sotto la
supervisione del MFP organismo promosso dal Partito Comunista del
Peru)

Cuenca Julio e José de Leon (Studio commissionato dal Museo
Canarico su pitture rupestri, statuine ed altri reperti archeologici delle
isole Canarie https:// www.leggograncanaria.com)

Gramsci Antonio, Quaderno 22, Americanismo e fordismo,
Federici Silvia, 1l punto zero della rivoluzione, (Ombre Corte, 2014)

Federici Silvia, Genere e Capitale, Per una lettura femminista di Marx
(DeriveApprodi 2020)

Gonzalo (Manuel Rubén Abimael Guzman Reynoso), “Intervista al
Presidente  Gonzalo del Partito Comunista del Peru
(http://www.pagina-libre.org/MPP A/Textos/PCP1989/ Entrevista 5
.html)

Kollontaj, Aleksandra “Amore, matrimonio, famiglia e comunismo”
https://www.marxists.org/italiano/kollontai/amore-matrimonio -

comunismo.htm
12



Kolontaj, Aleksandra, Autobiografia de una mujer emancipada / La
Juventud comunista y la moral sexual | El comunismo y la familia /
Plataforma de la oposicion obrera “Coleccion Clasicos Universales
de Formacion Politica Ciudadana”, Primera edicion, diciembre del afio
2019 www. prd.org.mx)

Lenin, Quaderni Filosofici (Feltrinelli, 1970)

Lenin, Sullo Stato (lezione tenuta all’Universita Sverdlov 1’11 luglio
191, https://www.marxists.org/italiano/lenin/1919/7/stato.htm)

Lenin, Staat und Revolution (Lenin, 1917, Marxist Internet Archive)

Mariategui Jos¢ Carlos, Sette saggi sulla realta peruviana, (Einaudi
Ed., 1972)

Martin Martin O. Victor, “El concepto de capitalismo burocratico”
(https://gisas.webs. ull.es/Eventos/2011 Seminario CB/004.pdf).

Marx, Il Capitale, R.Fineschi (La citta del sole, pubblicato
nell’ambito del PRIN 2004)

Marx, I/ Capitale (Macchioro e Banfi, UTET, 2013)
Marx, Il Capitale (Ed. Riuniti, Roma, 1974)

Marx-Engels Opere Complete XX VI (La citta del sole, maggio 2020;
il volume comprende tra gli altri i Quaderni etno-antropologici di

13



Marx e L origine della famiglia, della proprieta privata e dello Stato
di Engels)

Marx, Sulle societa precapitalistiche, (Feltrinelli, 1970)

MFPR, “Formazione rivoluzionaria delle donne II: Produzione e
riproduzione” (https://femminismorivoluzionario.blogspot.com)

MFPR, “Formazione rivoluzionaria delle donne I: Sull origine della
condizione di oppressione delle donne 13/05/2021” https://
femminismorivoluzionario. blogspot.com/)

Nuova Egemonia, La tesi del capitalismo burocratico é una tesi
marxista-leninista-maoista (presentazione a cura di Nuova Egemonia
del documento del Partito Comunista del Brasile-Frazione Rossa,
https://nuovaegemonia.com/2022/08/28/la-tesi-del-capitalismo
burocratico-e-una-tesi-marxista-leninista-maoista/)

Passos Guimardes Alberto, “Quatro séculos de letifundio” ( Editora
Fulgor Biblioteca de estudios Brasileiros, Sao Paulo, 1964)

Raschi Irene “Ideologia e questione sessuale nella Russia sovietica
degli anni 1918-1928: 1l caso di Aleksandra Kollontaj” (Tesi di
Laurea, Universita di Bologna, relatore Maria Zalambani,
2018/2019)

Sofri Gianni, “Il modo di produzione asiatico”, (Piccola biblioteca
Einaudi, 1969)

Sotgiu Girolamo, Storia della Sardegna Sabauda 1720-1847,
(Laterza, 1984)

14



9

“Intervista al Presidente Gonzalo del Partito Comunista del Perw’
(http://www.pagina-libre.org/MPP A/Textos/PCP1989/ Entrevista 5.
Html)

Victor O.Martin Martin “El concepto de capitalismo burocratico”
(https://gisas.webs.
ull.es/Eventos/2011_Seminario CB/004.pdf).

15



En la version en lengua espariola se agradece a Rebeca por la
profesionalidad con la cual realizo la traduccion completa y a

Joaquin por el cuidado del lenguaje politico relativo a algunos
capitulos del texto

16



COMUNISMO, LUCHA DE
LIBERACION DE LA MUJER
Y CRITICA DEL FEMINISMO

MARXISTA

La entera historia de las mujeres hasta hoy es la
historia de la génesis y de la completa disolucion, en
el curso de varios miles de aiios, de la “productividad
comunista” generada por el MPCP. Andlogamente es
historia de la lucha por la afirmacion de una nueva
“productividad comunista”.

17



Capitulo 1. EL MODO DE PRODUCCION DEL COMUNISMO
PRIMITIVO

La caracterizaciéon del Modo de Produccién del Comunismo
Primitivo [MPCP] es objeto de varias interpretaciones por obra de las
diversas tendencias del marxismo. En el mismo Marx se puede
constatar como se suceden en el tiempo diversas concepciones o
matices respecto a la definicion de las relaciones de fondo de tal modo
de produccion. A juicio de quien escribe es necesario hacer
principalmente referencia al Capital de Marx por un lado y al notable
texto de F. Engels, basado en gran parte en apuntes y extractos de
Marx!, “El origen de la familia de la propriedad privada y del
Estado”.

1.1. Caracteres del comunismo primitivo

La naturaleza del MPCP esta caracterizada por la ausencia de las
clases sociales y, como consecuencia, del Estado.
Lenin afirma?: “Hubo un tiempo en el cual el Estado no existia. El

aparecio donde y cuando aparecio la division de la sociedad en

! Apuntes y fragmentos da Levis H.Morgan, 1877; John Phear , 1880;
Henry Sumner Maine, 1875; “Sir John Lubnock, 1870 (las fechas indican
los afios de publicacion de los textos considerados por Marx).

2 Lenin, “Sullo Stato” (clase efectuada en la Universidad Sverdlov el 11 de
julio 191,https://www.marxists.org/italiano/lenin/1919/7/stato.htm)

18



clases, cuando aparecieron los explotadores y los explotados... Si
pretenden una obra cualquiera sobre la civilizacion primitiva
encontraran siempre descripciones mads o menos precisas, de las
referencias y algun recuerdo de tiempos que eran mds o menos
similares a un consumo primitivo, cuando la sociedad no estaba
dividida en poseedores de esclavos y esclavos. En aquellos tiempos
no existia el Estado... La historia demuestra que el Estado, como
especial aparato de coaccion de los hombres, surgio solo, donde y
cuando aparecio la division de la sociedad en clases... Poseedores de
esclavos y esclavos: he ahi la primera gran division en clases”.

El Estado por lo tanto es una expresidén necesaria de la aparicion
de las clases sociales y, en particular, de la manifestacion del
correspondiente inconciliable antagonismo. El Estado puede solo
aparecer’ por encima de una determinada sociedad pero, en su esencia,
es siempre el “Estado de la clase dominante”. Es una “maquina” al
servicio del dominio de una determinada clase social o de una
determinada alineacion de clases sobre el resto de la sociedad. En
primer lugar es una maquina burocratico-represiva y en segundo lugar
€s un conjunto, mas o menos extenso y desarrollado, de organismos y
aparatos para el ejercicio de la “hegemonia”.

Este concepto de Estado es valido universalmente. Vale también,
entonces, cuando es el Proletariado la clase dominante. En este ultimo
caso sin embargo, a diferencia de todas las precedentes sociedades
caracterizadas por la divisién en clases, el Estado representa los

3¢« .ist eine scheinbar iiber der Gesellschaft [el Estado estd aparentemente
por encima de la sociedad n.d.t] stehende Macht nétig geworden, die den
Konflikt ddmpfen, innerhalb der Schranken der ,Ordnung * halten soll...
[F.Engels citado por Lenin en Staat und Revolution, 1917, Marxist Internet
Archive]

19



intereses de la mayoria de la poblacion. El proletario ejerce su dominio
de clase en representacion de las masas populares junto a la mayoria
de la poblacién y obra en funcion de alcanzar el comunismo.

El MPCP, dado que esta caracterizado por la ausencia de las clases
sociales y del Estado, no admite distincion alguna en el plano del
trabajo social util entre “trabajo productivo” y “trabajo improductivo”.
En el MPCP el trabajo, como gasto en la produccion y en general en
la practica social de energias psico-fisicas por parte de los hombres y
de las mujeres, resulta entonces siempre necesariamente productivo.
El trabajo de las mujeres es por lo tanto productivo como el trabajo de
los hombres. El trabajo de las mujeres en el MPCP es una rama de la
produccion social a la par de todas las otras. En otros términos no
existe en tal Modo de Produccion una jerarquia fundada sobre la
division del trabajo o sea sobre la diferencia efectivamente material
relativa a las diversas ramas de la produccion. Cuando y donde el
MPCP inicia a elaborar funciones centralizadas y correspondientes
figuras sociales al servicio de la administracion y de la gestion comun
de obras necesarias a las actividades productivas de la comunidad,
estas funciones asumen a su vez un caracter productivo.

Aqui tenemos entonces un concepto de “trabajo productivo” o de
“productividad”, que es inherente al caracter comunista de las
relaciones de produccion. El trabajo socialmente util de los hombres y
de las mujeres en el MPCP es productivo por ser funcional a la
satisfaccion de las necesidades de la comunidad en su conjunto. Cada
trabajo especifico, siempre y cuando social, es entonces productivo.
Este concepto de “productividad” no tiene que ver, de por si, con la
cuestion del desarrollo de las fuerzas productivas, pero es inherente a
las leyes de fondo que regulan el MPCP. Junto al concepto de
“productividad” relativo a las “relaciones de produccion” tenemos sin
embargo otro concepto de “productividad” relativo a la produccion
misma. En tal caso se trata de la cuestion del desarrollo de las fuerzas

20



productivas. Mientras la cuestion de las relaciones de produccion
reviste un caracter historico-social, la cuestion del desarrollo de la
produccion, respecto al lado del desarrollo de las fuerzas productivas,
reviste un caracter por asi decir “ahistorico”, de tipo entonces
material-natural. El hombre, en otros términos siempre estara obligado
a desarrollar las fuerzas productivas y tal desarrollo se medira siempre
en términos de incrementos de la cantidad de bienes producidos
respecto a determinadas unidades de tiempo. Mientras el trabajo
social, desde este punto de vista, resulta mas productivo, mucho mas
amplia y diversificada serd la produccion de bienes y servicios
necesarios para el mantenimiento y la reproduccidn, bajo el perfil
material e intelectual de la sociedad.

Las relaciones de produccion comunistas, en lo que concierne a la
especifica condiciéon de la mujer, no podian por tanto concebir el
trabajo de la mujer como ‘“no-productivo”, o como “menos
productivo”, suponemos, de la actividad de la caza y de la pesca.
Ademas, el trabajo de la mujer era productivo no solo respecto a las
“actividades domésticas” y a otras actividades verosimilmente
entrelazadas con ellas como la “produccion de ceramica”, la
“actividad de recogida de productos naturales en los bosques”, etc.,
pero también respecto a la misma “reproduccion natural de la especie
porque ella requeria “tiempo” a la sociedad y entonces formaba parte
del uso y del gasto, socialmente util, de “energias psico-fisicas” de la
comunidad comunista. La actividad relativa a la reproduccion natural
de la especie era trabajo socialmente productivo. La productividad
comunista implicaba en si el principio del caracter productivo de la
actividad de las mujeres, entonces también el reconocimiento en
general de su trabajo, incluido el relativo a la especifica contribucion
a la reproduccion natural de la especie, como trabajo productivo.

Sin considerar todo esto no se podra comprender adecuadamente
la cuestion de la mujer y no se podrd entonces establecer

21



correctamente el problema de la lucha de liberacion de la opresion que,
desde hace varios milenios, caracteriza su condicién bajo varios y
decisivos puntos de vista.

1.2. Las contradicciones del comunismo primitivo
El MPCP presentaba al menos tres contradicciones:

- el MPCP estaba marcado por un nivel mas bien limitado de
desarrollo de las fuerzas productivas. Esto determinaba entre
otras cosas también un proceso evolutivo muy lento en el
tiempo.

- el MPCP era tal efectivamente solo a escala limitada, no era
en lo absoluto un sistema comunista organicamente difundido
a escala planetaria, sino solo un determinado conjunto de
comunidades comunistas relativamente autdbnomas.

- La division del trabajo entre hombre y mujer, dada
originariamente como inmediata expresion de diversidades
naturales, es fijada por el MPCP.

El MPCP, a causa de un nivel medio mas bien limitado de
desarrollo de las fuerzas productivas, podia satisfacer solo necesidades
mas bien elementales de la sociedad comunista y por afiadidura en
medida relativamente limitada. Mientras la productividad comunista,
por el lado de las relaciones sociales, igualaba todos los trabajos
volviéndolos funcionales a las necesidades sociales, por el lado de la
productividad unida al desarrollo de las fuerzas productivas no estaba
en grado de asegurar una adecuada satisfaccion de las necesidades
sociales. El impulso al incremento de la productividad relativa al
desarrollo de las fuerzas productivas contrastaba con el criterio de la

22



productividad comunista. Desde el punto de vista de la productividad
comunista no tenia sentido la distincion entre el “menor o mayor”
grado de desarrollo de la productividad del trabajo socialmente 1til.
Al contrario, desde el punto de vista del grado de desarrollo de las
fuerzas productivas tal distincion se presentaba de importancia vital
para la supervivencia y el desarrollo de la sociedad. En el caso de la
productividad comunista la “productividad” era, por asi decir, de tipo
cualitativo. Representaba una ley, un criterio de fondo que regulaba el
carécter y el funcionamiento de las relaciones sociales comunistas. En
el caso del desarrollo de las fuerzas productivas, la “productividad”
era en cambio indice de relaciones cuantitativas condicionadas por
factores como la evolucion de la técnica y de su aplicacion a la
produccioén, la acumulacion de los conocimientos, la adquisicion de
nuevas habilidades laborales, el incremento de la cooperacion entre
los miembros encargados de las diversas ramas de la produccion, etc.
Estos dos diversos conceptos de “productividad” remiten a relaciones
que, en determinadas condiciones histérico-sociales, entran en
conflicto en términos antagénicos. Un conflicto tal caracterizaba el
MPCP determinando poco a poco su disolucion. Es este conflicto
antagonico el que jugd un rol decisivo en la génesis de la opresion de
la mujer.

Las diversas comunidades comunistas primitivas, no pudiendo
plantearse como un sistema organicamente comunista, se
diferenciaban notablemente la una de la otra en dependencia de las
diversas condiciones geograficas, naturales, ambientales y climaticas.
En ciertos lugares una comunidad comunista era tendencialmente mas
estable, en otros mas amplia, en otros aun podia gozar de mejores
condiciones para las actividades productivas. A su vez una
determinada comunidad podia ser mas estimulada y por tanto
emprendedora con respecto a otras, en cuanto a la necesidad de
proveer la solucion del problema de elevar el nivel de satisfaccion de

23



las necesidades sociales, mientras en cambio otras comunidades
podian serlo menos. En otros términos, el MPCP era solo un conjunto
de comunidades comunistas y como tal regian condiciones materiales
muy diversas entre ellas. E1 MPCP era por tanto comunista solo en un
sentido mas bien limitado, o sea solo hasta cuando se permanecia en
los confines de una cierta comunidad, pero después cuando las
comunidades se relacionaban entre ellas, este caracter ‘comunista’
debia sustancialmente desmoronarse.

Las diferencias que las caracterizaban, en el plano de las
necesidades y de las tipologias de produccién, las empujaban a
emprender relaciones de intercambio entre los productos de los
reciprocos trabajos. Con la aparicion, atin marginal, de relaciones de
intercambio, las comunidades comunistas comenzaban a relacionarse
reciprocamente como productores privados. Esta era otra
contradiccion de fondo del MPCP que, desde el inicio comenzaba a
obrar por su disolucion. A largo plazo esta contradiccion intrinseca en
el MPCP no podia mas que repercutir en el interior de las comunidades
comunistas individuales contribuyendo a llevarlas a la ruina.

El comunismo primitivo no tenia ni siquiera las bases productivas
necesarias para emancipar al hombre y la mujer de la fijacion a una
originaria division del trabajo, que estipulaba y reproducia la
diferencia en forma general y por tanto no como expresion secundaria
de simples funciones naturales relativas a la procreacion y a las
primeras fases del crecimiento de la prole. Era por tanto verificable de
inmediato un relevante elemento de rigidez en la distincion entre las
ramas de la produccion social de la sociedad comunista primitiva. Tal
elemento de rigidez (debido a la contradiccion entre productividad
comunista y desarrollo de las fuerzas productivas), ain no asumiendo
en la relacion entre mujer y hombre un caracter antagonico,
determinaba de todos modos un vinculo de fondo. Un vinculo que, con
la disolucion del MPCP, es “sobredeterminado” en modo pesado y

24



decisivo por obra de la propiedad privada. Es la propiedad privada de
los medios de produccion, como veremos, la que transforma la rigidez
de la divisidn inicial del trabajo entre hombre y mujer en una relacién
antagonica.

1.3. El materialismo historico sobre la génesis de la opresion de la
mujer

El problema no radica solo en la cuestidén de la individualizacion
de las contradicciones de fondo que llevaron a la disolucion de la
comunidad comunista y con ella a la milenaria opresion de la mujer.
Resulta necesario también separar los diversos estadios de desarrollo
de la misma sociedad comunista primitiva y, con ellos, las diversas
formas asumidas por la disolucion de este modo de produccion
originario. Solo dando respuestas adecuadas a estas condiciones
relativas a la relacion entre las contradicciones del MPCP y las formas
relativas a su desarrollo y a sus resultados finales es también posible
enmarcar los principales pasajes relativos a la génesis de la opresion
de la mujer. Entonces solo sobre tal base puede volverse posible
demostrar en modo amplio, sistematico y del todo irrefutable la
naturaleza de la génesis de la opresion de la mujer. De todo esto el
marxismo estd hoy en grado de indicar, sobre la base del materialismo
histérico, solo las indiscutibles leyes de fondo y algunos rasgos
generales relativos a las diversas fases y formas del desarrollo y de la
disolucion del MPCP.Eso en el estado actual es, sin embargo,
suficiente para combatir las tesis reaccionarias propuestas por algunas

25



tendencias “marxistas™ y sobre todo para indicar el nexo que une la
lucha por la liberacion de las mujeres con el de la lucha por una
sociedad sin clases, por una sociedad comunista.

1.4. Causas de fondo de la disolucion del comunismo primitivo

Sintentizando, tenemos entonces las siguientes contradicciones de
fondo: 1) el comunismo primitivo podia basarse solo sobre un
desarrollo de las fuerzas productivas extremamente limitado y no
podia tolerar ningin incremento significativo; 2) el MPCP estaba
caracterizado por el hecho de ser “comunista” en el interior de las
comunidades individuales, pero no respecto a la relacion reciproca
entre las diversas comunidades; 3) la division del trabajo entre las
varias ramas de la produccion, a causa del bajo grado de desarrollo de
las fuerzas productivas, era inevitablemente mas bien rigida. La
primera forma en la cual tal division del trabajo tuvo modo de
presentarse fue la division entre la mujer y el hombre. En el plano
general el cardcter comunista de la produccion no podia discriminar
entre las varias ramas de la produccién bajo el perfil de su diversa
contribucion al suministro de trabajo 1til y a la produccion de valores
de uso. No podia por tanto promover o favorecer una jerarquizacion
entre tales ramas respecto a ordenacionesya dadas y que se
determinaron espontaneamente en funcion de las satisfaccion de las
necesidades elementales de la comunidad. El desarrollo de las fuerzas

4 Tendencias como las del feminismo socialista (que en sustancia asume
Kollontaj como relevante punto de referencia), del feminismo obrerista y neo-
obrerista (por ¢j. Silvia Federici) y de las variantes semi-obreristas (como por
ej. en Italia el llamado “feminismo proletario”). Respecto a tales tendencias
entraremos precisamente en el mérito, en algunos sucesivos capitulos de este
mismo texto.

26



productivas, si bien pueda haber sido lento en el tiempo, imponia
diversas diferenciaciones y nuevas jerarquias entre las diversas ramas
productivas, revolucionando las originarias ordenaciones espontaneas
y destruyendo los equilibrios.

Ademas la comunidad individual se contraponia como productor
individual privado a todas las otras. Aparecia entonces en su conjunto
como poseedor de una propia riqueza social. Cuanto mayor resultaba
el desarrollo de las fuerzas productivas en el interior de una
determinada comunidad, mucho mas todo esto debia presentarse, en
la relacion con las otras comunidades, como una relacion entre
propietarios privados reciprocamente desiguales. Todo esto se
entrelazaba con la diferenciacion entre las comunidades debida a las
diversas condiciones geograficas y ambientales. La consecuencia era
que la situacidon de cada una de ellas estaba caracterizada por un mayor
o menor grado de aislamiento y por tanto por una desigual frecuencia
e intensidad de los intercambios de los excedentes.

Aunque las comunidades en su interior se basaran esencialmente
en la autosuficiencia, eso no quita que también relativos incrementos
de productividad, debidos a la introduccion de instrumentos y técnicas
de produccion mas avanzadas, resultaban en grado de determinar
excedentes que podian eventualmente ser intercambiados en los
confines de las comunidades mismas. La logica del intercambio era
sin embargo incompatible con el MPCP y el intercambio en el exterior
no podia mas que suscitar en el interior de las comunidades una cierta
tendencia a la produccion para el intercambio. Cosa que a su vez
impulsaba a incrementar las fuerzas productivas en funciéon de la
produccion de productos utiles al intercambio, con consiguiente
impulso a una diversa jerarquizacion entre las ramas de la produccion
comunitaria. Dindmica que socavaba precisamente las bases del
MPCP.

27



Capitulo 2. MUJERES Y PRODUCTIVIDAD COMUNISTA

2.1. La productividad comunista

La producciéon comunista en el interior de las diversas
comunidades estaba al servicio de la satisfaccion de las necesidades
sociales a través de la reparticion, de hecho sobre la base igualitaria,
del producto del trabajo colectivo fundado sobre la propiedad comun.
En esto consistia la ley de fondo de la “productividad comunista”
como ley reguladora del MPCP. Sobre la base del dominio de tal ley,
en presencia, generalmente, de un bajo o bajisimo grado general de
desarrollo de las fuerzas productivas, no se podia ni siquiera
determinar una verdadera jerarquia entre las diversas ramas de la
produccion. Si se hubiera establecido e impuesto una determinada
prioridad, esto habria ido en detrimento de las otras ramas y se hubiera
traducido en la imposibilidad de responder a necesidades sociales tan
elementales como vitales. El resultado habria sido el de un
desequilibrio general que habria puesto en entredicho la misma
reproduccion social y por tanto la existencia de este tipo de sociedad.

Si por ejemplo el trabajo de las mujeres, el trabajo de procreacion’
y cuidado de la prole y, en general, el “trabajo doméstico” no hubieran

5 “El rol de las mujeres en el complejo mundo de creencias antiguas era de
Sfundamental importancia y no solo por el valore mdgico religioso, sino
también por la vida social, economica y politica de una cultura que parece
indicar una transmicion matriarcal del poder, donde el rol reproductivo
estaba unido a las necesidades fundamentales de las infraestructuras de la
sociedad” [cfr. llaria Vitali informa los datos de un estudio del arquedlogo
Cuenca y José de Leon sobre pinturas rupestres, estatuillas y otros hallazgos
arqueoldgicos de las islas Canarias comisionado del Museo Canarico en
https:// www.leggograncanaria.com]

28



encontrado en el MPCP la mas grande consideracion social, por lo
menos a la par, si no incluso superior, a las actividades de la caza y de
la pesca, la misma sociedad comunista no habria podido continuar
subsistiendo ni siquiera bajo el simple perfil de la misma
‘reproduccion natural de la especie’. En muchas civilizaciones
prehistoricas, si no en todas, las primeras divinidades por tanto
representaban la mujer®. El culto de tales divinidades se transmitid
por decenas de miles de afios, llegando a dejar relativas
“fosilizaciones”’también en algunas regiones de nuestro pais
hasta hace pocos siglos’, como por ejemplo la costumbre de

% “La tierra es en la tradicion [del imperio inca antes de la conquista

(alrededor de los arios Treinta del siglo XVI)] ... la madre comun; de sus
visceras nace no solo el alimento, sino el hombre mismo. La tierra prodiga
cada bien. El culto de “Mama Pacha” [la gran diosa madre, diosa de la
tierra, de la agricultura y de la fertilidad] es igual al culto del sol ...
hermanados los dos conceptos en la ideologia indigena, nace el agrarismo,
que significa propriedad comunitaria de los campos y religion universal del
astro del dia” [Jose Carlos Mariategui, Siete ensayos sobre la realidad
peruana, p.80, Einaudi Ed.1972].

7 Entre las innumerables fuentes que documentan esta realidad elegimos
incluir, del sitio mantenido por Caterina Brundu, un pasaje bello y eficaz:
“de la femineidad de Cerderia se podria hablar extensamente, ya sea de su
tierra con su archivo ilimitado de simbologias definitivamente femeninas,
que por su pueblo que conservo por ella una forma de leal respeto. Esta
devocion es bien narrada por el filme de Paolo Zucca “El hombre que
compro la luna” donde se quiere entrenar a un joven a convertirse sardo.
Cuando este ultimo pregunta a su “maestro” como son las mujeres sardas,
este le responde: las sardas no son mujeres, son reinas”. Las sardas
aparecen en pocos momentos pero pueden mover los astros, alzar las mareas,
curar las heridas y lo hacen con sus movimientos poéticos y sus miradas que
contienen el tempo. Son unas diosas en resumen, perfectamente conectadas
al universo. Si hablar de matriarcado en Cerderia quizas es osar demasiado,
lo que es cierto es que una matrifocalidad existio y con ella el legado de una
matrilinealidad que abre las puertas a muchas reflexiones”.
[https://www.feminasblog.com/lignaggio-femminile-delle-donne-sarde-la-

29



enterrar los muertos junto a pequenas estatuas representativas de
las divinidades femeninas.

2.2. El nexo que une a las mujeres a la lucha por el comunismo

La afirmaciéon de una jerarquia entre las varias ramas de la
produccion, o sea de un determinado orden de importancia y prioridad
entre las diversas esferas de la produccion y de la actividad
socialmente T1til, entraba en contraste con la “productividad
comunista”. El desarrollo de la produccion bajo el impulso de las
fuerzas productivas, que permitia comenzar a tener excedentes, estaba
por tanto destinado a establecer una jerarquia entre las diferentes
ramas de la produccion y a colisionar con el caracter del MPCP. Una
jerarquia entre las diversas ramas de la produccion social no podia mas
que contraponerse directamente a la posicion ocupada por la mujer en
la comunidad comunista.

matrilinearita/]. [El término familia matrifocal designa el sistema de
organizacion familiar, centrado sobre la madre y la familia materna, en las
Ameéricas negras: Antillas francesas, Jamaica, Estados Unidos ... Este
término acuniado por Raymond Thomas Smith se refiere a una definicion
precisa de no confundir con el matriarcado, que designa una verdadera y
propia ginocracia, cosa que no es el caso de la matrifocalidad. Las
sociedades que combinan ya sea una fuerte gestacion de matrifocalidad que
de matrilinealidad son designadas come tales. Para Nancie L. Solien de
Gonzalez, la familia matrifocal es “un grupo de parentela co-residencial que
no prevee la presencia regular de un hombre en el rol de marido-padre y al
interior del cual relaciones eficaces y continuadas principalmente entre
parientes de la misma sangre". La autoridad sobre la esfera doméstica es
esencialmente materna. El conyuge, a menudo pasajero, entra a formar parte
de la familia fundada por la  mujer.  https://it. frwiki.wiki/
wiki/Famille_matrifocale].

30



La actividad de la mujer representaba de hecho, dada la inevitable
rigidez del trabajo intrinseca en el MPCP, una rama de la produccion
destinada a sucumbir frente a los procesos de produccidon de
excedentes y de relativa redefinicion, en términos jerarquicos, de las
relaciones entre las varias ramas productivas. Sus servicios, incluido
por tanto el tiempo de trabajo empleado en la procreacion y en el
cuidado de la prole, junto al complejo de sus actividades domésticas,
no produciendo excedentes, se volvian escasamente productivos.

El criterio de la “productividad comunista” debia gradualmente
dejar el lugar a un criterio operante en sentido diametralmente
opuesto, el de la disminucion del tiempo de trabajo necesario para la
produccion de bienes que aseguraban la produccion de excedentes
intercambiables, en primer lugar, con otras comunidades. En el MPCP
el principio de la “productividad comunista” y el de la disminucion del
tiempo de trabajo necesario en la produccion de una cierta cantidad de
productos debian inevitablemente entrar en conflicto. Solo en el
socialismo y con mayor razén en el comunismo no se determina mas
una contradiccion antagonica entre estos dos diversos principios y la
mayor produccion en menor tiempo deviene la base de la misma nueva
“productividad comunista”. El comunismo como tal (ya sea el
primitivo o ya sea el que se deberd inevitablemente afirmar®, o sea la
sociedad sin clases) es portador de la “productividad comunista”. Pero
solo el socialismo y el comunismo sobre el cual procede hoy la lucha
de clases, a diferencia del MPCP, pueden realmente fundarse sobre la
ley de fondo que impone que el tiempo de trabajo empleado en las
diversas actividades humanas sea concebido en términos concretos
como empleo socialmente util de energias psico-fisicas

8 A través de la revolucion proletaria mundial la construccion del socialismo
y las Grandes Revoluciones Culturales contra las tentativas de la restauracion
capitalista.

31



independientemente de la especifica esfera de actividad. Entonces una
produccion social no solo relativa a la realizacion de bienes, sino
relativa a las mas variadas formas de actividades sociales e
intelectuales, que en el comunismo se vuelven simples funciones
particulares al servicio de la sociedad comunista.

En el socialismo y atin méas en el comunismo, cualquier actividad
social de las mujeres resultara subordinada al mismo principio valido
para todas las otras actividades sociales. La actividad relativa a la
reproduccion de la especie bajo el perfil natural asumira por tanto el
caracter social propio de cualquier otra actividad. Permanecera
probablemente también el inico y ultimo elemento de rigidez en la
general “division del trabajo”, dado que entonces el nivel de desarrollo
de las fuerzas productivas emancipara a las mujeres y los hombres de
cualquier fijaciéon a un rol cristalizado en la produccion social.

2.3. Liberacion de las mujeres como lucha por la “productividad
comunista”

La entera historia de las mujeres hasta hoy es la historia de la
génesis y de la completa disolucion, en el curso de varias miles de
afios, de la “productividad comunista” generada por el MPCP.
Andalogamente es la historia de la lucha por la afirmacion de una nueva
“productividad comunista”.

La historia de la sociedad humana hasta hoy estuvo caracterizada
por una larga fase del MPCP y por una fase sucesiva relativamente
breve marcada por el dominio de las sociedades de clase. La aparicion
de las clases tuvo origen por la afirmacion de la propiedad privada de
los medios de produccion (la tierra, los rebafios, los instrumentos de

trabajo, etc.) y por la consiguiente acumulacion privada de los
32



excedentes de la produccion. La historia de la opresion de las mujeres
es la historia de las sociedades fundadas sobre la supresion de la
“productividad comunista” y sobre la opresion de clase. La liberacion
de las mujeres requiere la afirmaciéon de la sociedad socialista’. En
ultima instancia la opresion de la mujer desaparecera del todo solo con
la plena afirmacion de una “nueva productividad comunista”, con la
plena abolicién de las clases sociales. Las mujeres, desde el punto de
vista del materialismo historico, estan interesadas en el comunismo
tanto como el proletariado. La cuestion de la liberacion de las mujeres
de su opresidn es un lado de la afirmacion del proletariado como clase
dominante y de su extincion en el marco de una sociedad sin clases.
No es y no puede ser en ultima instancia nada diverso de la cuestion
de la lucha por el comunismo. Es articulaciéon y parte integrante y
decisiva de esta lucha.

En una sociedad dividida en clases, las mujeres de las clases
reacionarias asumen regularmente el punto de vista de los intereses de
la propia clase y por tanto también cuando se oponen a la opresion de
las mujeres, lo hacen solo respecto a algunos lados, a algunas
cuestiones y, mientras hacen esto, se alinean con un sistema social que
reproduce sobre un plano general la opresion de las mujeres.
Consecuentemente las mujeres de la burguesia (el feminismo burgués
y pequefio-burgués) usan la cuestion de la opresion de la mujer para
dividir el proletariado y para oponerse enérgicamente a la revolucion
proletaria y al socialismo.

La lucha por la liberacion de las mujeres es parte de la revolucion
proletaria y en el socialismo de las Grandes Revoluciones Culturales
proletarias por la transicion al comunismo. Sin la centralidad de la

9 Primera y Uinica sociedad de clase fundada sobre los intereses de las masas
populares, sobre el dominio de la mayoria sobre la minoria y sobre el
principio de la lucha por el comunismo.

33



lucha por el socialismo y por la “productividad comunista” la bandera
de la lucha por la liberacion de la mujer es en el mejor de los casos
confusion ideoldgica y en el peor una bandera de las mujeres de la
burguesia y de la pequefia burguesia privilegiada para combatir al
proletariado. Para alimentar entonces las contradicciones entre las
mujeres y los hombres de las clases oprimidas y explotadas, con el
objetivo de volver las relaciones lo més antagdnicas posibles, con el
fin de disgregar procesos y organizaciones colectivas que se mueven
en la direccion de la construccion del partido por la revolucion
proletaria y por la instauracion de un Nuevo Estado sobre la via del
socialismo.

El criterio de la lucha por la afirmacion de la “productividad
comunista” es el tnico criterio realmente decisivo como guia de la
lucha por la liberacién de las mujeres. Todos los otros son criterios
complementarios, en parte secundarios, en parte incluso superfluos.
La diferencia entre las comunistas y las feministas, se presenten o no
como “marxistas”, “anticapitalistas”, “proletarias”, es entonces una
irreductible diferencia de clase, de concepcion del mundo, de
programa, de praxis.

2.4, La reparticion comunista de los productos del trabajo y la
reparticion de forma privada

El MPCP como tal imponia la distribucién de los eventuales
limitados excedentes sobre una base groseramente igualitaria'®. En el

10 Esta reparticion podia ocurrir en forma directa en el plano de la reparticion
de los productos de la caza, de la pesca, de la cria de ganado o, en un estadio
superior del comunismo, como trabajo de un determinado nucleo familiar
sobre una parcela de tierra dejandoles la posesion, sobre bases igualitarias,
por la comunidad. Esta ultima mantenia de todos modos la propiedad

34



propio interior no admitia entonces el intercambio entre valores de uso
relativos a tales excedentes. Las relaciones de produccion comunistas
tendian a obstaculizar la posibilidad de que los eventuales excedentes
se tradujeran directamente en formas de propiedad privada en el
interior de la comunidad.

El MPCP era sin embargo tal solo en el interior de las
comunidades indiviuales. Estas se contraponian entre ellas como
productores privados. Por tanto inicialmente los excedentes, aunque
pudieran resultar limitados por importe y extension, eran también
intercambiados a lo largo de la linea de confin entre las diversas
comunidades. En tal modo emergia y se desarrollaba una especifica
relacion social, como la representada por el intercambio, que iba a
contradecir en ultima instancia las leyes y el espiritu de las
comunidades comunistas.

Con el intercambio en los confines de las comunidades venia
progresivamente introducida una nueva ley economico-social
caracterizada por el principio de la produccion no por el sustento de
formas igualitarias de los miembros de la comunidad, sino por el
intercambio de valores de uso. Por muy marginal que pudiese resultar
inicialmente el rol de tal produccion en funcion del intercambio de los
valores de uso, en este modo venia introducido un principio que ponia
en primer plano el caracter de productor privado de la comunidad
individual. Asi el intercambio se volvia un intercambio de mercancias
en funcion de la obtencion de valores de uso. Nuevos productos eran
obtenidos no a través del trabajo directo de la comunidad, sino a través
del intercambio con otros productos del trabajo. La aparicion y la
extension del intercambio en el plano de las relaciones entre las
diversas comunidades llevaba a quebrar, gradualmente con resultados

impidiendo la manipulaciéon o sea la cesiébn a otros miembros de la
comunidad.

35



catastroficos, una de las leyes de fondo del MPCP, esa de la reparticion
igualitaria de los productos del trabajo comunitario, sustituyendo con
ella, aunque en manera marginal para toda una larguisima fase
histoérica, el principio de la reparticion de los productos obtenidos por
el intercambio. Por toda una larga fase, los productos obtenidos con el
intercambio continuaron a su vez siendo redistribuidos de forma
igualitaria entre los miembros de la comunidad, pero la mediacion del
intercambio, rompiendo la directa reparticion igualitaria de los
productos del trabajo, introducia por primera vez en la historia de la
humanidad la posibilidad de que los productos obtenidos con el
intercambio fuesen repartidos sobre la base del criterio de la propiedad
privada de los medios de produccion.

2.5. Aparicion de la propiedad privada y disolucion de la sociedad
comunista

Mientras los intercambios se volvian efectivamente mas amplios e
intensos mucho mas esta simple posibilidad debia terminar por
traducirse en realidad. Esto, en particular, alla donde las condiciones
geograficas, ambientales, climaticas permitian y favorecian todo esto.
Los excedentes intercambiados con otras comunidades debian al final
traducirse asi en una posesion de nuevos productos, que se
presentaban como forma de un nuevo tipo de riqueza social. Las ramas
de la produccion que generaban excedentes para el intercambio
terminaban por presentarse como condicidn necesaria para la
apropiacion de esta nueva forma de riqueza social.

Lentamente, pero progresivamente, estas ramas debian emerger
entre las otras ramas de la produccién social comunista. Se realizaba
asi un orden jerarquico entre las ramas de la produccion en detrimento

36



del principio de la productividad comunista de la equivalencia entre
los trabajos en base a su funcionalidad, a la satisfaccion de las
exigencias y de las necesidades sociales, a su utilidad. Esta nueva
jerarquizacion entre las ramas de la produccion tendia a favorecer el
primado de las ramas de la produccion ocupadas en el intercambio
para la obtencién de otros valores de uso. Las mercancias adquiridas
a través del intercambio, en vez de que a través de la directa actividad
productiva, iban asi a acumularse en las manos de los productores de
tales ramas de la produccion. De hecho, por un lado las ramas de la
produccion ocupadas en el intercambio empezaban a diferenciarse de
las otras ramas empefiadas en la distribucion igualitaria de los
productos del trabajo; por el otro lado se determinaban ahora todas las
condiciones para que los productos obtenidos con el intercambio
empezaran a estacionarse en las manos de determinados productores
de determinadas ramas de la produccion, terminando con el tiempo en
transformarse en una acumulacion de riquezas privadas.

Los prisioneros de guerra, que eran generalmente integrados a las
actividades productivas de las comunidades comunistas, empezaron a
ser usados para el trabajo en las ramas de la produccion dedicadas al
intercambio y los propietarios de esclavos se apropiaban entonces de
ulteriores tipologias de wvalores de uso, que en la antigiiedad
constituian la forma de la riqueza social. Consolidada la propiedad
privada de los excedentes de los valores de uso obtenidos con el
intercambio, por un lado el sistema del intercambio comenz6 a
penetrar también en el interior de las comnidades; por el otro se revelo
como el sistema de esclavitud pudiese multiplicar la produccion de
excedentes ya sea dirigidas al intercambio, ya sea destinadas a
incrementar las riquezas privadas. La esclavitud podia complementar
los intercambios e iniciar a predominar ampliamente sobre tales
relaciones, por estar en grado de producir un verdadero y propio plus-
producto social para ventaja de los propietarios de esclavos.

37



De este modo, de la sociedad comunista no quedaron mas que
residuos y las desigualdades economico-sociales se convirtieron
orgdnicamente en desigualdades de clase, base del surgimiento y de la
formacion del Estado. Sabemos ya que las mujeres fueron las primeras
en sufrir el contragolpe de tales transformaciones.

2.6. F. Engels sobre la génesis de la propiedad privada

Al inicio del Capitulo IX del texto “El Origen de la familia, de la
Propiedad privada y del Estado”, F. Engels aclara que para explicar
la disolucion del MPCP y el nacimiento de la propiedad privada “El
Capital de Marx nos serd tan necesario como el libro de Morgan”"’
(p.613). En las comunidades comunistas “no hay lugar para el
dominio y para la servidumbre”, esto segun Engels “constituye su
grandeza, pero también su limite” (p.613, citado).

El nacimiento de la propiedad privada se presenta en sus albores
solo como resultado de una diversa division del trabajo y
precisamente, dice Engels, esto se determina con la domesticacion y
la cria del ganado (p.614). “Tribus de pastores se separaron de la
restante masa de barbaros: primera gran division social del trabajo.
Las tribus de pastores producian viveres no solo en cantidad mayor
respecto a los otros barbaros, sino también de diversa calidad. Esas
tribus tenian respecto a las otros no solo mas leche, lacteos y carne,
sino también pieles, lana, pelo caprino e hilos y tejidos que
aumentaban con el aumento de la calidad de la materia prima. Con

! Marx-Engels Obras Completas XX VI (La ciudad del sol, mayo
de 2020; el volumen incluye entre otros los Cuadernos etno-
antropologicos de Marx y El origen de la familia, de la propriedad
privada y del Estato de Engels).

38



eso se vuelve posible por primera vez un intercambio regular. En los
estadios anteriores podian ocurrir solo intercambios ocasionales...
pero ahora después de la separacion de las tribus de pastores,
encontramos ya existentes todas las condiciones para el intercambio
entre los miembros de tribus diferentes... el principal articulo que las
tribus de pastores ofrecian a cambio a los vecinos era el ganado, él
se volvio la mercancia en base a la cual eran valoradas todas las
otras, y que en cualquier parte era aceptada gustosamente en el
intercambio con esas, en breve el ganado asumio la funcion de dinero
y ya en este estadio era usado como dinero. Tal era la necesidad y la
rapidez con la cual se desarrollaba ya al inicio del intercambio de las
mercancias, la necesidad de una mercancia-dinero” (p.615). “Se
sentia la necesidad de introducir nuevas fuerzas-trabajo. La guerra
las proporciond y los prisioneros de guerra fueron trasnformados en
esclavos. La primera gran division social del trabajo... lleva consigo
necesariamente la esclavitud. De la primera gran division social del
trabajo nacio la primera gran division de la sociedad en dos clases,
amos y esclavos, explotadores y explotados” (p.616).

Las tribus dedicadas inicialmente a la cria de ganado eran
prevalentemente noémadas, por tanto entraban facilmente en relacién
con varias comunidades de tipo sedentarias. Por tanto tales tribus
desarrollaban un rol de primer plano en el desarrollo de los
intercambios, hasta la misma introduccion de una primera forma aun
particular de dinero, representada precisamente por el mismo ganado.
Los excedentes del consumo de las tribus, una vez canalizadas al
sistema de los intercambios, se transformaban en riqueza social para
los productores de las ramas relativas a tales excedentes, generaban la
propiedad privada e impulsaban a incrementarla. Esto se traducia en
la necesidad de encontrar nuevas fuerzas laborales y relativamente en
grandes cantidades. De aqui surge precisamente la formacion de la
esclavitud.

39



Capitulo 3. ESTADIOS Y LINEAS DE DESARROLLO DEL MPCP

3.1. Tres estadios del comunismo primitivo

El comunismo primitivo fundado sobre la propiedad comun de los
medios de produccion y sobre el trabajo cooperativo tenia en si
también relevantes antidotos para la penetracion de relaciones basadas
en la propiedad privada en el ambito de la comunidad individual. Estos
antidotos no eran otra cosa sino las mismas relaciones de produccion
y de propiedad comunistas que, como tales, desarrollaban un potente
rol de contracorriente a la aparicion y al desarrollo de la propiedad
privada. Esta contracorriente era mucho mas fuerte y decisiva mientras
la comunidad comunista estaba menos implicada en los intercambios
y en su extension. Lo que entonces diferenciaba las variadas
comunidades comunistas bajo el perfil geografico, ambiental,
climatico, etc., las diferenciaba también bajo el perfil de las
condiciones mas o menos favorables al desarrollo de los intercambios
entre diversas comunidades. Estas diferenciaciones explican la
diferencia entre las formas fundamentales asumidas, después de una
cierta fase inicial, por el MPCP.

Una vez entradas en una primera fase de expansion, las
comunidades comunistas podian, en una segunda fase intermedia,
seguir sucesivamente dos vias evolutivas diversas, si bien ambas van
a desembocar, en una sucesiva y tercera fas,e que acarrean su
decadencia y disolucion del MPCP.

El curso completo, relativo al pasaje de la primera a la tercera fase
del MPCP, podia sin embargo completarse solo cuando no intervenian
factores externos a la comunidad. Factores que, por ej., podian
intervenir con resultados catastréficos antes del inicio de la natural
fase de disolucion y decadencia, haciendo entonces precipitar una

40



sociedad comunista atin suficientemmente floreciente en el abismo del
exterminio en masa y de un esclavismo impuesto con la fuerza de las
armas. Esto podia ocurrir sin que resultaran maduras, bajo el perfil del
desarrollo de las fuerzas productivas, las condiciones para el paso del
MPCP a una fase social efectivamente superior.

De tal modo, en el caso de la intervencion de tales factores, la
supresion violenta de las sociedades comunitarias caracterizadas por
una segunda fase aun evolutiva del MPCP se traducia necesariamente
en un doble dafio: 1) el dato en si relativo a tal evento catastrofico; 2)
la imposibilidad de conseguir un auténomo desarrollo de las fuerzas
productivas necesarias para el paso al sistema esclavista. Como es bien
evidenciado por el materialismo histérico, el MPCP, a pesar de que
haya marcado una fase ejemplar a cuyos principios la humanidad
deberd regresar sobre bases materiales infinitamente mas ricas y
desarrolladas, debia necesariamente, llegado a un cierto punto,
volverse reaccionario. Cuando estaba caracterizado por un libre
desarrollo, por tanto terminada la segunda fase expansiva y generadas
entonces todas las condiciones materiales necesarias para el paso a un
diferente y superior modo de produccion, debia necesariamente obrar
como un freno al desarrollo de las fuerzas productivas y por tanto
obstaculizar el relativo proceso historico y econdmico-social.

3.2. Diversas lineas de desarrollo del comunismo primitivo

Los elementos que hasta aqui fueron considerados llevan a la
necesidad de profundizacion de la cuestion de las diversas lineas que
se desenvuelven en el curso de la evolucion del MPCP.

Una primera linea es la relativa a la irrupcion de Estados
reprentantes y portadores de modos de produccion mas desarrollados,

41



que pone en discusion la misma supervivencia de las sociedades
basadas en un estadio aun parcialmente expansivo del MPCP. En tal
caso tenemos una interrupcion de esta fase especifica del desarrollo de
la humanidad que abre una evolucidn particularmente favorable a un
curso sucesivo que desembocara generalmente en la afirmacion del
“capitalismo burocratico™'2.

Una segunda linea es relativa al libre desarrollo de las sociedades
comunitarias. En efecto a su vez ella se bifurca. En tal caso la
distincion esta entre el curso de esas comunidades comunistas menos
implicadas, por motivos geograficos, climaticos, ambientales, etc., de
los procesos de extension y desarrollo de los intercambios, y el curso
de esas sociedades en cambio, mas abiertas a tales intercambios y por
tanto mas sujetas al desarrollo de la afirmacion de las primeras formas
de propiedad privada, con un paso al esclavismo relativamente veloz.
Mientas en el primer caso tenemos un desarrollo que tiende a
introducir solo muy lentamente elementos del Modo de Produccion
Esclavista, en el segundo caso el paso se desarrolla en tiempos mucho
mas cercanos y en formas mas radicales.

12 “Entrevista al Presidente Gonzalo del Partito Comunista del Peru
“(http://www.pagina-libre.org/MPP-
A/Textos/PCP1989/Entrevista 5.html). Victor O.Martin Martin “El
concepto de capitalismo  burocratico”  (https://gisas.webs.
ull.es/Eventos/2011_Seminario CB/004.pdf). Nueva Hegemonia, La
tesis del capitalismo burocrdtico es una tesis marxista-leninista-maoista
(presentacion a cargo de Nuova Hegemonia del documento del Partito
Comunista de Brasil-Franja Roja, en www.nuovaegemonia.com)..

42



3.3. La lucha contra las teorias liberales relativas al comunismo
primitivo y al origen del Estado

El materialismo historico afirma la necesidad de una adecuada
consideracion, en el plano tedrico, de la cuestion de los estadios y de
las formas de desarrollo y decadencia del MPCP. Considera como
reaccionarias las teorias sobre la evolucion del MPCP, que provienen
del liberalismo burgués y del materialismo mecanicista, positivista y
sociologista y considera plenamente actual y de gran relevancia
politica la lucha tedrico-ideologica contra su perdurante actual
influencia.

Estas teorias burguesas, sean ellas liberales de derecha o
pseudomarxistas se caracterizan por el hecho: a) de confundir un
estadio aun relativamente expansivo del MPCP con un tercer estadio
caracterizado por su decadencia y disolucion, b) de considerar en
ultima instancia como un progreso histérico y econdmico-social la
irrupcion violenta de las conquistas Espafiolas, Portuguesas, etc., en el
marco de las sociedades comunistas, caracterizadas por un grado aun
expansivo de desarrollo del MPCP.

Respecto al primer punto, caen en el error de considerar
histéricamente y economicamente superadas una serie de formaciones
econdémico-sociales que, en realidad, tenian aun caracteres
progresivos ya que eran susceptibles, sin excesivos conflictos internos,
a posteriores desarrollos de las fuerzas productivas!®.

13 Se trata per €j. del mismo enfoque teérico y metodoldgico que equipara el
absolutismo feudal con su fase terminal de decadencia y disolucion y que por
tanto no individualiza en la afirmaciéon del absolutismo un estadio
relativamente progresivo. Esto por tanto ya sea respecto al precedente estadio
de desarrollo, o ya sea precisamente respecto al tercer estadio de crisis

43



Respecto al segundo punto, hacen propia la teoria segin la cual
los imperios coloniales en América Latina y en Centro-América
hubieran abierto el camino a un desarrollo social que hoy resultaria
plenamente capitalista en el plano de la afirmacién del capitalismo
industrial (llegando asi a negar la formacion y la existencia del
Capitalismo Burocratico en tales areas continentales). De tal modo
terminan por hacer propia y por reproducir una visidon que responde
doblemente a los intereses del semi-feudalismo y del imperialismo.

Tales concepciones se acompaiian generalmente a la atribucion de
un caracter estatal a la organizacion relativamente centralizada de una
serie de comunidades comunistas. Esto con la consecuencia de
contribuir a la fundacién de una teoria revisionista (Estado como
expresion de la “sociedad civil”) y trotskista (Estado bonapartista) del
Estado entendido como organizacion burocratica por encima de la
sociedad. Eso implica la negacion de las tesis de fondo del marxismo,
segun las cuales el Estado puede ser solo expresion de clases sociales
antagonicas entre ellas y por tanto solo un producto de un antagonismo
efectivo. Un clasico ejemplo de estas concepciones liberales y
trotskistas acerca de la génesis del Estado en el interior de la sociedad
antigua es la tesis del Estado Tributario, fundada sobre la inversion de
la relacidn entre formacion de la propiedad privada y el surgimiento
de las desigualdades de clase. De hecho se trata de teorias que
interpretan la génesis del Estado como un evento originario fundado
sobre la existencia de funciones sustancialmente relativas a una
gestion administrativa.

terminal. Vale la pena subrayar como el estadio relativo al aboslutismo
feudal, represente, segiin la teoria marxista-leninista de A. Gramsci, un
eslabon ausente en el desarrollo histérico y econémico-social de lo que se
volverd, a partir de 1861, la “nacién italiana”. Esto con relativas decisivas
consecuencias acerca de los caracteres estructurales de atraso del sucesivo
desarrollo capitalista e imperialista.

44



Segun tal tesis el Estado, considerado en si como “maquina
burocratica”, habria hecho auténomamente su aparicion sobre la
escena historico-social como maquina de extorsidon de tributos para
danar a las comunidades y para ventaja de la “burocracia estatal”. Las
tesis pseudomarxistas integran el todo sosteniendo que, con el
consiguiente desarrollo y crecimiento de las “capas burocraticas”, se
habria desarrollado una propiedad privada sobre cuya base se habrian
podido implantar y generalizar las relaciones esclavistas. Esto a través
del mecanismo de la reduccion en esclavitud de los campesinos no
mas en grado de corresponder a los tributos solicitados por el Estado.

3.4. Para una sintesis: la lucha tedrica contra las teorias liberales de
derecha y de “izquierda”

Estas teorias son apologetas de la disolucion del comunismo
primitivo por obra de mas “progresistas” modos de produccién, entre
los cuales esta por ejemplo el esclavismo y el modo de produccion
feudal y por tanto, de hecho, sostenedoras de un presunto caracter
progresivo de las conquistas del siglo dieciséis y, sucesivamente, del
colonialismo capitalista y del imperialista. Entonces se traducen en
general, y no solo respecto a los paises objeto de las conquistas
espafiolas y portuguesas, en las teorias que sostienen la tesis del
progresivo desarrollo capitalista industrial al interior de los paises
oprimidos por el imperialismo y por el gravamen semifeudal. Se trata
de tomar distancia del falso “materialismo histdrico” del revisionismo
socialdemocratico y de sus variantes mecanicistas oportunistas de
“izquierda”. Este revisionismo no hizo otra cosa que radicalizar, ain
si fue en modo formalmente critico, el punto de vista liberal. Este falso
“Materialismo historico” se perpetta hoy a partir de aquel de impronta

positivista, socialdemocratica y tipico de la segunda internacional
45



presente hasta las primeras décadas del siglo pasado. En Italia el
togliattismo, a partir de la II guerra mundial, represent6 una version
particular de tal “materialismo histérico”, desembarcando en la
formacion de un verdadero y propio bloque intelectual crociano-
revisionista. Al terminar los afios Cincuenta se impuso una nueva
forma de tal “materialismo” de tipo sociologista, empirista-
cientificista y subjetivista. Tuvimos asi esa forma de “materialismo
historico” que caracterizé la “Nueva Izquierda” y que se extendio en
los decenios sucesivos caracterizando y condicionando los
movimientos y las luchas potencialmente revolucionarias de ese
periodo. En la piel de la “Nueva Izquierda” se afirm6 asi una
“marxismo critico” indisolublemente conectado a tendencias como el
obrerismo, el trotskijsmo, el bordiguismo y el sindicalismo
revolucionario, etc. Mao decia que para derrotar realmente las ideas
erradas se necesita pasarles por arriba con la escoba. Hasta hoy en
nuestro pais, respecto a las cuestiones que estamos enfrentando, esto
realmente no ha sucedido atn.

46



Cap. 4. SOBRE LA TEORIA DEL MODO DE PRODUCCION
ASIATICO

4.1. La forma asiatica de la disolucion del comunismo primitivo

En el MPCP como tal no podia darse una acumulacion privada de
las “riquezas”al interior de uno' o mas puntos de las mismas
comunidades. La ausencia o la limitada extension de los intercambios,
asi como el importe relativo de los mismos bajo el perfil cuantitativo,
era una caracteristica general tipica de la fase expansiva del MPCP.
No podia traer una acumulacion de “riquezas” privadas al interior de
las comunidades comunistas y, como consecuencia, no podia ni
siquiera determinarse un proceso de disolucion del MPCP. No podian
formarse las clases sociales y no podia surgir el Estado. No subsistian
entonces condiciones que pudieran llevar a la transicion hacia el Modo
de produccion esclavista [MPS]'®. Una limitada extension de los
intercambios en una fase aun expansiva o aun relativamente madura

4 Ya consideramos criticamente, en los parrafos precedentes, la tesis que ve
la afirmacion de la propiedad privada como consecuencia de una
acumulacion de las riquezas, en términos de cantidad y variedad de valores
de uso diversos, para ventaja de las capas de las “instituciones” que se
constituyeron para responder a unas funciones centralizadas del gobierno de
las comunidades comunistas (por ej. las obras de irrigacion al servicio de la
entera comunidad, la “busqueda cientifica”, la transmision de los
conocimientos, la guerra).

15 “En el mundo antiguo la influencia del comercio y el desarrollo del capital
comercial desembocan siempre en la economia esclavista” [Marx, El
Capital, 111, Ed. Riuniti, Roma, 1974, p.397].

47



del MPCP se traducia en el hecho de que eventuales excedentes fueran
reinvertidos en modo comunitario y por tanto al interior de las mismas
comunidades. En determinadas circunstancias relativas a un cierto
grado de aislamiento se desarrollaron entonces formas sociales
comunistas capaces de reproducirse con escasas modificaciones por
milenios hasta quebrarse, aun antes de haber entrado en una fase de
decadencia, en el impacto violento con otros sistemas de produccion.
Terminando asi por ser disgregadas, disueltas o incluso parcialmente
englobadas'®, al interior de sistemas economicamente mas avanzados.
Esta es precisamente una linea de evolucion unida a las conquistas
coloniales espafiolas y portuguesas del siglo XVI.

Distinto es sin embargo el caso de la linea asiatica de la fase
terminal del MPCP. En tal caso tenemos solo el hecho de que el
completamiento de la transicion del MPCP al MPS ocurre en forma
natural o sea sin sucumbir en el conflicto con las potencias coloniales
como precisamente ocurrid en América Central y Latina. La linea
asiatica se caracteriza entonces solo por un proceso de disolucion del
MPCP mucho mas lento del que caracterizo, por ¢j., la linea evolutiva
que se determin6 en Europa'’.

16 Mariategui, haciendo un paralelo entre la economia peruana en particular
en la region andina de los afios Treinta del siglo pasado y aquella de Rusia de
finales del siglo XIX afirma: “Del mismo modo el feudalismo dejo sobrevivir
las comunidades rurales en Rusia, pais con el cual es siempre interesante
hacer un paralelismo porque estos paises agricolas y semifeudales se
acercan mds a su proceso historico [relativo a Peru, ndr] que a aquel de los
paises capitalistas del Occidente” (citado, p.89).

17 La teoria de Gramsci de la Revolucion-Pasiva relativa a las formas que
pueden ser asumidas (regresivas o progresivas) por la transicion entre
diversos modos de produccion puede representar una referencia util para el
estudio y el tratamiento de estas cuestiones.

48



La transicion al MPS se determina entonces en una forma mas bien
regresiva respecto a la representada por la forma europea. En el primer
caso la formacion de las desigualdades sociales ocurre sobre la base
de la disolucion de un MPCP parcialmente cerrado a los intercambios
con otras comunidades, caracterizado principalmente por relaciones
agricolas que pudieron mantenerse por fases temporales prolongadas,
desarrollando organizaciones sociales centralizadas relativas a
espacios econdomicos delimitados por confines geograficos
particularmente extendidos. El desarrollo de las desigualdades debido
a los intercambios con otras comunidades, que lleva a la disolucion de
estas sociedades comunitarias, se determina con gran lentitud. La
propiedad privada surgida en varios puntos de la comunidad, con la
relativa formacidon de una clase de propietarios de riquezas sociales,
retroactia sobre las organizaciones institucionales centralizadas de las
comunidades llevando a su transformacion en efectivos aparatos
estatales. En maquinas burocratico-militares operantes por tanto al
servicio de los intereses de estratos sociales ya dominantes bajo el
perfil econdmico que necesitan la coaccion ejercida por aparatos
estatales para mantener tal dominio. La afirmacion del sistema
esclavista en funcion del incremento de las riquezas para los estratos
sociales privilegiados es asi alimentado gracias al uso de la violencia
ejercida por el Estado. Este marco estatal tiende sucesivamente a
volverse entonces la base de formas feudales diversas de aquellas
europeas.

La linea asiatica probablemente caracterizd Asia en su complejo y
no solo la India, ya que parece que hayan existido relevantes
diferencias, respecto a las formas de la génesis y del desarrollo del
feudalismo, entre la misma India y China. Sigue, al menos en parte,
la linea asiatica también el proceso que llevara al feudalismo
autocratico ruso y aquel que se determinara en los paises restantes de
Europa Oriental.

49



Japon sigue un camino propio. No se puede en absoluto hacer
volver el desarrollo econdémico-social de tal pais en la linea
caracteristica del desarrollo asidtico. De hecho en sus pasajes
sucesivos, el tipo de transicion econdmica caracteristica de Japon
puede ser comparado a la forma de transicion alemana entre
feudalismo y capitalismo. Las persistentes formas politicas feudales
de Japdn como precisamente de la misma Alemania, eran al menos en
parte regresivas, pero no el contenido econémico capitalista que se
desarrollaba bajo tales formas y que llevd sucesivamente a la
formacion de una relevante potencia imperialistas.

4.2. Para la critica de la teoria del Modo de Produccion Asiatico

El planteamiento que aqui se propone choca por tanto con otro
cierto planteamiento en ultima instancia revisionista, lleva a sostener,
utilizando algunos pasajes de los bosquejos de Marx'8, que no se trata
de una cuestion de lineas diversas de evolucion y disolucidon del
comunismo primitivo, sino del surgimiento de un nuevo Modo de
produccion no mas comunista pero tampoco esclavista: el llamado
“Modo de produccioén asiatico” [MPA) caracterizado por la presencia
y por el rol despdtico de una casta burocratica que se consitituy6 en
Estado, atin permaneciendo la ausencia de una division de la sociedad
en grupos sociales caracterizados por intereses antagonicos.

18 “Sobre las sociedades precapitalistas” (Feltrinelli, 1970)

50



Puesta en estos términos la teoria del MPA!" se presenta como una
tentativa de fundar una concepcion anarco-liberal® y trotskista del
Estado concebida como intrinsecamente “totalitaria” y “reaccionaria”,
con el relativo deterioramiento de la relacion entre la génesis de las
clases sociales y la del Estado. Este ultimo, cristalizandose, habria sido
precisamente el artifice del nacimiento de la divisién de la sociedad en
clases en las sociedades caracterizadas por el llamado MPA.

La formacion de un régimen comunista caracterizado por la
centralizacion de las funciones de gobierno en las manos de una clase
representativa de los intereses de la comunidad es asi interpretado
como formacién de un primer embridn estatal que, una vez que
constituido, habria iniciado la imposicion de tributos de variado tipo a
la misma comunidad en funcion de la salvaguardia y del
enriquecimiento de tal capa emergente.

Este tipo de concepciones antimarxistas son obviamente
funcionales a la definicion de una linea interpretativa llevada a
sostener una teoria revisionista del Estado apta para interpretar no solo
el MPA, sino también fendmenos como esos representados por el
fascismo e incluso esos relativos a la restauracion del capitalismo en
la URSS y en China.

4.3. Las tesis de Jose Carlos Mariategui y Alberto Passos Guimaraes:
breve nota sobre las comunidades comunistas en Ameérica Latina

19 Véase por ej. el reconocido texto de Softi Gianni, “El modo de produccion
asiatico”, (Pequeiia biblioteca Einaudi, 1969).

20 Piénsese en las disposiciones semi-andrquicas y consejistas de Aleksandra
Kollantaj, principal dirigente de la fraccion antileninista de la Oposicion
obrera.

51



Es errado considerar que las comunidades comunistas primitivas
no pudiesen elaborar, sin dar vida a algin aparato estatal, funciones de
gobierno centralizadas®' capaces de promover la constitucion de
especificas “capas” especializadas (“técnicos” encargados de la
construccion de obras de relevancia colectiva, “expertos” diputados en
la transmision de los conocimientos, guerreros, etc.). Por mucho que
tales funciones pudieran asumir formas autoritarias en vez de
democraticas, es erroneo ver en todo esto el surgimiento embrional de
un aparato estatal o la delineacion de una primera manifestacion de la
divisién en clases de la sociedad.

El surgimiento de la divisiéon en clases de la sociedad es un
producto de la disolucion del comunismo primitivo que, de por si,
nada tiene que ver con una division del trabajo que, a causa de la
limitada productividad general del trabajo??>, en determinadas
condiciones, se fija dando lugar a “capas” encargadas de funciones de
gobierno. Tales formas, lejos de ser parasitarias como en el caso de los
estados reaccionarios de las sociedades divididas en clases (Estado
esclavista, feudal o capitalista), resultaban en cambio en la comunidad
comunista formas productivas® como todas las otras actividades

2 “El comunismo inca —que no puede ser negado o disminuido solo por el
hecho de haberse desarrollado bajo el dominio autocratico de los Incas- fue
llamado, por tanto, comunismo agrario” (Mariategui, Siete ensayos...,
citado, p.80)

22 Aqui con el concepto de “productividad” se hace referencia a la categoria
de la “productividad comunista”.

23 Aqui con el concepto de “productivdad” se hace referencia a una relacion
cuantitativa de caracter historico-social. Productiva, en una sociedad
comunista, es cualquier actividad apta para la satisfaccion de necesidades
humanas sociales, independientemente de cualquier criterio cuantitativo, si
no el puro, simple, concreto tiempo de trabajo empleado, relativo al monto
de bienes producidos. Un determinado tiempo de trabajo gastado en
actividades socialmente necesarias es produuctivo en el mismo modo

52



relativas a las otras ramas de la produccion (y por tanto entre el resto
también a esa rama particular de ella entonces representada por la
“economia doméstica”).

El surgimiento del Estado, por ser manifestacion de la
incompatibilidad del antagonismo de clase y por ser maquina
burocratica-estatal parasitaria al servicio de la clase dominante, resulta
relativo a condiciones sociales que no tenian nada que ver con el
surgimiento de las “capas” especializadas en el interior de las
comunidades comunistas. Queremos por ejemplo citar, con este
proposito, las tesis de dos importantes marxistas-leninistas de América
Latina. Partamos de la inmortal figura de José Carlos Mariategui >*
fundador en 1928 del Partido Comunista de Pert adherido a la Tercera
Internacional, conocido también como el Gramsci de América Latina.
Mariategui en su mas notable e importante obra “Siete ensayos sobre
la realidad peruana™ (1928, Lima) expone, entre otras cosas, los
rasgos fundamentales de un MPCP atn floreciente, vigente en el
imperio inca antes de la conquista®® espafiola (siglo XVI). Mariategui
en las primeras paginas de su obra evidencia el caracter comunitario,
por ¢l definido como socialista?’ del sistema de produccion vigente en

independientemente del determinado campo de actividad. Al contrario, en el
capitalismo es, por ejemplo, productivo solo el trabajo que produce plusvalor.
24 Moquegua, 14 de junio de 1894 — Lima, 16 de abril de 1930.

% Citado.

26 Formalmente la conquista inici6 con las empresas de Francisco Pizarro
Gonzalez (Trujillo, Castilla 1478-Lima, 1541) al servicio del colonialismo
feudal espaiiol.

27 “Hasta la Conquista se desenvolvié en el Perti una economia que brotaba
espontanea y libremente del suelo y la gente peruanos. En el Imperio de los
Incas, agrupacion de comunas agricolas y sedentarias, lo mads interesante
era la economia. Todos los testimonios historicos coinciden en la asercion
de que el pueblo inkaico —laborioso, disciplinado, panteista y sencillo—
vivia con bienestar material. Las subsistencias abundaban, la poblacion
crecia. El Imperio ignoro radicalmente el problema de Malthus. La

53



el imperio inca. Sus tesis van en la direccion de considerar este sistema
de produccion comunitario como una forma desarrollada de la
“sociedad comunista primitiva” en vez de, como es acostumbrado
sostener, una expresion del llamado MPA. Mariategui se impulsa
hasta el punto de sostener que huellas sustanciales de tal MPCP
subsistian atin en los afios Treinta en Pert: “En los Andes esta vigente
la estructura economica feudal nacida de la Conquista en la cual atin
subsisten formas concretas de economia comunista indigena™™ .
Mariategui sostiene que en el antiguo Peru la produccion y la
propiedad comunitaria hayan desempefiado en el tiempo un rol

organizacion colectivista, regida por los Incas, habia enervado [inibito ndr]
en los indios el impulso individual; pero habia desarrollado
extraordinariamente en ellos, en provecho de este régimen economico, el
habito de una humilde y religiosa obediencia a su deber social. Los Incas
sacaban toda la utilidad social posible de esta virtud de su pueblo,
valorizaban el vasto territorio del Imperio construyendo caminos, canales,
etc., lo extendian sometiendo a su autoridad tribus vecinas. El trabajo
colectivo, el esfuerzo comun, se empleaban fructuosamente en fines sociales.
Los conquistadores esparioles destruyeron, sin poder naturalmente
reemplazarla, esta formidable mdquina de produccion. La sociedad
indigena, la economia incaica, se descompusieron y anonadaron
completamente al golpe de la conquista. Rotos los vinculos de su unidad, la
nacion se disolvio en comunidades dispersas. El trabajo indigena ceso de
funcionar de un modo solidario y organico. Los conquistadores no se
ocuparon casi sino de distribuirse y disputarse el pingiie botin de guerra.
Despojaron los templos y los palacios de los tesoros que guardaban; se
repartieron las tierras y los hombres, sin preguntarse siquiera por su
porvenir como fuerzas y medios de produccion. El Virreinato sefiala el
comienzo del dificil y complejo proceso de formacion de una nueva
economia. En este periodo, Espana se esforzo por dar una organizacion
politica y economica a su inmensa colonia. Los esparioles empezaron a
cultivar el suelo y a explotar las minas de oro y plata. Sobre las ruinas y los
residuos de una economia socialista, echaron las bases de una economia
feudal”.

28 P.57, citado.

54



inhibidor en relacion del impulso al desarrollo de la propiedad privada
y evidencia como los excedentes en la produccion, esencialmente
unidos al desarrollo de la agricultura, fueran reutilizados en funcién
de la satisfaccion de las necesidades sociales. Este tipo de economia,
que el mismo Mariategui define como “una formidable maquina
productiva” caracterizdndola indiscutiblemente como relativa al
segundo estadio, el expansivo del MPCP?, fue devastado por las
conquistas espafolas las cuales destruyeron estas fuerzas productivas
ya desarrolladas e introdujeron en modo artificioso y en funcion
depredadora el sistema esclavista y el feudal. Mariategui evidencia
como, después de la Conquista, la poblacion inca antes ascendia a
cerca de 10 millones de habitantes, decayo hasta llegar a un millon de
habitantes. Mariategui afirma: “El régimen colonial desorganizo y
aniquilo la economia agraria inca sin sustituirla con una economia
mas rentable” (p.81) ... “El colonizador espariol... instauro en Peru
un régimen de despoblacion... los esparnioles se encontraron asi
teniendo cada dia mas necesidad de brazos para explotar las riquezas
conquistadas. Entonces recurrieron al sistema mds antisocal y
primitivo de la colonizacion: la importacion de los esclavos... Su
interés los empujaba a luchar por transformar en un pueblo de
mineros ese que bajo los Incas y desde sus mas remotos origenes
habia sido un pueblo fundamentalmente dedicado a la agricultura. De

2

aqui la necesidad de imponer al indio la dura ley de la esclavitud

(pp.82-83)
Consideremos ahora la figura de Alberto Passos Guimardes,

importante dirigente, a finales de los afios Cincuenta, del Partido

2 Del cual la grandeza y el encanto de sociedades antiguas como la de los
Incas, capaces de progresar aun en la ausencia de la propiedad privada y del
Estado, en relacion con otras civilizaciones pasadas en términos
relativamente mas veloces a un estadio superior representado por el
esclavismo.

55



Comunista de Brasil. Aunque sucesivamente haya pasado a las
posiciones del revisionismo, en su texto fundamental “Cuatro siglos
de latifundio’”’, expone desde un adecuado punto de vista marxista-
leninista la naturaleza efectiva de las relaciones econdmicas existentes
en Brasil en los tiempos de la conquista portuguesa®' y muestra las
perdurables consecuencias de estas conquistas en los siglos sucesivos.
Alberto Passos Guimardes afirma: “La tierra era un bien comun,
perteneciente a todos... y entonces estaban muy lejos de considerar
que se pudiese transformar en propiedad privada’ (Quatro séculos...,
citado, traduccion nuestra). El mismo autor subraya que las
poblaciones indias, que poseian las tierrar en comun y disfrutaban de
una distribucion igualitaria de las tierras entre los miembros de la
comunidad, atravesaban una fase de bienestar antes de la Conquista
portuguesa. Su tesis de fondo es que las conquistas, destruyendo el
preexistente sistema comunitario de tipo socialista, mas alla de
destruir las fuerzas productivas y exterminar las poblaciones de los
indios, hayan introducido el sistema esclavista antes del feudal. Un
proceso aparentemente paraddjico dado que, obviamente, en el
Portugal de entonces estaba vigente desde hacia tiempo justo el modo
de produccion feudal.

Tanto Mariategui como Passos Guimaraes rechazan las tesis
liberales, transfiguradas en sentido pseudo-marxista y hechas propias
en el siglo pasado por los socialdemocratas de izquierda, por los
obreristas, por los trotskistas, por los bordiguistas y por los
consejeristas. Tesis segun la cual antes de las conquistas espafiolas y

30 Alberto Passos Guimardes “Quatro séculos de letifundio” Editora
Fulgor Biblioteca de estudios Brasileiros, Sao Paulo, 1964.

31 Brasil fue alcanzado en 1500 por una expedicion dirigida por Pedro
Alvares Cabral, que tom6 formalmente su posesion por cuenta del Estado
feudal portugués. Desde alli tuvo inicio el verdadero y propio proceso de
colonizacion.

56



portuguesas no se podia hablar de un sistema comunista, pero en
cambio se necesitaba asumir un Modo de produccion asiatico en
decadencia y con ¢l la esclavitud y un sistema ya desarrollado de los
intercambios. Tales tesis sostienen incluso que, después de la
conquista, no se podia ni siquiera hablar de una verdadera y propia
economia feudal, pero que habia iniciado nada menos que un proceso
de transicion al capitalismo *2.

4.4, Nota de sintesis sobre las formas de la disolucion de las
comunidades comunistas

Mas alla del hecho de que la disolucion del MPCP vy la relativa
transicion a la plena afirmacion del esclavismo haya ocurrido en su
forma mas progresiva (linea europea) o en esa mas regresiva (linea
asiatica), en ambos casos, el punto de giro en direccién de la
disolucidn de las sociedades comunistas, se determind en el momento
en el cual el desarrollo de los intercambios comerciales entre las
diversas comunidades inicié a retroactuar en el interior de cada
comunidad, promoviendo también en su interior la produccidén en

32 Se ve asi como las teorias del “comunismo de izquierda” (conocido
también como “antistalinismo de izquierda”) no sean hoy mas que la
radicalizacion de las tesis chovinistas de liberalismo reaccionario, que
sostenia en Ultima instancia que las empresas coloniales tuvieron un rol
progresivo al servicio del desarrollo del capitalismo. Aqui encontramos en
embrion los motivos de fondo del perdurante enfrentamiento tedrico-politico
concerniente a la interpretacion de la naturaleza econdémico-social y por tanto
también politica de las actuales formaciones de América Latina y de América
Central. Enfrentamiento que ve por una parte la teoria marxista-leninista-
maoista del Capitalismo Burocratico y por la otra esa la trotskista y
revisionista, de matriz liberal, de los “paises capitalistas en via de desarrollo”.

57



funcion del intercambio entre valores de uso. Esto se traducia en el
hecho de que en varios puntos de la comunidad empezaban a surgir
formas de acumulacion de valores de uso producidos en funcion del
intercambio.

Hasta cuando los productos relativos a tales intercambios podian
ser distribuidos y reinvertidos en modo comunitario en las mismas
comunidades, esto no implicaba atin una efectiva disolucion de las
relaciones de propiedad socialistas o comunistas. El alargamiento de
los intercambios entre las diversas comunidades y las relativas
repercusiones en el interior de las mismas, representadas por Marx con
la afirmacion de la “forma del valor desplegada™?
equivalencia de una determinada mercancia con un grupo cada vez

relativa a la

mas numeroso de mercancia diversas, determind la transformacion de
los excedentes producidos por el intercambio en excedentes de valores
de uso diferentes que se traducian en propiedad privada de los
productores de determinadas ramas de la produccion. En modo tal
emergieron estratos privilegiados poseedores de tales formas de
propiedad privada. Ya que generalmente los valores de uso eran
contemporaneamente bienes de consumo y medios de produccion
(como en el caso de las semillas y de los animales de cria), asumimos
que la propiedad privada era también propiedad privada de los medios
de produccion. Por tanto los productores se volvian productores
privados.

Este proceso, en presencia de intercambios que asumian un
caracter regular entre mas comunidades, se determinaba
espontaneamente, o sea mas alla de cualquier conocimiento y precisa
voluntad de los miembros de la comunidad. Eso es el resultado de un
proceso, mas o menos veloz segun las diversas condiciones
ambientales y materiales, de desarrollo de las fuerzas productivas, de

3 K.Marx, citado, “B. Forma valor total o desplegada” (p.119)
58



la articulacion cada vez mas variada y compleja de la division del
trabajo y del hecho de que en el intercambio las diversas comunidades
se presentaban ya inicialmente, la una respecto a la otra, como un
unico productor privado general.

4.5. Supervivencias comunitarias en los Modos de Produccion
sucesivos al comunista

La distincion entre la linea de desarrollo “asiatica” y la “europea”
rueda entonces sobre el hecho de que esta ultima esta caracterizada
por una dindmica mas acelerada relativa a la relacion entre desarrollo
de las fuerzas productivas y expansion de los intercambios. En la linea
europea la posibilidad de ampliar los intercambios comerciales
determina un continuo y creciente impulso a un posterior desarrollo
de las fuerzas productivas. En comparacion con tal linea, la asiatica se
mostraba en cambio mas estacionaria, en este sentido caracterizada
por un desarrollo de las fuerzas productivas mas lento. Ademas,
mientras con la linea “europea” el desarrollo de las fuerzas productivas
tendia, en su estrecho e inmediato enlace con la expansion de los
intercambios, a la disolucién de las comunidades comunistas, esto no
sucedia del mismo modo para las comunidades caracterizadas por la
linea asiatica.

En estas ultimas, el paso al pleno desarrollo del MPS e incluso
sucesivamente a la transicion al feudalismo, podian coexistir en el
tiempo, aun si no indefinidamente, en forma subordinada y de cierto
modo funcional a los otros Modos de produccion, areas de la sociedad
caracterizadas por relaciones comunitarias ya privadas de real
vitalidad y capacidad expansiva.

Ademas del ejemplo ya considerado antes relativo a lo citado por

Mariategui a propdsito de las supervivencias de areas de comunismo
59



agricola en el ambito de la sociedad peruana caracterizada por la
opresion del imperialismo y por la permanencia del semifeudalismo,
se podria hablar de las diversas instituciones comunitarias® y de las
relativas formas de “familia campesina™®
en el trascurso de varios siglos por ejemplo: en la sociedad feudal de
los paises de Europa Oriental.

Permanece quizas ain por enmarcar el caso de una serie de
regiones italianas (Cerdefa y varias regiones del Sur) donde, en parte

que pudieron reproducirse

a causa del ausente eslabon relativo al desarrollo del sistema feudal
absolutista y en parte a causa de la influencia del particular y del
absolutismo del imperio espafiol,®3” la forma predominante del
feudalismo se perpetud en el tiempo en formas regresivas.

3 Lenin enfrenta la cuestion en particular en el texto “El desarrollo del
capitalismo en Rusia”’(Volumen 3, Obras Completas). El texto de Lenin debe
leerse junto a los escritos sucesivos a la revolucion de 1905, en los cuales
Lenin une la necesidad de la revision del programa agrario de la
socialdemocracia al balance de la participacion de los campesinos en la
revolucion (Revision del programa agrario del partido obrero, marzo de
1906, p.161, V.10, Obras Completas).

35 “Comuinmente varias familias sindiasmicas ocupaban una casa (como
entre los eslavos del sur, de familia monogamica) con una gestion colectiva
(como en un cierto grado los eslavos del sur, los campesinos rusos antes y
después de la emancipacion de la servidumbre de la gleba) practicando el
comunismo en el modo de vivir” (Marx, Apuntes de L.H.Morgan en Marx-
Engels Obras Completas XXVI, p.43).

36 “En septiembre del 54 [Marx] escribia en la “New Daily Tribune” que la
monarquia absolutista espariola presentaba mds puntos de contactos con las
formas de gobierno asiaticas que con los otros absolutismos europeos”
[Gianni Sofri, El modo di produccion asiatico”, nota 1, p.30, Pequeria
biblioteca Einaudi, 1969]

%7 La dominacién espafiola en Cerdefia es el resultado de una prolongada
guerra entre los aragoneses y el juzgado de Arborea, iniciada después de la
feudalizacion de Cerdena en Aragona efectuada por el Papado en 1297. Tal
guerra, que vio el protagonismo de la mitica figura de Eleonora d’Arborea
(cerca del 1347-1404), se concluy6 después de més de un siglo a favor de los

60



Esto dio lugar a un proceso que llevo en sus fases conclusivas a la
expropiacion de las tierras comunes para ventaja de una clase de
propietarios latifundistas parasitarios y por tanto de hecho atn
semifeudales®®.

aragoneses, con consiguiente desintegracion de la sociedad y de la economia
sarda. En Italia tal dominacion tuvo inicio en cambio formalmente en 1559
con la paz de Cateau-Cambrésis que puso fin al largo conflicto franco-
Habsburgo por el control de Italia. Espafia se encontré de nuevo enconces
controlando, directamente o indirectamente, la peninsula entera. Cerdeia,
Sicilia, la Italia meridional completa, el ducado de Milano, el Estado sobre la
costa tirrénica estaban bajo el poder directo de Espaiia. Firenze y el Ducado
de Toscana, confiados a la dinastia de los Medici, sufrian la hegemonia
espafiola. La Republica de Génova estaba unida a Espafia por intereses
financieros. El dominio de los Espafioles en Italia contribuy¢ a la progresiva
decadencia de Italia en siglo X VII.

38 Tales expropiaciones asumian el nombre de “Cierres”, en Cerdefia por ¢j.
“Edicto de los cierres de 1822”. El edicto fue seguido por enmiendas en el
decenio sucesivo. El historiador Sotgiu afirma: “Nacio de este modo una
nueva clase de propietarios de tierras, generalmente en la ilegalidad y en la
violencia... nacio con esa marca de clase subalterna y parasitaria, que la
acompario, podemos decir hasta afios recientes... como consecuencia del
edicto no se formo una clase de propietarios de tierra que en algun modo
tuviese caracteristicas andlogas a esa que venia formando en Piemonte... La
propiedad perfecta [resultado de los cierres, ndr] fue por tanto desde el
inicio propiedad ausente... con consecuencias graves que fueron arrastradas
a lo largo del tiempo™” [Girolamo Sotgiu, Historia de la Cerdefia Sabauda
1720-1847, p.279-280, Laterza, 1984]. Los liberales y sus epigonos, los
togliattianos y los marxistas criticos, los trotskistas, los bordiguistas y los
obreristas valoraron siempre los “cierres” como un paso hacia adelante hacia
el capitalismo industrial. Obviamente ninguno de ellos se preocupd nunca por
evidenciar como, por ¢j., las “chiudende” en Cerdefia hayan en realidad
acentuado de manera inverosimil la pobreza de las masas populares y hayan
abierto el camino a una sucesion de oleadas migratorias que diezmaron la
poblacion sarda de la época, sin contribuir minimamente al desarrollo de un
capitalismo industrial italiano entonces profundamente obstaculizado incluso
por los propietarios de tierras capitalistas de Piemonte, base social de los
liberales artifices de la Unidad de Italia (para no hablar obviamente de los
propietarios semifeudales del Sur y del Centro de Italia).

61



Del cual también el significado diverso de tales “cierres” respecto
a las “vallas de las tierras comunes” descritas por Marx* que
desempefiaban un rol realmente progresivo acelerando la afirmaciéon
de un moderno capitalismo industrial*.

En otros términos en Cerdefia y en otras regiones del Sur la
destruccion de las formas de propiedad comunitaria de la tierra y de
los pastos, si bien subordinadas y, al menos en parte, funcionales a las
relaciones feudales, no desempefid en absoluto un particular rol
progresivo y, de por si, no contribuyé al desarrollo del capitalismo
como en cambio se comprobo en Inglaterra y en los principales paises
europeos*!.

3 Marx, El Capital, en particular Capitulo XIV “La llamada acumulacién
originaria”.

40 José Carlos Mariategui evidencia como las “reformas del sistema feudal”
y entre ellas las relativas a la expropiacion de las “tierras comunes”
asumieron, paradojicamente, en paises como Peru un caracter ain mas
reaccionario: “El problema agrario se presentaba, en primer lugar, como el
problema de la liquidacion del feudalismo en Peru. Eso habria debido ser
resuelto por el régimen democratico-burgués, formalmente instaurado por la
revolucion de la Independencia. Pero, en cien aiios de Republica, no tuvimos
en Peru una verdadera clase burguesa, una verdadera clase capitalista. La
vieja casta feudal, disfrazada o camuflajeada de burguesia republicana,
mantuvo sus posiciones. La politica de liberacion de la propiedad
inmobiliaria de los vinculos feudales iniciada por la revolucion de la
Independencia no llevo al desarrollo de la pequeria propiedad. La vieja clase
de los propietarios de latifundios no habia perdido su predominio... La
liberacion de la tierra de los vinculos feudales golpeo sobre todo la
comunidad. Cierto es que, en un siglo de Republica, la gran propiedad
latifundista se reforzo y se engrandecio... las expresiones del feudalismo aun
son suyas: latifundio y servidumbre” (Siete ensayos..., citado p.77)

41 “El cierre de las tierras dio vida a una segunda generacion, semifeudal,
de propietarios “parasitos”, arruinando, reduciendo al hambre y obligando
va entonces a la emigracion a millones y millones de pequeiios campesinos,
sin que eso se tradujese en el desarrollo de relaciones capitalistas en la
agricultura y mucho menos en la artesania y en la industria manufacturera.

62



No se puede mas que constatar entonces como no la expropiacion
de las tierras por parte de los grandes propietarios latifundistas semi-
feudales parasitos, sino el libre curso de la transformacion de las
tierras comunes en propiedad privada de pequeiios campesinos y
pequefios pastores habria efectivamente abierto el camino a un diverso
desarrollo capitalista en Italia. Esto es, sin embargo, un discurso

Sobre la base de este sistema feudal presente en gran parte del pais, se afirmo
después el dominio burocrdtico de una clase de grandes propietarios
latifundistas capitalistas y de mercantes y banqueros a ellos unidos, antes
subordinados a los bancos franceses y después, luego de la Unidad de Italia,
por casi treinta anos, a los bancos alemanes. Este dominio burocratico de
Piemonte llevo a término la unificacion de Italia sin sacudir, en el Sur y en
las Islas, las bases semifeudales. Mds bien proporciono integrarlas
orgadnicamente, junto a toda su articulacion social (propietarios parasitos,
instituciones financieras y supresion de las rentas y no del capital industrial,
comerciantes grandes y pequerios unidos a los negocios y a los intereses de
los propietarios, etc.) y superestructura politica (piénsese en las raices de la
mafia y de la camorra, en el entrelazamiento con el Vaticano y en el grado
extremo de desarrollo de la corrupcion politica), con consiguiente
transformacion de las regiones del Sur y de las Islas no tanto en colonias,
sino reduciendo a los campesinos a un estado de esclavitud colonial, ahora
no mas solo al servicio de los propietarios del Sur, sino también al servicio
del Estado Burocratico Piemontés, centro del nuevo Estado italiano” (de la
presentacion a cargo de Nueva Hegemonia del documento del Partido
Comunista de Brasil-Fraccion Roja La tesis del capitalismo burocrdtico es
una tesis marxista-leninista-maoista).

63



puramente teorico ya que tal "libre curso” para poderse determinar
tenia necesidad de una revolucion jacobina®.

42 Camino tentado, al menos en Cerdefa, no solo por las grandes gestas
del ejército de los campesinos y pastores dirigido por los jacobinos
intransigentes de Giovanni Maria Angioy, sino también por las
sucesivas tentativas por obra de otros revolucionarios entre los cuales
sobresale el heroismo de Francesco Cilocco, martirizado en 1802, que
en varias ocasiones obr6 por la construccion de un ejército popular
para instaurar la republica y liberar a Cerdefia del feudalismo y del
dominio de la autocracia piemontés.

64



Capitulo 5. APARICION DE LA PROPIEDAD PRIVADA Y MODO
DE PRODUCCION ESCLAVISTA

5.1. Marx: método historico y método logico

Las comunidades comunistas primitivas no habrian ido al
encuentro de un proceso de disolucion si el intercambio de los
productos, en los confines de las diversas comunidades, no hubiese
comenzado a determinarse con mayor frecuencia y extension. Por
mucho que jugase inicialmente y por una larga época un rol mas bien
marginal respecto a las actividades y a la organizacion social de las
relaciones de produccion y de propiedad comunistas, es justo el
intercambio ocasional de los productos el que contiene en si los
gérmenes de la disolucion de tales formas econdémico-sociales. Marx
en el primer capitulo del Capital analiza estas primeras simples y
ocasionales relaciones de intercambio y muestra como tales relaciones
hayan llevado, independientemente de la conciencia y de la voluntad
de los hombres, a relaciones sociales profundamente diversas.
Debemos entonces partir de algunos conceptos expuestos por Marx.
Pero antes es necesario aclarar el nexo, en Marx, de la relacion entre
método historico y método logico.

Para Marx no existe un método historico por una parte y método
loégico por la otra. El método logico estd basado sobre el método
historico. Al mismo tiempo, sin embargo, procede con la reproduccion
sintética del desarrollo histdrico considerado en sus efectivos nexos
necesarios. Por tanto, segiin una linea genético-evolutiva que procede
de las relaciones mas simples a las mas complejas, sin entonces
recalcar el efectivo desarrollo histérico en el curso del cual: 1) las
relaciones que se revelaran esenciales y decisivas aparecen a menudo

65



como secundarias, inhibidas para una cierta fase de otros sistemas de
relacion o sumergidos por relaciones accidentales (como precisamente
los intercambios ocasionales en los confines de las comunidades
comunistas); 2) las relaciones mas complejas y por tanto tedricamente
también mas “esenciales” pueden presentarse en primer plano
ocasionalmente, para después desvanecerse sucesivamente por toda
una fase. En este sentido el método 16gico contiene en si el método
historico, sin que precisamente valga lo inverso. Marx considera en el
plano tedrico y por tanto logico la primera forma que, en el plano
histérico, era relativa al intercambio de productos en los confines de
las comunidades*®, no obstante que, su importancia resultara marginal
inicialmente.

5.2. La forma del intercambio simple

Los intercambios con las otras comunidades asumian inicialmente
una forma ocasional. La relacion de intercambio estaba determinada
por un conjunto de relaciones cuyas variaciones resultaban en gran
parte accidentales. Entre tales relaciones debia sin embargo iniciar a
obrar también lo relativo al tiempo medio de trabajo empleado
promedialmente en una comunidad dada en la producciéon de un
determinado producto.

Marx en su analisis teorico de la forma mas simple de intercambio,
esa que se da entre dos productos diversos que se intercambian en
diferentes proporciones cuantitativas, se abstrae de todas las
influencias casuales que, en el tiempo de los efectivos intercambios
ocasionales entre diversas comunidades, se tenian en la formacién de

4 K.Marx El Capital, capitulo 1, “A. Forma valor simple, individual o
accidental” (p.107, Ed. Utet)
66



un determinado valor de intercambio. Marx pone entonces, desde el
inicio, el centro del analisis de la evolucion de las formas de
intercambio esa ley de fondo que solo gradualmente se afirmara como
reguladora de las relaciones de produccion de mercancias y de las
relaciones de intercambio entre mercancias, que estd precisamente
representada por la ley del valor. Ley, que tiene su fundamento
necesario en relaciones de produccion fundadas sobre la propiedad
privada, en base a la cual los productos se intercambian en relacion a
iguales cantidades de trabajo socialmente necesario, genérico y
abstracto *.

En el momento en que tratamos las formas de intercambio y de su
desarrollo hasta la forma dinero, debemos siempre tener presente que
el concepto de valor, que para Marx es fundador de aquel de
mercancia, se caracteriza en el plano teérico no por el tiempo de
trabajo concreto (por ej. una determinada duracion media de la
actividad de la caza, de la pesca o de la cria de ganado, etc.)
introducido en la produccion de un determinado bien-mercancia, sino
por el trabajo abstracto.

Esto ultimo no es otra cosa que el resultado de la necesaria y
forzosa equiparacion entre diversos trabajos privados, cuyos
productos son reducidos, por el organismo econdémico social global
operante en tal caso como ciega potencia de la naturaleza, a una misma
sustancia social homogénea (valor), resultando asi reciprocamente
equiparables y por tanto intercambiables. Esta reduccion por obra del
especifico organismo econdémico-social fundado sobre la propiedad
privada de los medios de produccion se impone por tanto a los
hombres independientemente de su conciencia y voluntad.

44 “Un valor de uso o bien tiene por tanto un valor unicamente porque
esta objetivado, materializado, del trabajo abstractamente humano”. (Marx,
El Capital, p.98, Ed. Utet)

67



Con la aparicion del intercambio entre diversas comunidades
comunistas en forma gradualmente mas estable y mas frecuente, las
diversas comunidades, atn continuando a seguir reproduciendo
relaciones de produccion comunistas, iniciaban a contraponerse como
“productores privados” en sus relaciones reciprocas externas.

5.2. La formacion de la propriedad privada

La formacion de los excedentes en el interior de la comunidad era
una consecuencia del desarrollo de las fuerzas productivas, o sea de la
adquisicién de mayor destreza y actitud psico-fisica al trabajo, de la
invencion de nuevos instrumentos, del uso de nuevas y diversas
materias primas, de la acumulacion y de la seleccion de los
conocimientos necesarios para la produccion, de la construccion de
obras colectivas en funcién de la irrigacion de los campos agricolas,
etc. Tales excedentes inicialmente eran en primer lugar repartidos en
las comunidades comunistas y solo en segundo lugar destinadas al
intercambio. El desarrollo de las fuerzas productivas, incrementando
tales excedentes, impulsaba también hacia una extension de los
intercambios. Estos intercambios podian inicialmente presentarse solo
alla donde las diversas comunidades se contraponian naturalmente, en
su conjunto, como “productores privados” y no por tanto al interior de
las mismas comunidades reguladas por leyes opuestas a las del
intercambio. La extension de los intercambios entre las comunidades
iba a repercutirse en las comunidades individuales. Con la extension
de los intercambios los excedentes producidos por la comunidad eran
cada vez mas destinados al intercambio y cada vez menos destinados
a la directa reparticion en el interior.

Las ramas de la produccion en grado de producir excedentes eran
la agricultura por una parte y la cria de ganado por la otra. Engels se

68



“«

expresa en estos términos en lo que respecta a este ultimo: “...la
domesticacion de los animales y la cria de ganado habian
desarrollado una fuente de riqueza hasta entonces desconocida y
habian creado condiciones del todo nuevas. Hasta el estadio inferior
de la barbarie la riqueza estable habia consistido casi unicamente en
la casa, en las ropas, en toscos adornos, en los instrumentos para
procurarse y preparar los alimentos: canoa, armas y muebles
domésticos de la especie mas simple. Los alimentos debian ser
procurados dia por dia. Ahora los pueblos pastores que avanzaban...
habian adquirido, con los rebarios de caballos, asnos, bueyes, ovejas,
cabras y cerdos, una posesion necesitada solo de vigilancia de los
cuidados mas rudimentarios para propagarse siempre mayormente y
para proporcionar los alimentos mds ricos consistentes en leche y
carne. Cada medio anterior usado para procurarse los alimentos paso
entonces a segundo plano”. (F.Engels, En Marx-Engel Obras
Completas XXVI).

La cria del ganado representd un salto hacia adelante en el plano
de una mayor productividad de la economia comunista primitiva. Al
mismo tiempo la cria de ganado se presentaba como una actividad
particularmente apta a generar excedentes en funcidn del intercambio.
El ganado se transformé en una de las primeras formas* con la cual
inicio a manifestarse la aparicion de la mercancia-dinero. Llegados a
un cierto punto no se presentaba simplemente solo como un bien
intercambiable con una serie de otros bienes, cosa que de por si valia
del mismo modo para todos los bienes producidos por las diversas
comunidades, sino que empezaba a ser también un bien dotado de
propiedades particulares. Su produccion iniciaba a asegurar la
negociabilidad inmediata de la mercancia-ganado con un circulo de

4 Marx, en los Manuscritos etno-antropoldgicos (citado, p.70), reporta un
pasaje de la Iliada donde en cambio la mercancia-dinero, tercera forma de
equivalente, es representada por el vino.

69



muchos productos diversos. De tal modo se entraba bajo el dominio
de la que Marx defiene como la tercera forma del intercambio entre
mercancias (forma valor general*®). O sea, el ganado, en el ambito de
una serie aun estrecha de relaciones con un grupo determinado de otras
comunidades, asumia el rol y la posicion de “equivalente general” de
todas las otras mercancias. En otros términos, ahora un determinado
circulo de comunidades buscaba la posesion del ganado porque tal
posesion daba la posibilidad de obtener a cambio cualquier otra
mercancia, cosa que en cambio no sucedia para otras mercancias.

5.3. La afirmacion del Modo de Produccion Esclavista

La primera forma de mercancia-dinero llevaba consigo la
tendencia a acumular tal mercancia. La cria del ganado iniciaba asi a
volverse la base para el incremento de intercambios, que se traducia
en una acumulacion de la riqueza en una serie de puntos de la
comunidad. Aqui empezé a surgir la propiedad privada y con ella las
desigualdades de clase. El impulso al incremento de tal forma de
propiedad llevaba consigo el debilitamiento de las leyes del MPCP.
Este impulso, para poderse realizar, requeria continuamente fuerzas
laborales suplementarias, abriendo asi el camino a la utilizacién de los
prisioneros, fruto de los varios conflictos entre las comunidades y
hasta entonces asimilados pacificamente. La esclavitud fue su
resultado y con ella, estrechamente conectada a la apariciéon de la
propiedad privada, la primera verdadera y propia divisidon en clases
sociales antagonistas de la historia de la humanidad.

46 Marx El Capital, UTET, p. 121 citado.
70



“Y es seguro ademas que nosotros, en el umbral de la
historia documentada, encontramos ya dondequiera los
ganados incluidos en la propiedad especial de los jefes de
familia justo como los productos artisticos de la barbarie, los
muebles de metal, los articulos de lujo y en fin el ganado
humano, o sea los esclavos. De hecho entonces habia sido
también inventada la esclavitud. Para el barbaro del estadio
inferior el esclavo estaba privado de valor. ... Con la
introduccion de la cria de ganado, del procesamiento de los
metales, del tejido y en fin de la agricultura, las condiciones
mutaron... La familia no se multiplicaba tan rapidamente como
el ganado. Se requeria mas gente para cuidarlo: para este oficio
se podian utilizar los prisioneros de guerra enemigos, que
ademds se podian continuar criando justo como el mismo
ganado”. (F.Engels, citado)

La esclavitud estaba directamente ligada a la produccion de
excedentes para el intercambio y a la acumulacién de las primeras
formas de mercancia-dinero, o sea de “equivalente particulares”
facilmente intercambiables. Todo esto ocurrié sin embargo no solo
respecto a la cria de ganado, sino también, asi mismo en formas mas
lentas en presencia de una limitada extensién de los intercambios,
respecto a la agricultura. Los esclavos comenzaron a representar el
principal instrumento de produccioén. La aparicion de la esclavitud y
el relativo antagonismo de clase se tradujeron en la aparicion del
Estado como representante de los intereses de los propietarios de
esclavos. Solo llegados a este punto el Estado empez6 a cobrar tributos
al servicio de los intereses de esta clase de propietarios. De este modo
la esclavitud se extendi6 hasta implicar y arrastrar al abismo también

71



a quien no lograba pagar los tributos*’. La mayoria de la poblacion fue
reducida a la esclavitud.

5.4. Propriedad privada y génesis de la opresion de la mujer

La division del trabajo, a causa del general bajo grado de
productividad, debia llevar inmediatamente a una fijacion de las
diversas tipologias de los trabajos sobre la base de caracteristicas y
propiedades fisicas. Por tanto Marx subraya como la primera division
social del trabajo haya ocurrido entre hombres y mujeres. En la
sociedad comunista primitiva este afianzamiento de los hombres y las
mujeres a diferentes tipologias de trabajo, por mucho que resultase
obviamente la afirmacion de una diferencia, de por si no asumia
ningln caracter antagonista. La distincion entre hombre y mujer y la
diversa atribucion del hombre y de la mujer a diferentes ramas de la
produccion era solo una distincion, de caracter por asi decir “técnico”,
entre funciones productivas diversas.

Hombres y mujeres contribuian a la par al trabajo comunitario y
en este sentido su trabajo era productivo a la par. Era impensable que
una determinada rama de la produccion social pudiese ser de menor
relevancia respecto a otras. Por tanto todos los trabajos eran relativos
a la produccion social y la economia doméstica era una rama como
todas las otras, tan productiva y vital para la comunidad como la caza
y la pesca. La ley dominante era la de la productividad comunista. El
caracter comunista, alin extremamente embrional y productivo, hacia
por tanto del todo imposible la aparicion de una desigualdad de fondo

47“La lucha de clases en el mundo antiguo se mueve principalmente en la
forma de un lucha entre acreedores y deudores, y en Roma termind con la
derrota del deudor plebeyo que fue sustituido por el esclavo” (Marx, El
Capital, citado, p. 182)

72



entre las ramas de la produccion. Todo esto se debia reflejar en el
plano superestructural. La mujer no podia, por lo menos, mas que
gozar del mismo respeto y del mismo poder que el hombre.

La disolucion de la comunidad comunista se determina en el
momento en el cual algunos procesos laborales, que a causa de la
division funcional del trabajo resultaban ya en las manos de los
hombres, comienzan a gozar objetivamente de mayor importancia a
causa de su capacidad de determinar excedentes para el intercambio y
por tanto de traducirse en formas de acumulacion de forma privada de
los productos y de los medios de produccién. La propiedad privada no
se presentaba en absoluto como simple acumulacién de bienes y por
tanto de medios de produccion, sino como acumulacion de bienes y de
medios de produccidon derivados del intercambio y por tanto como
consecuencia de la especializacidn del trabajo de determinadas ramas
sociales de la produccion, las cuales ahora estaban en manos de los
hombres.

Si la division inicial del trabajo habia creado una condicion para
la opresion de las mujeres, no por esto habia determinado la necesidad
de tal opresion. La verdadera ley que explica la opresion de las mujeres
es la aparicion de la propiedad privada, la desigualdad creciente entre
las varias ramas de la produccién social, la consiguiente inevitable
marginalizaciéon de las ramas de la produccion social en la cual se
expresaba el trabajo de las mujeres, constitutivamente caracterizado
por incrementos de la productividad extremamente bajos o
inexistentes. La opresion de la mujer nace con el fin de la
productividad comunista y como consecuencia solo de una nueva
productividad comunista puede liberar completamente y
definitivamente a la mujer de las bases de su opresion inherentes en la
division en clases de la sociedad. Mientras el problema era el de las
diversas funciones sociales respecto a su capacidad de conjunto de
responder a las necesidades de la comunidad, esta distincidon entre

73



ramas potencialmente mas productivas, o sea, en grado de recolectar
o producir més bienes de un cierto tipo en un determinado intervalo
de tiempo, y ramas escasamente productivas, tenia un significado
puramente contable.

Como hemos visto, el trabajo en la sociedad comunista es siempre
productivo de igual modo, independientemente del grado de
productividad de las diversas ramas de la produccién. Ahora con la
disolucion de la comunidad primitiva, con la mayor importancia
asumida por el intercambio de las mercancias, lo que queda y que, en
la practica es puesto realmente en primer plano, es la categoria de la
productividad entendida bajo el perfil de las cantidades de la
produccion de un determinado tipo de bienes en un cierto intervalo de
tiempo. Lo que en cambio se pierde es la productividad comunista en
el sentido cualitativo de una relacion social en grado de satisfacer
necesidades fundamentales de la comunidad.

Es evidente por ¢j. que en el socialismo y con mayor razén en el
comunismo, esta contradiccion fallard. En el socialismo el trabajo
artistico, como el trabajo politico, como el intelectual, como el
adiestramiento militar, como la economia doméstica y el cuidado de
los hijos, como la industria, etc. seran tendencialmente solo diversas
ramas de la produccién social, o sea trabajos igualmente necesarios
para la satisfaccion de las necesidades de la sociedad. La derrota
histérica de las mujeres coincide con la derrota de la productividad
comunista, con su progresiva marginalizacion y con la progresiva
afirmacion del trabajo privado para el intercambio, base de la
propiedad privada y del Modo de Produccion Esclavista.

74



Capitulo 6. EL NACIMIENTO DE LA FAMILIA PATRIARCAL

6.1. La familia patriarcal y el modo de produccion esclavista

El desarrollo de la propiedad privada dio lugar, con la desigualdad
social y la esclavitud, también al drastico redimensionamiento del rol
social de las mujeres para ventaja de los hombres poseedores privados
de las nuevas riquezas obtenidas con la ampliacion de los
intercambios. Esta supremacia fue probablemente sancionada, al
menos en una parte de las sociedades antiguas, en esa fase historico-
social dada por el definitivo pasaje desde la linea del derecho
matrilineal®® a la patrilineal®. Segun Engels: [esta] “revolucioén, una
de las mas radicales que los hombres hayan nunca experimentado, no
tenia necesidad de tocar ni siquiera uno de los miembros vivientes de
la gens... Basto simplemente decidir que, en el futuro, los
descendientes de los miembros de sexo masculino permanecieran en
la gens y fueran exluidos de ella sin embargo aquellos miembros de
sexo femenino ya que pasaban en la gens del padre. Asi el calculo de
la descendencia en linea femenina y el derecho hereditario matriarcal
fueron abrogados y fue introducida la descendencia en linea
masculina y el derecho hereditario patriarcal.”

Los propietarios privados de la produccién y de las riquezas
adaptaron la forma relativa a la comunidad familiar a los propios
intereses. Si el matrimonio de pareja, siempre segin Engels,
represento la base de las comunidades comunistas como precedente

48 Bl térmno “matrilinealidad” indica en antropologia social un sistema de
descendencia por linea materna, o sea en el cual los hijos heredan la posicion
social y la posesion de los bienes de la madre en vez del padre.

4 La familia patrilineal es un sistema de filiacién en la cual cada uno
pertenece a la estirpe de su padre. Eso significa que la transmision por via
hereditaria de bienes, apellidos y titulos pasa a través de la estirpe masculina.

75



resultado de la evolucion de las formas familiares naturales bajo el
impulso de la seleccion natural, con la aparicion de la propiedad
privada aparece también una nueva forma social de tales comunidades
caracterizada por la familia patriarcal.

Marx afirma: “En la esclavitud encuentra su origen la familia
patriarcal del tipo hebreo y la andloga familia de las tribus latinas
bajo autoridad paterna, como ademds una forma modificada de la
misma familia entre las tribus griegas” (Marx Cuadernos etno-
antropologicos, en XVI Obras Completas, citado, p.69). Engels afirma
que eso que la “caracteriza principalmente no es la poligamia, ...sino
“la organizacion de un numero de personas libres y no libres en una
familia bajo la patria potestad del jefe de familia”. Traemos también
otra cita de Engels que pone en estrecha relacion, respecto a la familia
patriarcal, la “poligamia” con el dominio de los propietarios de
riquezas sociales que eran en gran parte también propietarios de
esclavos: “la poligamia de un solo hombre era evidentemente
producto de la esclavitud y estaba limitada a individuales posiciones
excepcionales. En la familia patriarcal semitica vive en poligamia
solo el mismo patriarca y, al maximo, también un par de sus hijos; los
otros debian contentarse con una sola mujer. Y eso ocurre todavia hoy
en todo el oriente. La poligamia es un privilegio de los ricos y de los
nobles, y las mujeres se reclutan especialmente con la compra de
esclavas”... “En la forma semitica este jefe de familia vive en
poligamia, los hombres no libres tienen mujer e hijos y el fin de toda
la organizacion es la custodia de ganados en un territorio
delimitado” ... “Lo esencial esta consituido por la incorporacion de
no libres...” Reportamos también el siguiente pasaje que permite
evidenciar mayormente como con el concepto de “familia patriarcal”
se hacia referencia a una especifica forma econéomico-social, que
contenia en el propio interior la explotacion de los esclavos y en
embrion la esclavitud (o sea las relaciones de produccion feudales) de
los llamados “miembros libres”, que constituian junto a los esclavos
la base de tal “asociacion familiar”: “Famulus significa esclavo

doméstico y familia es la totalidad de los esclavos pertenecientes a un
76




hombre. ... La expresion fue encontrada por los Romanos para
caracterizar un nuevo organismo social, cuyo jefe tenia bajo él mujer,
hijos y un cierto numero de esclavos sometidos al poder patriarcal de
los Romanos, y con el derecho de vida y de muerte sobre todos.
..Marx agrega: la moderna familia contiene en germen, no solo la
esclavitud (servitus), sino también la servitud de la gleba, ya que esta,
desde el inicio, estd en relacion con los servicios agricolas. Ella
contiene _en_si, en miniatura, todos los antagonismos que se
desarrollaran mds tarde ampliamente en la sociedad y en su Estado”

“Segun Heusler in Institutionen des deutschen Rechts también
entre los Alemanes la unidad economica originariamente no es la
familia individual en la moderna acepcion del término, sino “la

comunidad doméstica” que consta de mds generaciones,
respectivamente familias individuales, y que ademds, bastate a
menudo, incluye también un cierto numero de hombres no libres .

La nutrida serie de citas extraidas del texto de Engels permite
identificar los rasgos esenciales de la familia patriarcal: 1) en primer
lugar es un tipo de comunidad familiar y no de familia en la acepcion
actual del término; 2) se caracteriza entonces en primer lugar no por
la poligamia, sino por la esclavitud; 3) la poligamia, evidencia Engels,
estaba reservada a los propietarios y en general a los ricos, el resto de
la familia patriarcal o sea los campesinos “libres” y los esclavos
continuaban siguiendo el “matrimonio de copia”; 4) es en
consecuencia una forma econdmico-social atravesada por el
antagonismo de clase y en este sentido es también una célula
econdmica de la sociedad esclavista.

77



6.2. EL sistema de produccion feudal y la transformacion de la familia
patriarcal

La “familia patriarcal” contiene en forma del todo explicita la
produccion esclavista y en embrion el trabajo servil o sea el Modo de
Produccion Feudal. Con la superacion de la esclavitud por obra del
desarrollo de las fuerzas productivas y del de la economia mercantil,
la forma de la familia patriarcal muta. Viene a caracterizarse por la
relacion directa con la propiedad (propiedad latifundista) y deviene, al
menos en una fase inicial, una célula econémica de la sociedad feudal.
En esta fase de transicion al feudalismo los esclavos son sustituidos al
interior de la familia patriarcal por los siervos-campesinos y por los
pastores-campesinos. Por tanto el circulo de los jefes de familia antes
propietarios de esclavos se representa en la forma de los propietarios
feudales.

El desarrollo del sistema feudal pone velozmente término a este
tipo de forma familiar patriarcal. Los propietarios latifundistas
desarrollan formas de organizacion familiar y, en modo
correspondiente habitacional, que no incluyen mdas en el propio
interior las familias de los campesinos siervos. Andlogamente estos
ultimos dan vida a diferentes formas de organizacion familiar que
dependen de las formas asumidas por el desarrollo del feudalismo.
Considerando solo las dos principales, tales formas de organizacion
familiar campesina se pueden distinguir a la luz de los siguientes
elementos de fondo: a) los campesinos-siervos trabajan en el terreno
del propietario latifundista pudiendo disfrutar, para el propio puro
sustento, de la posesion de tierras de propiedad feudal a utilizar, de
hecho, en formas comunitarias o principalmente tales. No tienen por
tanto la propiedad de la tierra, que es privada y que pertenece al

78



proletariado, sino solo la posesion® o sea el pleno derecho al libre
usufructo de la misma; b) los campesinos-siervos son formalmente
independientes y estan caracterizados por formas comunitarias de
pequefias asociaciones, por ¢j, de “villas”, que poseen tierras gravadas
por pesados tributos de caracter feudal.

Estas dos formas, que se apoyan ambas sobre la posesion de tierras
de propiedad feudal, con sus multiples combinaciones y variaciones,
dan vida también a formas familiares mas o menos caracterizadas por
la presencia y por la extension de asociaciones de familias campesinas.
Las asociaciones son generalmente gobernadas por un circulo
estrecho, prevalentemente masculino, de campesinos.

Tales tipologias de famlia son “patriarcales” solo formalmente,
dado su caracter moderadamente comunitario. Vimos que la “familia
patriarcal” estd caracterizada por el dominio patriarcal de los
propietarios y por la presencia de “libres” y “esclavos”. Aqui en
cambio no encontramos mas un antagonismo de clase al interior de la
organizacion familiar que, precisamente, se presenta como patriarcal
solo en la forma.

La familia deviene entonces, en un modo u otro, solo una
articulacion de la comunidad campesina. En este sentido cesa también
el caracter de la “familia” como célula econdmica de la sociedad. La
familia campesina, también aquella formalmente patriarcal, se
presenta como un eslabon de transicidon del desarrollo de la “forma
familiar” que procede en direccion de aquella monogamica.

Aqui las formas familiares de los propietarios feudal y de las otras
capas privilegiadas se separan también de aquellas de la extragrande
mayoria de la poblacion. Inicia asi ese proceso que llevara a la familia
monogamica a presentarse, desde su inicio, marcada y caracterizada
por su caracter de clase. Entonces la “familia monogamica” de las
clases dominantes privilegiadas y explotadoras se presentard con
caracteres de fondo diversos de la “familia monogémica” de las clases

30 La “posesion” del suelo y la “propiedad del suelo” representan
categorias econdmico-juridicas diferentes y en algunos casos divergentes.

79



populares. Tal divergencia llegara a su culminacion con la aparicion
del proletariado industrial.

6.3. Formas de propriedad, de familia y de opresion de las mujeres

El cuadro que entonces emerge de la vision historico-materialista
es relativo al hecho de que, una vez concluido lo que Engels define el
trabajo de la seleccion natural, que se completa con el surgimiento de
la comunidad comunista fundada sobre el matrimonio de pareja, va a
determinar un indisoluble nexo entre formas de la familia y relaciones
histérico-sociales de produccion, por tanto con las formas de la
propiedad. Relaciones de produccion, como consecuencia de las
cuales, se fija la relacion antagonica de clase entre los poseedores de
tal propiedad y las clases oprimidas y explotadas.

Con la disolucion de la sociedad comunista a causa de la infima
productividad fundada sobre una pluralidad de comunidades
comunistas progresivamente implicadas en las expansion de los
intercambios, emergen las formas de la familia patriarcal. En tales
formas las clases de los propietarios de las ramas de la produccion
operantes para el intercambio, poseedores por tanto de la propiedad
privada, imponen la explotacion directa de los esclavos y la indirecta,
a través del Estado esclavista y el relativo sistema de tributos, de los
libres “campesinos”, “pastores” y “artesanos”, privados de posibilidad
de usufructo de las nuevas riquezas y por tanto en constante estado de
subordinacion, dependencia y simple subsistencia. La familia
patriarcal es asi la célula econdmica que contiene los antagonismos de
clase presentes y futuros. Contiene directamente el antagonismo con
los esclavos e indirectamente con los campesinos y los pastores, que
con la aparicién de la esclavitud caerdn en la dependencia servil
feudal. El sistema feudal es sin embargo a su vez la base de la cual
parte el desarrollo capitalista sucesivo ya que los campesinos y los

80



pastores siervos en un cierto grado de desarrollo de la disolucion del
feudalismo, una vez privados de la posesion latifundista, se
transformaran en la masa de los pobres y del proletariado. Marx
entonces puede asi afirmar que la familia patriarcal ya en sus primeros
estadios contuviese en forma embrional todos los futuros
antagonismos de clase.

Las mujeres, con el incumplimiento del principio de la
productividad comunista, en su conjunto habian resultado
marginalizadas por las principales ramas de la produccion. Los
propietarios de los excedentes que repentinamente se volvieron
propietarios de esclavos no podian ser entonces mujeres. La propiedad
privada se concentraba en las manos de los hombres. El derrocamiento
de la linea matrilineal, que caracterizaba al menos una parte de las
sociedades antiguas, habia contribuido a fijar el principio de la
exclusion de la propiedad privada de las manos de las mujeres. Las
mujeres podian ser mujeres de propietarios, pero no por esto tenian
realmente en mano la gestion de la “riqueza”, incluida la consistente
en la propiedad de los esclavos.

La familia patriarcal, en lo que concierne a los propietarios y sus
hijos masculinos, era “monogamica” para la mujer y “poligamica para
el hombre”. Los hombres, de las familias de los propietarios, de
generacion en generacion se transmitian la propiedad privada. Las
mujeres resultaban exlcuidas. Sin embargo ellas debian garantizar que
los hijos fuesen efectivamente los hijos del propietario de las riquezas.
Asi venia impuesta a las mujeres una rigida monogamia, o sea las
mujeres por un lado no podian disolver libremente los vinculos
familiares y por el otro estaba obligadas a asegurar la transmision de
las propiedades exclusivamente a los hijos del propietario. En
particular para tales clases, algunos caracteres suplementarios de la
familia patriarcal, como la inclinacion de los hombres a la
“poligamia”, tienden a mantenerse y reproducirse también en la
sucesiva forma relativa a la “familia monogamica”. Esto bajo las
formas ideoldgicas y juridicas del “patriarcalismo”. Estos caracteres

son sancionados mas o menos en modo fuerte a nivel ideoldgico, en la
81



religion de Estado y sobre el plano juridico y tienden a reproducirse
en el curso de los siglos.

En las otras clases sociales estaba vigente en cierto sentido el
“matrimonio de pareja” ya que la cuestion de la transmision de la
propiedad no se presentaba o, si esto ocurria, su valor resultaba muy
limitado. La propiedad privada se concentraba en las manos de los
propietarios de esclavos y contenia en si la posesion, ademas de los
esclavos, también de las esclavas. En este ultimo caso la esclavitud se
transformaba en explotacion sexual de forma poligdmica de las
mujeres. La familia patriarcal, con la explotacion de los esclavos y de
los pequeiios productores de la época, contenia en si mas alla de la
marginacion de las mujeres también la explotacion sexual.

Una situacion analoga se vuelve a plantear con la subdivision de
la propiedad del suelo que, con la disolucidon del imperio romano, dio
el comienzo al surgimiento del feudalismo y que inmediatamente llevd
a la transformacion de los precedentes esclavos y pequefos
productores “libres” en siervos de la gleba. Aqui, como hemos visto,
la familia patriarcal comenzo a caracterizarse por la propiedad privada
de forma feudal de la tierra. Solo a un cierto punto la organizacion
familiar de los propietarios feudales se dividié de aquella de los
siervos campesinos.

6.4. Las dos lineas de desarrollo de la institucion familiar

La familia campesina oprimida por el modo de produccion feudal
era patriarcal solo en la forma. De la precedente forma de familia
patriarcal mantenia la influencia de esa ideologia y aquel conjunto de
costumbres y atuendos relativos a la relacion hombre-mujer, que hoy
se puede continuar definiendo “patriarcalismo” y que, por otra parte,
resultaba estrechamente ligado a la influencia de la religion de Estado,

82



o0 sea, en lo que concierne a la entera Europa, a las diversas formas
asumidas por el cristianismo.

Con la diferenciacion de clase en el interior de las pequenas
comunidades campesinas inducidas por los procesos de crisis y
disolucion del sistema feudal y por el relativo desarrollo del sistema
capitalista, también la familia comunitaria campesina decae. Con la
afirmacion de la familia monogamica capitalista, la influencia del
viejo “patriarcalismo”, anteriormente difundido en forma mas o
menos acentuada también entre las masas populares campesinas®',
asume nuevos caracteres y contenidos.

El patriarcado fue una forma de familia estrechamente entrelazada
al nacimiento del esclavismo y a su disolucion y por tanto a las
primeras fases de la sociedad feudal. El patriarcado no puede ser
considerado en modo alguno como persistente después de la fase
inicial del feudalismo. Sus formas fueron relativamente variadas y
complejas, siempre sin embargo marcadas en el propio interior por la
division en clases antagonistas y, como consecuencia, caracterizadas
por los sistemas de transmision de la propiedad de los ricos
propietarios a los hijos varones y por tanto, también desde este punto
de vista, fundados sobre la marginalizacion de la mujer y en ciertos
casos como el de la poligamia patriarcal, sobre su esclavizacion.

De la familia patriarcal derivan dos lineas de desarrollo de la
institucion familiar, la de los propietarios feudales y en general de las
clases privilegiadas y la de las masas oprimidas y explotadas. Tales
lineas aparentemente parecer llevar a una misma forma de institucion
familiar que hoy, en los paises imperialistas, se presenta como
ampliamente predominante: la llamada “familia monogamica”. Estas

51 El “patriarcalismo” no estaba sin embargo difundido en modo homogéneo.
Al menos en lo que concierne a Italia, en algunas zonas del Sur y de las Islas
(Cerdefia en particular), las mujeres conservaron aun, a pesar de todo, un
cierto poder decisional al interior de las formas de gestion colectiva de las
familias campesinas y que se dedicaban al pastoreo.

&3



dos lineas, que parecen coincidir bajo el perfil de la forma, continuaron
sin embargo, en el plano del contenido de clase, siendo divergentes
mas que nunca. En el caso de los “ricos” o sea de los propietarios
capitalistas y por tanto de todas las innumerables formas directa o
indirectamente conectadas a la extorsion y a la acumulacion del capital
y a la formacion de las viejas y nuevas rentas, la “familia
monogamica” continla en realidad la precedente linea de los
propietarios de los medios de producciéon y de los productos del
trabajo, o sea de las riquezas de la sociedad. Al contrario en el caso de
las masas sometidas y explotadas, la “familia monogamica” contintia
una linea que, en el plano de los contenidos, se aproxima a la de los
“matrimonios de pareja” que habian caracterizado en gran parte la
organizacion y la vida cotidiana de las masas populares en los
precedentes modos de produccién sociales.

&4



Capitulo 7. EL MATERIALISMO HISTORICO COMO BASE PARA
EL ESTUDIO DE LAS HISTORIAS DE LAS MUJERES

7.1. La importancia del materialismo historico

Engels demuestra que la solucion del enigma de las formas de
desarrollo de la familia debe buscarse en las relaciones de produccion
de vez en vez dominantes y por tanto en las innumerables formas
asumidas concretamente por ellas en las varias areas geograficas y en
las diversas poblaciones en estrecha relacion con el desarrollo de la
entera superestructura ideoldgica y Estatal. Esto significa también
deber considerar la influencia de las guerras conducidas por los
diversos Estados como, por ej. la relativa al rol desempefiado por las
empresas coloniales. Empresas que jugaron un rol decisivo en la
formacion de las relaciones economicas de los Estados del Centro y
del Sur de América, ademas que, obviamente en formas del todo
diversas en lo que concierne al Norte de América. Marx y Engels
demostraron como, sin una vision marxista de todas las fases relativas
al desarrollo y a la sucesion de las diversas formas econdmicas
histérico-sociales, no se pueda realmente ni siquiera indagar las
formas de desarrollo de la familia y por tanto considerar
efectivamente, en modo racional, la cuestion de las diversas formas
asumidas por la contradiccion entre hombre y mujer en las diversas
fases economico-sociales y en las diversas clases sociales. Por otro
lado, pusieron las bases de principio e indicaron una via precisa a
seguir>2,

52 Se trata de un trabajo gigantesco que en gran parte esta ain por cumplir y
que solo cuando esté suficientemente avanzado podra realmente demostrar,
al menos en el plano tedrico, el completo distanciamiento de los intereses del

&5



7.2. El materialismo historico y la historia de las mujeres

El central y decisivo capitulo relativo a la cuestion del desarrollo
de las formas de la familia y, atin mas en general, de la historia de la
opresion de las mujeres es una necesaria e inevitable articulacion de
la ilustraciéon, en el plano teodrico, del camino seguido por la
humanidad desde su desarrollo hasta hoy.

Este capitulo de la historia de la humanidad esté indisolublemente
ligado al estudio materialista y dialéctico de los procesos y de las
diversas formas asumidas por el desarrollo y por la disolucion de las
comunidades comunistas primitivas y, mas en general, por el
desarrollo y por la disolucion hasta hoy de las diversas formas de
propiedad.

Las formas de la disolucion del comunismo primitivo estan al
inicio del cual partir para llegar a la consideracion de las diversas
lineas de transicion al sistema de produccion fundado sobre el
esclavismo. Las innumerables formas de este sistema pusieron a su
vez las premisas para las diversas formas del sistema de produccién
fundadas sobre el trabajo servil y por tanto, en su imbricacion del todo
variada y desigual, con los acontecimientos bélicos y las empresas
coloniales, para la sucesiva transicion al capitalismo.

Y cuando tal transicion, donde con la afirmacion del imperalismo
y la acaecida reparticion del mundo que ponia nuevos frenos al
desarrollo de las fuerzas productivas, pudo realmente realizarse, esto
ocurri6 a su vez de muy diversas maneras. El caso particular de Italia
asi lo atestigua.

proletariado de las teorias del feminismo, sean ellas las burguesas o las
presuntas marxistas y presuntas proletarias.

86



Sin embargo si queremos, en lo que respecta a tal proceso de
transicion, el discurso no puede siquiera considerar el pais individual
o sea la nacién individual. No solo porque es risible pensar poder
hablar de la nacion italiana al menos antes de la mitad del siglo XIX,
sino también en consideracion de la desigualdad econémica y social
que caracteriza, y esto hasta hoy, la misma Italia.

7.3. El materialismo historico como filosofia “que se basta consigo
misma”

Para Engels la cuestion de la posicion de la mujer en la sociedad
se puede efectivamente afrontar solo si se consideran las
modificaciones de la institucion familiar y solo si estas Ultimas a su
vez son explicadas con la evolucion de las formas y de las relaciones
de propiedad, o sea de la division de la sociedad en clases sociales
antagonistas.

De todo esto las diversas tendencias feministas “marxistas” y
“proletarias” se ocupan, cuando tratan de ello, con una nueva
presentacion de forma idealista de una interpretacion socioldgica y
positivista®®. Lo que seguramente emerge indiscutiblemente como
tesis de fondo de Marx y de Engels y por tanto del marxismo-
leninismo-maoismo es que la opresion de las mujeres, nacida con la
propiedad privada y con la divisién en clases de la sociedad, no podra

53 Modalidades que se encuentran ya bien delineadas en Aleksandra
Kollontaj, que podemos definir la fundadora del feminismo socialista o
presunta marxista y proletario. De esta “feminista marxista” tendremos modo
de hablar en los proximos capitulos.

87



entonces cesar hasta cuando persistiran formas de opresion y de
explotacion del hombre sobre el hombre.

En la actual sociedad capitalista, ain en términos generales, el
destino de las mujeres y el del proletariado estan indisolublemente
conectados. Hasta cuando persista el capitalismo las mujeres y el
proletariado serdn igualmente oprimidos. Esto no significa
obviamente que las mujeres no estén divididas en clase y que tal
division no determine de manera regular exhaustivamente su misma
vision de la cuestion de la “opresion de las mujeres”. Significa solo
que el camino del socialismo y del comunismo es la tnica real
respuesta a la posibilidad, para la mayoria de las mujeres o sea para
las mujeres del proletariado y de los sectores bajos e intermedios de la
pequefia burguesia, de restablecer el principio de la productividad
comunista sobre la base del mas elevado nivel de desarrollo de las
condiciones materiales sociales.

El feminismo, desde un punto de vista tedrico y por tanto en primer
lugar filosoéfico, o es del todo superfluo por ser coincidente con el
marxismo-leninismo-maoismo y en tal caso el uso de tal término es
ecléctico y puramente instrumental®*
casos la pretension de querer ir a colmar un presunto “vacio” en el
ambito de la teoria y de la filosofia del marxismo®. Hasta donde se

, 0 representa en el mejor de los

4 Es decir, forma parte de una logica de pequefias sectas politicas fundadas
sobre una filosofia pragmatica y empirica y una praxis movimientista y
oportunista.

35 Es paraddjicamente un mérito el del feminismo “marxista” de matriz obrera
el de declarar abiertamente que el “marxismo” tiene carencias terdricas de
fondo decisivas. Silvia Federici en el texto “El punto cero dela revolucion”
(Sombras Cortas, 2012, p.80 y siguientes) afirma: “la tesis central es que el
analisis de Marx del capitalismo no logra concebir el trabajo que produce
valor si no en la forma de la produccion de mercancias. De aqui la ceguera
respecto a la importancia del trabajo de reproduccion y del trabajo
domeéstico, en particular en el proceso de acumulacion capitalista”.

88



sigue el materialismo historico la cuestion de la opresion de la mujer
y de su liberacion concierne a la lucha por el comunismo. No puede
existir por tanto un planteamiento “feminista” de la cuestion de la
“opresion de las mujeres”.

De la asuncion del materialismo historico deriva de hecho una
consecuencia decisiva. Como subrayaba Gramsci, retomando en esto
las tesis del primer gran marxista italiano Antonio Labriola, el
materialismo histdrico y en general la filosofia de la praxis o sea el
marxismo es una filosofia, una teoria y una ciencia “que se basta
consigo misma”. Esto significa que el marxismo, con sus necesarios y
consiguientes desarrollos relativos a los estadios del leninismo y del
maoismo, no puede contener alguna laguna de fondo, o sea de tipo
estructural, respecto a la posibilidad de afrontar, explicar, iluminar y
resolver concretamente cualquier cuestion de relevancia historico-
social del pasado, del presente y del futuro (al menos hasta la
instauracion de la sociedad sin clases). El marxismo entendido en este
sentido no tiene ninguna necesidad de ser integrado con la teoria
feminista. Esta por tanto no solo plenamente en grado de responder
teoricamente y practicamente al problema de la opresion de las
mujeres, sino que es también la Unica filosofia, la tnica teoria y la
Unica ciencia que pueda guiar a la mayoria de las mujeres, o sea esas
pertenecientes al proletariado y a los estratos populares, en la
direccion de su completa liberacion.

En sintesis, hablar de ‘“feminismo socialista”, “feminismo
marxista” o “feminismo proletario” significa 1) por el lado ideologico
introducir la tesis de que el marxismo, el marxismo-leninismo, el
marxismo-leninismo-maoismo contegan una laguna fundamental a la
cual es necesario suplir con el aporte del feminismo; 2) por el lado
tedrico introducir inevitablemente, en nombre del marxismo,
filosofias y teorias econdmicas y politicas ajenas y contrapuestas al
marxismo; 3) por el lado politico trabajar por la hegemonia del

&9



revolucionarismo pequefio-burgués sobre el proletariado y corromper
ideologicamente cualquier efectivo proceso de construccion de un
verdadero partido comunista.

90



Capitulo 8. LA FAMILIA MONOGAMICA Y LA DISOLUCION
CAPITALISTA DEL CARACTER SOCIAL DE LA ECONOMiA
DOMESTICA

8.1. La familia monogamica

La forma actual de familia ampliamente predominante es la
monogamica. Ella surge con la afirmacion del feudalismo. Se necesita
por tanto distinguir la familia monogamica propia de las fases
intermedias y concluyentes del feudalismo de aquella caracteristica
del capitalismo.

En el feudalismo, en lo que concierne a la gran mayoria de la
poblacidn, la “familia monogamica” se presenta principalmente en la
forma de la familia de los campesinos, de los pequefios artesanos y de
los pequetios trabajadores. En esta forma era la unidad elemental de
combinaciones econdmico-sociales mas amplias que llevaban el signo
de relaciones de naturaleza comunitaria en decadencia, sometidos
directamente o indirectamente a los intereses feudales. Tales
combinaciones son a menudo formalmente patriarcales, de las cuales
la identificacion corriente entre el tipo de familia vigente entre los
campesinos en esta fase historico-social y la vieja familia de los
propietarios de esclavos efectivamente de tipo patriarcal. Solo con el
ascenso del capitalismo las combinaciones comunitarias de tipo feudal
o semi-feudal (precapitalistas) constituidas por conjuntos de familias
monogamicas se disuelven y solo entonces la familia monogamica

91



llega a coincidir con el acutal tipo de “familia nuclear” , ademas de
bajo el perfil de su base natural®.

8.2. Caracteres sociales de la familia monogamica

Con el capitalismo emerge, de forma pura y generalizada, el tipo
de la “familia monogamica”.

(En qué consiste la diferencia entre la “familia de pareja” y la
“familia monogamica”, dado que ambas formas remiten a la “familia
individual o nuclear”? En el hecho de que la familia monogamica
“reviste” la libre familia nuclear, precedente o contemporanea a
aquella patriarcal, de especificas relaciones sociales. Engels afirma:
“En la union de pareja, el grupo ya se habia reducido a su unidad
final, a la molécula diatomica: un hombre y una mujer. La seleccion
natural, con sus exclusiones cada vez mas ampliadas de la comunidad
conyugal, habia cumplido su obra, y en esta direccion no le quedaba
mas nada por hacer. Si nuevas fuerzas motrices no hubieran entrado
en accion, no habria existido ningun motivo para que del matrimonio
de pareja saliera a la luz una nueva forma familiar. Pero estas fuerzas

56 Para Engels la conclusion del processo de “seleccion natural” relativa a las
formas familiares fundadas sobre originarios vinculos de parentela entre los
grupos consiste en la formacion de la “familia de pareja” o “familia
individual”. La base natural de la “familia monogamica” coincide
simplemente con la “familia de pareja”. Desde este punto de vista, como
afirma Engels: “Ella nace de la familia de pareja, como ya se demostro” ...
“Se diferencia del matrimonio de pareja con una mas bien grande solidez del
vinculo conyugal, no mas disoluble por albedrio de las dos partes
contrayentes” (Marx-Engels Obras, citado).

92



’

motrices entraron en accion.’
citado)..
Estas relaciones consisten ya sea en la institucion de la herencia

.” (Engels, El origen de la familia...

expresion de las relaciones de propiedad dominantes, que en residuos
(economia doméstica) de la disolucion de las precedentes relaciones
econdmico-sociales. Tales relaciones obstaculizan la libre y rapida
disolucion del vinculo matrimonial y representan la base estructural
de un correspondiente sistema juridico y de una correspondiente
ideologia.

En el capitalismo la “familia monogamica” se caracteriza como
una institucion que: a) transmite a los herederos (que por toda una fase
historico-social estan representados solo o principalmente por los hijos
varones) la propiedad de la familia y, en tal modo, establece
regularmente el origen de clase de los  simples individuos
reproduciéndola y perpetudndola; b) fija la “exclusion” de la esfera de
la actividad doméstica, que ahora viene a gravar exclusivamente sobre
la misma familia (obviamente, como veremos esto vale
exclusivamente para las familias del proletariado y de las masas
populares) por las relaciones econdomico-sociales; c) tiende a excluir a
las mujeres de las masas populares de la esfera de las actividades
productivas y a someterlas a una economia doméstica ya
sustancialmente independizada de la relacion con la propiedad
latifundista.

Estos sistemas de relaciones (herencia, economia doméstica,
opresion de la mujer) tienen un caracter de clase, en el sentido de que
ellos se presentan diversamente en las diferentes clases sociales. Tales
relaciones se enlazan directamente a aquellas que indicamos como
diversas lineas de desarrollo o de llegada de la familia monogamica.
De hecho tal familia monogémica deviene por un lado familia
“burguesa” y por el otro familia “proletaria” y “popular”. En este

93



ultimo caso el “caracter de familia monogamica” es en un cierto
sentido solo “formal”.

Engels evidencia muy bien esta diferencia de clase entre la familia
burguesa fundada sobre la propiedad capitalista y sobre el matrimonio
de clase y la familia de las masas proletarias: “Verdadera regla en las
relaciones con la mujer se vuelve el amor sexual y puede volverse solo
entre las clases oprimidas, por tanto hoy en dia en el proletariado:
sea o no sea esta una relacion establecida oficialmente. Pero aqui se
apartan todas las bases de la monogamia cldsica. Aqui falta cada

propiedad, para cuya conservacion y transmision hereditaria fueron

precisamente creadas la monogamia vy la dominacion del hombre;

aqui_falta por tanto también cada incitacion a hacer valer la

dominacion del hombre... En _este caso, relaciones sociales y

personales absolutamente diversas tienen un peso decisivo. Y desde

cuando la gran industria transfirio a la mujer desde la casa al
mercado del trabajo y en la fabrica, y bastantes a menudo es el sostén
de la familia, en la casa proletaria vino a caer completamente cada
base al ultimo residuo de la dominacion del hombre; excepto quizas
un elemento de esa brutalidad hacia las mujeres que se radico desde
el tiempo de la introduccion de la monogamia. Asi la familia
proletaria no es mas monogdamica en el sentido estrecho de la palabra,

también dado el mas apasionado amor y la fidelidad mas solida entre
los dos conyuges, y a pesar de cada eventual consagracion religiosa
y laica. Por eso, también los inseparables comparieros de la
monogamia, heterismo y adulterio, representan aqui una parte del
todo insignificante... En breve, el matrimonio proletario es
monogamico en el sentido etimologico de la palabra, pero no lo es en
absoluto en su significado historico” (Engels, El origen de la
familia...citado).

Es tipico de las varias versiones del feminismo burgués y pequefio-
burgués (por e¢j. las variantes del llamado “feminismo marxista”)

94



confundir estas dos diferentes lineas de desarrollo y subsumirlas por
tanto, sin distinguirlas adecuadamente, bajo la misma categoria de
“familia monogamica” con el fin de poder fundar en modo tal la teoria
por la cual la familia monogamica determinaria un antagonismo de
fondo entre el hombre y la mujer al interior del proletariado y de las
masas populares.

8.3. La institucion de la herencia y la “familia monogamica”

Depende entonces del tipo de propiedad que cosa sera dejada en
herencia y cual sea la clase social de origen de los hijos. Desde este
punto de vista la institucion de la herencia desempefia obviamente un
rol diverso segun las clases sociales. Transmitir una forma de
propiedad capitalista es algo que es del todo diferente de transmitir en
herencia una propiedad consistente en bienes personales o en
inmuebles no fructiferos de rentas. En ese segundo caso, no tenemos
una verdadera y propia transmision de la propiedad privada, dado que
que esté ultima es esencialmente o propiedad privada en la forma de
medios de produccion capaces de dirigir fuerza-trabajo o usufructo de
rentas teoricamente transformables en capital.

Bajo este perfil el sistema capitalista y la forma de la “familia
monogamica” parecen, en un cierto sentido, corresponder solo a las
clases privilegiadas. Para las populares, la forma monogamica no
parece en absoluto sostenida por una particular necesidad econdmica.

Donde no hay una verdadera propiedad capitalista o parecida no
hay tampoco la necesidad imperiosa de garantizar a los hijos la
reproduccion de la propia condicion de clase, no puede existir un
efectivo fundamento econdmico-social tal para distinguir la familia
monogamica de la nuclear. Es evidente que tal necesidad, vuelva a

95



fijar los caracteres economico-sociales de la familia monogamica, vale
en ultima instancia solo para las clases privilegiadas.

Obviamente en la concreta realidad de la sociedad capitalista, en
particular en los paises imperialistas, la cuestion de las clases sociales
se presenta con aspectos de particular complejidad, ya sea por las
diversas gradaciones y combinaciones entre diversas pertenencias
materiales de clase, o ya sea por los procesos ideoldgicos v,
consecuentemente, relativos a las identificaciones psiquicas, que
llevan varios estratos de las masas populares a asumir como propio
modelo de referencia la vida y las costumbres de los estratos
privilegiados pequefio-burgueses. De ahi la paradoja de la
identificacion con clases colocadas en los “escafios mas altos” de la
escala social, sin que a tal identificacion corresponda una efectiva base
material.

8.4. La economia domestica y la “familia monogamica” de las masas
populares

El segundo tipo de relaciones concierne al rol actual de la
economia doméstica entendida ya sea como conjunto de actividades
domésticas, ya sea como actividad relativa a la reproduccion natural
de la especie (gestacion y cuidado de los infantes), o ya sea en fin
como cuidado de las figuras parentales necesitadas de asistencia, etc.

La entera historia “de la economia doméstica” es historia de su
progresivo redimensionamiento y de su precipitacion cada vez mas
abajo en la jeraraquia entre las diversas ramas de la produccion. En el
sistema feudal la economia doméstica, con la familia campesina, esta
aun integrada, si bien marginalmente y en modo deforme, en la
produccion comunitaria o semi-comunitaria.

96



Incluso en la pequefia y pequefiisima economia campesina
actualmente vigente en paises como Italia, persisten trazas de este tipo
de integracion, por lo que esto pueda gravar fuertemente sobre la
mujer.

Solo el capitalismo en su forma mas desarrollada destruye
definitivamente cada nexo entre el “trabajo doméstico” (gestion del
balance doméstico, actividades domésticas, cuidado y asistencia,
gestacion, educacion y cria de los nifios, etc.) y el social complejo
relativo a la relacion con las otras esferas de la produccion. Engels
evidencia que “la administracion doméstica confiada a las mujeres
era una industria de cardcter publico, una industria socialmente
necesaria, asi como lo era la actividad con la cual los hombres se
encargaban de los alimentos. Con la familia patriarcal, y aun mds con
la familia individual monogamica, las cosas cambiaron. La direccion
de la administracion doméstica perdio su cardcter publico. No
intereso mas la sociedad. Se volvio un servicio privado” (El origen de
la familia..., citado).

En lo que concierne a el trabajo que aparece hoy como “trabajo de
las mujeres”, solo el capitalismo lleva a su término, desde este punto
de vista, la fase plurimilenaria de la descomposicion y de la disolucion
del sistema de la productividad comunista realizada a costa de las
mujeres. El capitalismo, a partir de su primera fase expansiva, se
encuentra delante de un cierto tipo de “economia doméstica” como
algo dado, como un conjunto de actividades no capitalistas que se
ejercen al margen de la produccion e independientemente de ella.

El “trabajo doméstico” es expresion limite de la supervivencia y
de la disolucion de la “economia doméstica”, es decir, de una forma
de trabajo social cooperativo que se remonta a los albores de la
humanidad. El trabajo doméstico no cuesta por tanto nada al
capitalista. El capitalista es indiferente a este tipo de trabajos. La tinica
cosa importante para el Capital es que “la economia doméstica” no

97



pretenda gravar sobre el plusvalor o sobre las rentas aspirando a
disfrutar de flujos de entrada del gasto publico. Por tanto el Capital se
preocupa solo de cristalizar este residuo de los milenios pasados. El
Estado Social, cuando el Capital tiene interés de promoverlo y de
todos modos siempre en los &mbitos de un reformismo reaccionario
de fondo, sirve para confirmar y para estabilizar tal situacidon y no para
introducir efectivas modificaciones de fondo.

En ultima instancia por tanto, el verdadero secreto de la “economia
doméstica” en el capitalismo y por tanto, con mayor razon, en su fase
imperialista terminal, al menos en términos metaforicos es el de deber
suplir la inexistencia de un efectivo Estado Social®’’. Cosa que se
remite a la imposibilidad de una efectiva socializacion de la
produccion en el terreno de la propiedad privada. Las masas populares
estan entonces cargadas de fuertes gastos sociales que gravan sobre la
“economia familiar” y por tanto en buena medida sobre el “trabajo
doméstico”. Engels afirma a tal propoésito: La familia esta fundada
sobre la esclavitud doméstica de la mujer, abierta o enmascarada
(citado).

En el interior de este circulo de hierro que solo la revolucion
popular puede romper, los estratos proletarios y populares, que de
hecho son dominados por la cristalizacidon reaccionaria de la economia
doméstica, estan obligados a trabajar en el ambito familiar para
realizar en el modo mas racional y eficaz las “actividades domésticas”.
La cadena del “trabajo doméstico” que recae, con la afirmacion de la
familia monogamica, sobre la familia individual de las masas

57 En tal caso, desde el punto de vista del marxismo, la respuesta no puede
ser ni esa del “salario de las amas de casa”, ni esa de reivindicar inversiones
publicas en actividades de cuidado, de asistencia y de apoyo a las actividades
domésticas, pero si la batalla por un programa de democracia popular y por
la relativa apertura de una transicion socialista a una nueva productividad
comunista.

98



populares, se presenta en el capitalismo bajo la forma de una
“economia natural” que impulsa a las masas populares, en el marco
del desempenio del complejo de las “actividades domésticas”, a un
consumo eficiente del precio de las mercancias y de los servicios
intercambiados con el salario. Y este tipo de relaciones enajenadas, si
por una lado grava en su complejidad sobre la familia de las masas
populares ya que comprime su calidad de vida impulsando al mismo
tiempo a un incremento de la cantidad de horas de trabajo asalariado
ademas del llamado horario contractual normal, por otro lado recae
especificamente sobre las mujeres. Una diferente division del trabajo
entre hombre y mujer al interior de la familia proletaria (admitiendo
que eso sea efectivamente posible dada la jornada efectiva del trabajo
asalariado) que mayormente tenga en consideracion la carga de trabajo
correspondiente a la mujer en una Optica cooperativa mas igualitaria,
tendiendo entonces a su disminucion, podria entonces solo redistribuir
su carga, pero para nada disminuirlo en su conjunto.

8.5. La economia domeéstica y la familia monogamica de la burguesia

La “economia doméstica” pesa de manera completamente diversa
sobre las diferentes clases sociales. En primer lugar ya que las
actividades de cuidado y de asistencia, en el caso de las familias de las
clases privilegiadas, no estdn desempefiadas en ambito familiar. En
segundo lugar porque también las mujeres de las clases privilegiadas
no ocupadas en el plano profesional, que se presentan formalmente
como “amas de casa”, gozan comunmente de varias formas de trabajo
doméstico (sirvientas, ayudantes, nifieras, asistentes, cuidadoras, etc.)
desarrollado por particulares figuras precarias. Tales figuras venden
los propios servicios en modo servil (pre-capitalista o semifeudal) y

99



no capitalista y por las propias condiciones de trabajo son
generalmente asimilables a las de los estratos mas explotados de la
pequefia burguesia.

Por tanto, aun en distinta medida, tales familias y tales mujeres
burguesas y pequefio-burguesas son emancipadas del peso de la
“economia doméstica”. La burguesia encuentra entonces miles formas
para asegurar a las mujeres burguesas tal plena emancipacion. Ellas se
vuelven por tanto también en un ideal, un modelo para las mujeres de
algunos estratos de la pequefia “burguesia intermedia, que oscilan
entre el proletariado y la burguesia y que aspiran a una misma
condicion de “liberacion del trabajo doméstico” sin la necesidad de
una revolucion y del derrocamiento del capitalismo.

Las mujeres burguesas al mismo tiempo no encuentran frente a si
vinculos particulares en lo que concierne a la posibilidad de acceder a
las profesiones y a las funciones desempefiadas por los hombres.
Ademas pueden escoger vivir simplemente de las rentas.
Posteriormente esto imprime un indeleble sello reaccionario sobre las
mujeres burguesas. Si el primero es relativo a su pertenencia a la
pequefia burguesia privilegiada y a la burguesia, el segundo esta en
directa relacion con el hecho de que las mujeres de tales clases estan
particularmente caracterizadas por aspiraciones, estilos de vida y
concepciones del mundo de caracter “parasitario”.

El matrimonio en las familias monogamicas burguesas esta regido
por la conveniencia, pero no se necesita pensar en esto como si la
conveniencia excluya necesariamente, usando el lenguaje en verdad
un poco fechado de Engels, el llamado “amor individual”. La
“conveniencia” excluye en cambio “el amor individual” entre
miembros hombres o mujeres de clases sociales diversas. La
“conveniencia” opera en general bien antes de presentarse
directamente como calculo econdmico. Por arriba hay ya toda una
formacion ideologica, ética, psiquica, que transporta la formacion de

100



los sentimientos y de la atraccion sexual en la direccion de una
condicion de clase concebida, en el plano ético y estético, como
indicativa de un particular valor individual.

Las mujeres de la pequefia burguesia privilegiada y de la burguesia
se identifican plenamente desde el inicio de la edad infantil con la
propia clase social y conciben el “matrimonio” y la “familia” como el
camino de la reproduccion de la propia clase social de pertenencia a
través de la generacion de hijos y su educacion sobre la base de la
posesion relativa de la propiedad privada con una logica y un espiritu
plenamente de clase. En los infantes de la burguesia y de la pequeia
burguesia privilegiada, se constituye inmediatamente ese tipo de
ideologia, psicologia, personalidad que llevan los individuos de tales
clases a concebirse como “sujetos” que pueden disponer libremente de
las propias propiedades materiales y de las propias cualidades
“morales” e “intelectuales”, como si todo fuese algo conectado
naturalmente a la propia individualidad més propia e intima. El
consiguiente mundo moral e intelectual que emerge de eso y que
continuamente se reproduce es asi propiamente fetichista. Relaciones
sociales y de clase, sedimentaciones, resultados y aportes de tales

9 <

relaciones aparecen también en tal caso como “humanos”, “neutros”,
“objetivos”, “naturales”. Los infantes son criados y educados para
hacer propia esta conciencia mistificada, para considerarla como una
propiedad de la misma subjetividad. Son educados por tanto para
percibirse como espiritus elegidos, para asumir y hacer valer como
propia referencia una ética aristocratica y para privilegiar una estética

de la forma y de la sensibilidad.

8.6. La contradicciones entre hombre y mujer en la familia de las
masas populares como contradiccion en el seno del pueblo

101



Las mujeres de la pequena burguesia privilegiada cuando escogen
bajar al terreno de la concurrencia y de la competencia de género,
proponen y promueven el feminismo como via para un incremento de
los propios privilegios y para una accion de division y
desestructuracion de las masas populares. La propension reformista-
reaccionaria de tales feministas se traduce sobre un plano mas general
en poner al centro la contradiccion hombre-mujer en vez de aquella
entre burguesia y proletariado, entre capitalismo y masas populares. O
sea se materializa en la promocion de un antagonismo de fondo entre
hombres y mujeres. La efectiva contradiccion hombre-mujer al
interior del proletariado y de las masas populares esta por tanto
enfatizada en linea de principio, exasperada, dividida desde su base
econdmica. Esto en el sentido de que el hombre de la familia proletaria
esta considerado sobre el plano estructural (y no eventualmente
eventualmente solo superestructural), de un modo u otro, como un
“jefe”, un “opresor”, un “enemigo de las mujeres”.

Las teorias revisionistas de las feministas “marxistas” sobre la
reproduccion de la fuerza de trabajo sirven para tentar de dar un
fundamento estructural de caracter econémico a tal tesis. Tenemos ya
sea un “feminismo marxista obrerista” que pretende tal presunta
reproduccion de la fuerza de trabajo en ambito familiar como
explotacion directamente capitalista (y en este caso el reformismo se
expresa con la lucha por el salario doméstico), o ya sea un singular y
confuso “feminismo proletario semi-obrerista®™”, que habla de la

8 En los proximos parrafos entraremos en mérito en la version del
“feminismo proletario” italiano (Movimiento feminista proletario
revolucionario, organizaciéon de las mujeres feministas de Proletarios
Comunistas-PCm-Italia), que continua el hilo de la experiencia del PC(M-
L)I-La voz obrera de los afios Setenta, que buscaba sintetizar eclécticamente
el obrerismo negriano con la referencia al “marxismo-leninismo-maoismo” y
a otras tendencias revisionistas de “izquierda” (trotskismo, consejerismo,
etc.).
102



explotacion indirectamente capitalista de las mujeres en ambito
familiar, debido a una presunta produccion capitalista no de
mercancias, sino de valores de uso (sic!) .

La contradiccion en las masas populares entre hombre y mujer no
esta concebida por las feministas pequefio-burguesas “obreristas” y
“semi-obreristas” por eso que efectivamente es, o sea como una
contradiccion en el seno del pueblo (Mao). Por tanto no es en absoluta
vista como reflejo de la presion general de las relaciones capitalistas y
de la burguesia y como reflejo ideologico del antagonismo de clase,
que se representa entonces, en el plano superestructural, en el interior
del mismo dmbito familiar.

8.7. Para una sintesis: el rol de la “familia monogamica” en las
diferentes clases sociales

Es evidente por tanto que si nos detenemos en la categoria de la
“familia monogamica” sin considerar materialisticamente su efectivo
contenido de clase: tanto burgués o relativo al proletariado y a los
estratos populares, se cae inevitablemente en el idealismo filosofico y
por tanto en la ideologia burguesa. La burguesia tiene todo el interés
de confundir la familia burguesa con la familia de las clases populares
y por tanto presentar la “familia monogamica” (burguesa) como una
célula-base de la sociedad. El catolicismo, por ejemplo, propone
justamente esta concepcion. Ciertas feministas “revolucionarias”, que

teorizan la destruccion de la “familia monogdmica™’, asumen a su

% La referencia es siempre a las tesis del Movimiento Feminista Proletario
Revolucionario de Proletarios Comunistas-PCm Italia (vease folleto “En
muerte de la familia” www.femminismorivoluzionario.blogspot.com).

103



vez, justo este punto de vista mistificado y sostienen por tanto que la
familia de las masas populares es una célula base de la economia
capitalista.

La “monogamia”, o sea este vinculo particular que sobre el terreno
de la sociedad capitalista se impone al “matrimonio de pareja”, no es
una categoria juridica, filoséfica, econdmica abstracta, sino un vinculo
concretamente determinado por el tipo de propiedad privada que la
“familia monogéamica” debe transmitir. Sin entrar en forma teorica en
el mérito de todo esto, se tienen solo visiones caricaturescas de la
“familia capitalista”. El feminismo, en todas sus variantes, es una
fuente inagotable de tales visiones al servicio, en el mejor de los casos,
de los intereses de la pequena burguesia pseudo-revolucionaria.

Si la familia monogamica estd definida por la institucion de la
herencia y por la permanencia del residuo del trabajo doméstico de las
mujeres, entonces lo que deriva de eso es que, dado el caracter de clase
de tal institucion y del trabajo doméstico, la familia monogamica se
presenta polarizada a causa del peso del todo diferente jugado por
estos dos factores en las diversas clases sociales. En la burguesia y en
la pequefia burguesia privilegiada, a menudo imitada en el plano
ideoldgico y en el de los habitos por los estratos atrasados de las masas
populares, la institucion de la herencia es lo que determina el caracter
de la familia monogamica. Por tanto tal institucion es el elemento
portador de esa estructura econdmica familiar, que se contrapone en
modo regresivo a las relaciones igualitarias e inmediatamente
divisibles de la “familia de pareja”.

En la familia proletaria y en la de las masas populares, en el plano
material el rol efectivo de tal institucién es, sin embargo, secundario.
Ademas, en este ultimo caso, la propiedad transmitida con tal
institucion no es capitalista o asimilable a esta tltima (si se excluyen
micro-actividades empresariales de hecho semi-capitalistas o

104



precapitalistas). La familia de las masas populares es aqui
“monogamica” por decirlo asi.

Es tal por los residuos del “patriarcalismo”, o sea por una
dimension ideologica que, a menudo y de buena gana, se presenta
condicionada y deformada por los intereses de las clases privilegiadas
y que por tanto se traduce en un marco politico-juridico burgués y
reaccionario. Marco que obstaculiza variadamente, fundamentalmente
sobre las espaldas de las mujeres de las clases populares, la libre y
veloz disolucion, de forma parasitaria, del vinculo matrimonial.

Al contrario, en lo que concierne al trabajo doméstico, la familia
monogamica de la burguesia y de la pequefia burguesia privilegiada
no estd mas que condicionada por su rol. Para la burguesia el trabajo
doméstico se transforma en el trabajo desarrollado, a su servicio, por
las mujeres de las masas populares.

Desde este ultimo punto de vista, o sea el relativo a la carga del
trabajo doméstico de caracter servil, la familia monogamica, en lo que
respecta a la burguesia, no tiene un fundamento estructural. De esto
deriva que para la burguesia los varios vinculos juridicos relativos al
ordenamiento del instituto familiar vigente, son facilmente eludibles
sobre la base de la posesion de determinados privilegios.

No es asi para las masas populares respecto a las cuales el rol de
trabajo doméstico desempefa un rol relevante también en obstaculizar
su efectivo derecho a la libre disolucion del matrimonio o sea a una
efectiva plena correspondencia entre la familia monogamica de las
masas populares y esa que Engels calificaba como la “familia de
pareja”®. En lo que concierne a las masas populares, la centralidad del

% Obviamente desde el punto de vista juridico la situaciéon cambié desde los
tiempos de Engels, al menos en los paises imperialistas. Pero no olvidemos
que, en lo que concierne a Italia, la institucion del divorcio fue introducida
solo el primero de diciembre de 1970, no obstante la oposicion de la Iglesia
catolica y del principal partido de poder de entonces, la DC. Ademas los

105



trabajo doméstico pesa sobre las mujeres en la familia “monogamica”
conspira de hecho con un sistema de relaciones econdmicas
capitalistas que, en particular en paises imperialistas marginales y
semi-dependientes como Italia, obstaculizan el ingreso de las mujeres
en el llamado “mundo del trabajo”. El resultado es el de una opresion
agravante sobre las familias de las masas populares, que presenta
también un lado especifico relativo a la inevitable acentuacion de la
depedencia econdémica de la mujer del hombre. Esto lleva al
incremento de la tendencia a la marginacion de la mujer en el interior
de la “familia” y, en general, a la reproduccion de relaciones de
dependencia de la mujer en las relaciones con el hombre. Sobre todos
estos aspectos el feminismo burgués y pseudo-revolucionario
pequefio-burgués opera para presentar como antagonistas (buscando
por tanto de determinarlas como tales) las contradicciones entre
hombre y mujer propias de las familias de las masas proletarias y
populares.

8.8. La naturalizacion fetichista de la actividad domestica

Con el capitalismo “la economia doméstica” impuesta de hecho a
las familias de las masas populares y en particular a las mujeres
proletarias se vuelve trabajo sin caracter social. O sea trabajo

procesos de fascistizacion en curso en todos los paises imperialistas llevan
consigo la tendencia a volver atin mas dificil la libre disolucion del vinculo
matrimonial. El ataque al derecho de aborto o la pura negacion de tal derecho
es, en otras cosas, un dato que incide fuertemente también sobre la libertad
de la mujer que trabaja por la disolucion de tal vinculo, a causa de una
dependencia media del hombre que se acentua objetivamente con la presencia
de hijos.

106



desempefiado en funcion de necesidades personales o sea “naturales”.
En otros términos es “trabajo social solo al interior de la individual
unidad familiar”, pero no en su exterior y por tanto no en relacion a
una relacion social con otras esferas de la produccion y del
intercambio.

El trabajo doméstico, en este sentido, realmente no existe desde el
punto de vista econdémico-social capitalista. El no le concierne en
algin modo a la producciéon y reproduccion, directa o indirecta que
sea, del valor de la fuerza-trabajo. No admite en modo directo o
indirecto tal produccion.

En el capitalismo y por tanto para el capitalismo es “trabajo social”
solo en el sentido que es “consumo de energias psico-fisicas”, que es
“trabajo” como ese del desempefio de cualquier actividad fisico-
deportiva, de nutrirse, de respirar, etc. Bajo el perfil de las necesidades
biologicas y en general de la subsistencia social a un cierto grado de
desarrollo cultural y civil de la sociedad, es trabajo por tanto para la
reproduccion material del organismo individual.

Es cierto que esta “forma natural” es solo una consecuencia y una
manifestacion de una relacion social fallida. Mas exactamente es
consecuencia del entero curso de desarrollo de la humanidad
caracterizado por la disolucién y por la descomposicion de la
productividad comunista, pero es una manifestacion negativa suya, es
la expresion de una exclusion, de una negacion y no una expresion
positiva e inclusiva. Es un entero curso histérico-social que en su
aparicion limite se muestra y se hace valer y se impone
fetichisticamente como “puramente natural”. El capitalismo no hace
otra cosa que fijar tal forma.

107



8.9. El psicoanalisis como reflejo de la forma fetichista de las relaciones
de la familia monogamica

La familia monogamica en los paises imperialistas se presenta
realmente como una forma privada de bases historico-sociales, en
cuanto tales bases, en la plena disolucion de cualquier nexo social de
la “economia doméstica”, se presentan dialécticamente “eliminadas”.
En tal modo las relaciones histérico-sociales y de clase relativas a la
“familia monogamica” asumen formas que parecen remitir a
relaciones abstractamente “naturales”. Esta apariencia deviene asi el
punto de partida para la teoria psicoanalitica. Eso wvuelve el
psicoandlisis una interesante expresion de una relacion fetichista. El
psicoanalisis se caracteriza justo por identificar y fijar la forma
fetichista como efectiva realidad. En el psicoanalisis freudiano las
categorias simbolicas se presentan por tanto como el directo reflejo de
relaciones “naturales”. Serian fuerzas biologicas esas que proceden
determinandose, diferenciandose y mediandose. La civilizacion en
Freud no es una efectiva categoria histérico-social, sino que asume un
caracter mitico. En su relacidn las fuerzas instintivas residuas o esas
al contrario mutadas en las formas de los procesos de civilizacion dan
lugar al mundo psiquico.

De este modo, complejas relaciones sociales y de clase
caracterizadas por multiples eslabones de mediacion asumen la forma
fetichista de relaciones puramente naturales, privadas y personales,
que encontrarian las propias raices y explicaciones, por un lado, en un
conjunto de relaciones que se presentan como propios de la familia
nuclear y, por el otro, en una historia privada, en gran parte
inconsciente y fantasmal, relativa a la representacion de tales
relaciones.

Obviamente, sin embargo, el psicoandlisis no es una pura

concepcion filosofica y ética, ¢l promete resultados practicos. O sea se
108



propone transformar en profundidad la subjetividad individual en
determinadas direcciones. Todo esto por definicion est4 caracterizado
en sentido ideologico y, por tanto, de clase. Ya que el psicoanalisis
como terapia es notablemente costoso, de ¢l se valen sectores sociales
a partir de esos pertenecientes a la pequeiia burguesia privilegiada,
respecto a los cuales de propone nuevamente moderar sus conflictos
interiores a través de una especie de catarsis, de la cual salir con una
vision mas realista y flexible de los dictados y de las implicaciones de
la propia pertenencia de clase. En este sentido no es en absoluto una
simple adaptacion, sino un soporte que hoy parece a veces necesario a
la formacioén, en todos los campos (desde el espectaculo, a la politica,
a la actividad de direccion en el campo econémico, etc.), de una
mentalidad y de una psicologia de marco encargado en funciones de
direccion, que no se deja turbar demasiado por conflictos éticos y
psicologicos respecto a las tareas relativas a la propia operacion.

109



Capitulo 9. LA “ECONOMIA DOMESTICA” Y LA TEORIA
MARXISTA DE LA REPRODUCCION DE LA FUERZA-TRABAJO

9.1. La teoria de Marx del valor de la fuerza-trabajo y del salario

La teoria de Marx del Modo de Produccion Capitalista [MPC],
presupone que ya haya ocurrido, como resultado de un largo proceso
histérico-social, la completa separacion del trabajador de sus medios
de produccion. Tal separacion implica la disolucion de todas las
formas basadas en la familia campesina o pastoril que opera como base
de la comun posesion de la tierra. Marx habla por tanto del trabajador
asalariado privado de los medios de produccion al cual se contrapone
el Capital, como de fuerza-trabajo.

La fuerza-trabajo aparece como mercancia en el mercado a
continuacion de un determinado proceso, ain minimo, de educacion
civil y moral y de formacion técnica. Aparece en el mercado para ser
adquirida y utilizada productivamente por el Capital. Ella por tanto
hace su aparicion como mercancia, como una identidad de los
opuestos, una unidad entre dos dimensiones inconmesurables, valor
de uso y valor: la primera una propiedad “material”, la segunda, en
cambio, de caracter puramente social. El valor es una sustancia social,
el trabajo abstracto. Una determinada mercancia consiste siempre de
una cierta calidad y cantidad de valor de uso y de una determinada
cantidad de valor. Por tanto el valor relativo a una determinada
cantidad de una determinada mercancia es una cantidad de trabajo
abstracto, de trabajo genérico, donde todos los diversos trabajos
concretos se presentan triturados y reducidos a la misma amorfa e
indiferenciada cualidad abstracta del trabajo. Este trabajo abstracto,
como tal, es también “trabajo socialmente necesario”. El trabajo

110



abstracto es un producto de la interrelacion econdmica de un conjunto
de productores privados, en este caso de capitalistas dado que damos
por supuesto el MPC. El valor es sustancia social, producto de un
organismo social complejo que opera por encima de la conciencia y
de la intencionalidad de los capitalistas, imponiéndose a ellos como
“ley del valor”.

(En qué consiste, en general, el valor de la fuerza-trabajo? Ya que
la fuerza-trabajo es mercancia, su valor determinado puede ser solo
equivalente a un determinado conjunto de mercancias. El valor de la
fuerza trabajo, en el acto de su primera aparicién en el mercado,
consiste primero que todo en el valor de las mercancias gastadas para
su educacion y formacion. El valor objetivado en la mercancia fuerza-
trabajo es el valor objetivado en las mercancias con el cual la fuerza-
trabajo debe necesariamente intercambiarse para su misma
subsistencia®!.

Este conjunto de mercancias es equivalente al salario. La fuerza-
trabajo, después ser haber sido empleada por el capitalista por un
cierto periodo de tiempo, suponemos un dia, una semana o un mes,
recibe un salario que Marx considera el equivalente del valor de la
misma fuerza-trabajo.

El salario es intercambiado por el trabajador con una determinada
cantidad de mercancias diferentes. El trabajador transforma el valor
representado por un determinado monto de dinero consistente en el
salario, en un complejo de mercancias del mismo valor global. El
intercambio entre salario o sea dinero-valor y mercancias necesarias
para la subsistencia del trabajador asalariado es un intercambio que,
en el plano de la teoria marxista, es supuesto como intercambio entre

1 El concepto de “subsistencia” no coincide evidentemente con el de la
simple “supervivencia”.

111



equivalentes. La teoria de Marx del salario esta fundada sobre la teoria
de la ley del valor.

Una vez adquiridas por el trabajador, tales mercancias salen del
mercado o sea de la circulacion de las mercancias. La cuestion del
valor y del valor de uso de tales mercancias no concierne mas al
Capital. No concierne mds, ni directa ni indirectamente, a la
produccioén y la circulacion capitalista de las mercancias y del dinero.
Por tanto, respecto al trabajo asalariado como tal, no le concierne mas
a la economia capitalista.

La reproduccidn capitalista del valor de la fuerza-trabajo ocurre en
el proceso productivo y se concluye, en el plano formal, en el
momento en el cual el trabajador asalariado al término de su periodo
laboral (un dia, una semana o un mes segun el tipo de pago laboral)
recibe el salario correspondiente. Una vez concluido el mismo circulo
reinicia con la recuperacion del trabajo en el proceso productivo.

Se vuelve, desde este punto de vista, un negocio del trabajador el
efectivo intercambio del salario con un monto de mercancias
equivalente, asi como su efectivo consumo. Pero tampoco tal
consumo ocurre evidentemente todo de un vez. El trabajador
desempefia otras varias actividades y sobre todo regresa al trabajo. Por
tanto, mientras consume continuamente en un modo u otro las
mercancias adquiridas, asi mismo disipa rapidamente la propia fuerza
trabajo como mercancia. Por tanto debe trabajar casi todos los dias del
ano y de su entera “vida productiva” para reproducirla, o sea para
regresar a la posesion de un salario adecuado. Con la obtencion del
salario el trabajador concluy6 la reproduccion del valor de su fuerza-
trabajo.

Si la reproduccion de la fuerza trabajo no es otra cosa que la
renovacion de forma capitalista de su produccidn, entonces la
produccion del valor de la fuerza-trabajo es en realidad solo eso que
continuamente se repite en el curso de la jornada laboral. La

112



produccion y por tanto la reproduccion del valor de la fuerza-trabajo
no le concierne a la circulacion, el intercambio de las mercancias, su
consumo o cualquier otra relacion diversa de la produccion misma.

Una parte de la jornada, una cierta fraccidon de la jornada, es
relativa a la produccion del valor de la fuerza-trabajo, la otra fraccion
de la jornada es relativa a la produccion de una cuota suplementaria
de valor de la cual se apropia el capitalista.

Si la jornada tiene una duracion de diez horas y si la fraccion de
una jornada en la produccion o reproduccion de la fuerza-trabajo es
correspondiente a la mitad de jornada laboral, entonces en cinco horas
de trabajo el trabajador reproduce el valor de su fuerza-trabajo. El
capitalista hace trabajar al trabajador antes de pagarle. El adquiere la
mercancia, la paga con “moneda ideal”® a traves de la estipulacion
oral o por escrito del contrato, y al vencimiento de la jornada, de la
semana o del mes, efectia el pago en correspondiente valor monetario.
El capitalista realiza el plusvalor con la venta de la mercancia
producida, o sea con la obtencién de lo correspondiente del valor y del
plusvalor en valor-dinero. El trabajador realiza su valor en la
obtencion del salario, o sea de un cierto monto de valor-dinero. La
reproduccion del valor de la fuerza-trabajo termina en este punto.

La idea de que la reproduccion de la fuerza-trabajo pueda ocurrir
fuera de la produccion misma descansa sobre la falsa idea de que la
produccion capitalista no sea produccion de capital, sino produccion
de valores de uso. Lo que es precisamente la vision corriente de toda
la teoria econdmica burguesa que, desde hace casi 150 afios a esta
parte, abandono el terreno del efectivo estudio de las leyes del
funcionamiento del capitalismo, por la construccion en el plano
ideoldgico y pragmatico de teorias utiles para justificar y favorecer la

62 Bl capital, Libro I, Capitulo 3, parrafo “El dinero como medio de pago”,
(obra citada, Utet).
113



explotacion del proletariado, de las masas populares y de los pueblos
oprimidos, la guerra imperialista y la corporativizacion fascista del
Estado.

Solo al inicio, cuando entra por primera vez en el proceso
productivo, la fuerza trabajo aparece en el mercado como ya dada,
como ya constituida en mercancia. Ella aparece asi como proveniente
del exterior de la misma produccién. Solo en el inicio la fuerza-trabajo
debe operar formalmente sin antes haber entrado en posesion del
salario. Este ultimo es dado al trabajador solo al final, a la conclusion
de un cierto periodo laboral. El trabajador anticipa al jefe su
mercancia, €l es el acreedor. El jefe el deudor. Al término del periodo
establecido por el contrato, el jefe salda su deuda y el trabajador entra
en posesion de su crédito. Desde ese momento en adelante el salario
sirve al trabajador, presuponiendo la continuidad en el tiempo del ciclo
productivo, para consumir un cierto monto de mercancias
intercambiado con el salario.

[ Ahora como es definido el nivel de las mercancias necesario para
la reconstruccion de la fuerza-trabajo? ; Como se concreta el nivel del
salario? Marx afirma: “El valor de la fuerza-trabajo, como de
cualquier otra mercancia, es determinado por el tiempo de trabajo
necesario para la produccion, por lo tanto también en la reproduccion
[subrayado nuestro], de este articulo especifico. En la medida en la
cual es “valor” la fuerza-trabajo misma esta representada por un
quantum determinado del trabajo social medio en ella objetivado. La
fuerza-trabajo existe solo como predisposicion del individuo viviente.
Su produccion presupone entonces su existencia. Dada la existencia
del individuo, la produccion de la fuerza-trabajo consiste en su
reproduccion o conservacion. Para la propia conservacion el
individuo viviente tiene necesidad de una cierta suma de medios de
subsistencia. El tiempo de trabajo necesario para la produccion de la
fuerza-trabajo se resuelve entonces en el tiempo de trabajo necesario

114



para la produccion de estos medios de subsistencia, es decir el valor
de la fuerza-trabajo es el valor de los medios de subsistencia
necesarios para la conservacion de su poseedor. La fuerza-trabajo se
vuelve, entonces, efectivamente tal solo ejercitandose, se realiza solo
trabajando. A través de su aplicacion -el trabajo- gasta sin embargo
solo un quantum determinado de musculos, cerebro, nervios, etc.
humanos, que de nuevo debe ser sustituido. Este aumento de los gastos
implica un aumento de las entradas. Si hoy el propietario de la fuerza-
trabajo trabaja, él debe estar en grado de repetir el mismo proceso
mariana, con las mismas condiciones de salud y de fuerza. La suma de
los medios de subsistencia debe entonces bastar para conservar al
individuo que trabaja en sus condiciones normales de vida. Las
mismas necesidades naturales como comida, ropas, calefaccion, casa,
etc., son diversas segun las peculiaridades climadticas y otras
peculiaridades naturales de un pais. Por otro lado, la amplitud de las
llamadas “necesidades naturales”, como la manera de su
satisfaccion, es ella misma un producto historico y depende por eso
en gran parte del estadio cultural de un pais y esencialmente también,
entre otras cosas, de cuales sean las condiciones — y por tanto las
costumbres y las aspiraciones- sobre las cuales estd constituida la
clase de los libres trabajadores. En oposicion a las otras mercancias,
por tanto, la determinacion del valor de la fuerza-trabajo contiene un
elemento historico y moral. Sin embargo para un pais determinado,
por un periodo determinado, el volumen de los medios de subsistencia
necesarios estd dado” (Marx, El Capitale, a cargo de R. Fineschi, La
ciudad del sol, Libro I, publicado en el ambito del PRIN 2004, p.p.
188-189; subrayados en el texto a cargo del redactor).

El salario es equivalente al valor de la fuerza-trabajo que se
produjo en el proceso productivo y materializado en su resultado, en
su producto final. Ya que el capitalista paga después de haber obtenido
la mercancia fuerza-trabajo, o sea, respeta un vencimiento contractual,

115



no es necesario que el capitalista espere la venta de la propia
mercancia para pagar la produccion realizada o reproduccion de la
fuerza trabajo en el proceso productivo. Mientras sin embargo mas
largo es el intervalo de tiempo relativo para el vencimiento fijado del
contrato para el pago del salario, mas a menudo se verifica el hecho
de que el capitalista vende el producto antes del pago del salario.

El salario corresponde al valor de la fuerza trabajo. Que el
trabajador deba trabajar un quantum determinado de horas para
reproducir el valor de su fuerza trabajo, pongamos precisamente cinco
horas, esto depende del hecho de que con el relativo salario puede
garantizarse el nivel de subsistencia. Tal nivel depende del grado de
desarrollo y de elaboracion de las necesidades del trabajador
asalariado establecido en correspodencia de determinadas condiciones
naturales, sociales y culturales. La fuerza-trabajo es una mercancia
que por el lado del valor de uso se explica ya sea como actividad, en
sentido dinamico, que como actividad potencial, en sentido estatico, o
sea en espera de transformarse en efectiva actividad. Marx excluye, a
este nivel del desarrollo de su razonamiento teodrico, la cuestion de las
variaciones salariales por encima y por debajo del valor de la fuerza-
trabajo.

Consideramos por tanto el todo a partir de la forma mas simple y
esencial del concepto y solo sucesivamemnte, en conformidad con el
métido de Marx, introduciremos relaciones gradualmente mas
complejas.

116



9.2. La teoria feminista del empleo capitalista, venticuatro horas por
venticuatro, de las energias psicofisicas del trabajador asalariado

El trabajador asalariado emplea una cantidad determinada de horas
de trabajo en la produccion capitalista para reproducir el valor de su
fuerza-trabajo o sea el valor-dinero representado por el salario.
Ademas emplea un posterior numero determinado de horas de trabajo
para producir un valor correspondiente al plusvalor. El salario, como
hemos visto, debe permitir al trabajador poder vivir al nivel de la
subsistencia, admitido precisamente que tal nivel sea definido por las
condiciones naturales y sociales-culturales de una determinada
sociedad y por las necesidades relativas de la clase de los trabajadores
asalariados. Todo esto debe por tanto valer regularmente respecto a
determinados intervalos de tiempo (por €j. una semana, un mes, etc.).

La conservacion de la vida al nivel de la subsistencia del trabajador
requiere que el mismo deba consumir un determinado conjunto
cualitativo y cuantitativo de bienes y de servicios producidos de modo
capitalista (obviamente aqui la teoria de Marx trata del trabajo
asalariado y por tanto no considera la produccion de mercancias y
servicios producidos en modo no capitalista, por ej. productos en
forma mercantil). Este nivel cualitativo y cuantitativo de mercancias y
servicios es, al menos en parte, rigidamente determinado por las
condiciones materiales y por el grado de desarrollo de la civilizacion
de una determinada sociedad (por ej. la posesion de un automovil
comienza a volverse necesario para la subsistencia del trabajador a un
determinado grado de desarrollo de la sociedad capitalista). En lo que
concierne a la cuestion que estamos afrontando, podemos considerarlo
también enteramente determinado y por tanto extraer de la cuestion
del nivel del desarrollo de las necesidades y de la organizacion en el
plano sindical de la clase obrera.

117



Si el trabajador esta en grado de garantizarse un nivel de vida de
simple subsistencia (y aqui, partimos, como ya visto, del presupuesto
que no pueda, como trabajador asalariado, ir mas alla de tal nivel),
entonces esta como consecuencia en grado de garantizarse en general
las energias psicofisicas necesarias para la reproduccion de su
existencia y por tanto en particular de las energias necesarias para el
desempefio del trabajo productivo capitalista (produccion del valor-
salario y produccion del plusvalor) para el entero periodo de la
duracion del tiempo de trabajo productivo.

Por tanto el nivel de subsistencia del trabajador esta vinculado
rigidamente a la calidad media y a la masa cuantitativa de sus energias
psico-fisicas. Solo una parte de ellas, obviamente la parte ampliamente
mas consistente, es empleada y consumida en las horas de la
produccion capitalista. La parte residual de ellas puede ser libremente
y variadamente empleada para exteriorizar, o sea realizar o consumir
en funcion de propios fines externos e independientes de la produccion
capitalista, las propias energias y capacidades psico-fisicas. En esta
libre exteorizacion de la capacidades y energias restantes en el trabajo
productivo, el trabajador por ejemplo emplea una cantidad
determinada de energias psico-fisicas y desgasta una determinada
cantidad de materia vital para las actividades dedicadas al consumo de
los valores de uso de las mercancias obtenidas con la reproduccion del
valor de su fuerza-trabajo. El trabajador es trabajador asalariado y no
esclavo o siervo de la gleba porque es dependiente del capitalista y por
tanto del Capital solo al interior del proceso productivo. Para el resto
¢l es, desde el punto de vista de las relaciones econdmicas, un libre
ciudadano. El trabajador adquiere por tanto las mercancias obtenidas
con el salario en calidad de comprador-consumidor y no de trabajador
asalariado. Se vuelve entonces un consumidor. Obtenidas las
mercancias el comprador provee su consumo fuera no solo de la
produccion, sino también de la circulacion capitalista.

118



Solo en forma alucinada, como ocurre con el llamado “feminismo
marxista”, identificando trabajo asalariado con la esclavitud o con el
trabajo servil feudal se puede por tanto concebir el uso de las energias
psicofisicas del trabajador asalariado al exterior del proceso
productivo como un uso directamente o indirectamente capitalista.

9.3. Elinterés del trabajador individual en el consumo racional de las
mercancias relativas al valor de su fuerza-trabajo

El trabajador reprodujo en el proceso productivo el valor de su
fuerza-trabajo y sucesivamente lo realizo en la forma del valor-dinero,
o0 sea, bajo la forma de salario. La reproduccion del valor de su fuerza-
trabajo esta entonces completada desde todos los puntos de vista. El
trabajador, comprando con el salario un determinado conjunto de
mercancias para el propio consumo, no es mas un trabajador
asalariado, mas bien un comtn comprador de mercancias. El compra
las mercancias con el fin de consumirlas. Al consumidor le interesa la
mercancia por su valor de uso y no por su valor. Por tanto el trabajador
asalariado, como comprador de bienes de consumo, no se distigue en
absoluto de otro cualquier consumidor, ya sea ¢l un capitalista, un
policia o un docente universitario “marxista”.

Como cualquier otro comprador de bienes de consumo, el
trabajador asalariado estd directamente interesado en emplear las
mercancias adquiridas en modo conforme a su naturaleza. Ademas el
trabajador asalariado, dado el vinculo del nivel de subsistencia a
respetar, estd doblemente interesado en tal empleo. Al hacer esto el
trabajador opera como Robinson Crusoe que calculaba el tiempo de
trabajo necesario para la realizacion de sus variadas actividades. Tiene

por tanto mas o menos detalladamente el balance de las mercancias
119



adquiridas y consumidas. Nuestro trabajador de vez en vez compra
mercancias y servicios. Una vez que las mercancias entraron en su
posesion también salen de la circulacidon y por tanto del mercado. Si
nuestro trabajador compré una caja de manzanas que después
resultaron podridas, el valor de su fuerza-trabajo se resentira y por
tanto el nivel de desgaste de sus energias psico-fisicas resultard mas
elevado y no podré por tanto mantener mas el nivel de subsistencia.
Por otra parte si nuestro trabajador se olvida por algunos dias de su
caja de manzanas y como consecuencia ellas se deterioran, el efecto
seré del todo analogo. La cosa es del todo equivalente al caso relativo
aun salario impuesto a un nivel mas bajo respecto al valor de la fuerza-
trabajo reproducida por el trabajador en el proceso productivo.

Esto significa que, una vez entrado en posesion de las mercancias
adquiridas con el salario, el trabajador individual debe asegurarse de
consumirlas en la forma mas racional y adecuada. Corresponde
exclusivamente al trabajador asalariado asegurarse de que eso suceda
y es de su pleno interés proceder en tal sentido. Si en general el
trabajador asalariado en vez de comer regularmente, de tratar de
reposar, de cumplir el minimo de actividad fisica necesaria para el
mantenimiento de la propia salud psicofisica, etc., gasta el propio
salario en cervezas y bebidas alcohdlicas fuertes, al capitalista que se
encuentra desde hace ya mucho tiempo frente a una clase trabajadora
adecuadamente formada, esto le importa poco o nada. En los albores
del capitalismo industrial, al capitalista le podia quizas interesar lo que
hacian los trabajadores en su conjunto, si entonces la gran mayoria de
ellos no hubiese estado efectivamente en grado de administrar
“racionalmente” las respectivas miseras entradas salariales. El
capitalismo sin embargo llevé velozmente a término la tarea relativa a
la formacion de una clase obrera capaz, en general, de obrar en modo

120



disciplinado y, por tanto, para eso que es también racional®

para los
intereses del capitalista. Después de eso fueron los mismos obreros los
que buscaron regularmente, en su propio interés, las formas mas
racionales posibles del consumo de las mercancias adquiridas con el
salario. Si el trabajador, la fuerza-trabajo individual no responde
accidentalmente a los requisitos laborales a causa de un uso no
racional de las mercancias adquiridas con el salario al final de la
reconstruccion del valor de la fuerza-trabajo, tal fuerza-trabajo es
simplemente eliminada, o sea el trabajador es sancionado, multado o
despedido.

Al capitalista no le interesa en absoluto si el trabajador individual
asalariado de bajo o medio nivel profesional, o sea un tipo de
trabajador facilmente sustituible, sea capaz de reconstruir en el modo
mas racional las propias energias psico-fisicas a través del consumo
mas adecuado de los valores de uso de las mercancias adquiridas. Por
otro lado si nuestro trabajador asalariado, disipa el salario en sexo,
droga y rock and roll y si al mismo tiempo quiere sin embargo
continuar manteniéndose en el puesto de trabajo donde el capitalista,
debera esforzarse para exprimir mayormente la propia fuerza-trabajo.
Esto lo llevara a tener que vivir por debajo del nivel de subsistencia y
con una mas o menos drastica reduccion de la propia expectativa de
vida. El consumo de las mercancias necesarias para la reconstruccion

63 Si se lee el cuaderno n.22 de Gramsci, Americanismo y fordismo, se puede
ver como el Capital haya operado, al menos en los EE.UU después de finales
de los afios Veinte, no para disciplinar los consumos de la fuerza-trabajo, sino
aquellos de una serie de estratos intermedios al menos tendencialmente
parasitarios. Esto en linea con la tendencia a la compresion de las rentas, con
el fin de favorecer un desarrollo imperialista industrial-financiero. Linea que,
como subraya Gramsci, era bien diversa de esa que las condiciones de la
transicion al capitalismo imponia a los paises europeos y, en particular, a
paises como Italia.

121



de la capacidad laboral, el hecho de que ocurra en forma adecuada o
no, que ocurra efectivamente o que no ocurra en absoluto, es una
cuestion que en el capitalismo concierne a la existencia puramente
individual, personal y natural del trabajador individual.

9.4.La fantasiosa teoria del consumo individual de las mercancias como
“trabajo social”

El trabajador asalariado, para consumir los valores de uso de las
mercancias que compra o para disfrutar de los servicios que adquiere
debe desempefiar actividades. En tanto por ej. para comer debe hacer
la lista de las compras, ir a una tienda de alimentos, sucesivamente
debe preparar los alimentos adquiridos y debe efectivamente
comerlos. Todo eso requiere de un cierto gasto de energias
psicofisicas. Andlogamente, para consumir adecuadamente las ropas
debe por lo menos usarlas, lavarlas, etc. Tal principio vale
evidentemente para todos los bienes y los servicios adquiridos con el
salario. Esta actividad es evidentemente diversa del tipo de gasto de
energias psico-fisicas que se determina en la produccion capitalista.

En este sentido, el conjunto de actividades relativas al consumo
individual de los valores de uso de las mercancias es “trabajo
necesario” por asi decirlo. Definirlo “trabajo necesario” es desde el
punto de vista marxista una trivialidad para indicar, por e¢j., que el
trabajador si quiere sobrevivir debe comer bastante regularmente, en
cantidad suficiente, etc. A veces tal trivialidad se presenta en forma
mistica. En tal caso actividades de diversa naturaleza son precisamente
subsumidas bajo la misma categoria de trabajo y por afiadidura de
“trabajo social” necesario bajo el perfil del funcionamiento del modo

de produccion capitalista. En la teoria econémica marxista, en lo que
122



concierne al capitalismo, con el concepto de “trabajo social” se hace
en cambio referencia a la actividad productiva de capital y
reproductiva del valor de la fuerza-trabajo.

9.5. ;Por qué Marx no habla del trabajo de las mujeres proletarias?

Esta pregunta, expuesta abiertamente de manera retérica por las
feministas “marxistas obreristas”, testimonia la total incomprension
de la naturaleza del trabajo asalariado. Las feministas obreristas parten
del hecho de que Marx no hable especificamente de las mujeres
proletarias, para afirmar que en el marxismo hay una laguna que llenar
con el aporte del feminismo.

Marx no trata aqui la cuestion de las mujeres porque presupone
que las mujeres que formen parte del proletariado y que vendan la
propia fuerza-trabajo®. Este presupuesto esta implicito en el hecho de
que Marx trata solo la ecuacion entre salario y valor de la fuerza-
trabajo. Para que sea valida esta ecuacion, las mujeres deben ser
consideradas a su vez como fuerza-trabajo y por tanto cuando Marx
habla del trabajador asalariado no hace ninguna distincion de género.
Si de hecho Marx debiese considerar el caso de las familias proletarias

% “Ellos olvidan sin embargo que ahora, en el lugar del hombre, jefe de la
familia, son expulsados bajo las ruedas del Juggernaut [abrumador ndt]
capitalista también su mujer y quizas tres o cuatro nifios, y que el aumento de
los salarios globales no corresponde al plusvalor total extorsionado a la
familia.” (Karl Marx, Salario, precio y beneficio). Aqui Marx habla entonces
de la familia proletaria como de una familia compuesta integramente por
trabajadores asalariados, incluidos nifios. En este texto Marx no ha aclarado
aun la cuestion del valor de la fuerza-trabajo y por tanto no ha superado atn
algunas viejas concepciones erréneas como, por ej., la del salario como
“precio del trabajo”.

123



en el cual la mujer no intercambia el valor de su fuerza-trabajo por el
salario, o sea en el cual la mujer proletaria no trabaja en la produccion
capitalista, no podria mantener la ecuacion originaria entre salario y
valor de la fuerza-trabajo, ya que en tal caso el salario de un solo
trabajador del nucleo familiar, hombre o mujer que sea, no bastaria
para la subsistencia de tal nucleo. El salario se traduciria
inevitablemente en una drastica compresion, decididamente por
debajo del nivel de subsistencia, del nivel de vida de la familia®.
decididamente por debajo del nivel de subsistencia. Es como si,
considerado un trabajador individual, el salario se presentara inferior
al valor de la fuerza de trabajo y por tanto el trabajador se encontrara
en la imposibilidad de reconstruir adecuadamente las energias psico-
fisicas necesarias para su existencia, a su nivel de subsistencia. Su
existencia por tanto se afearia y su expectativa de vida se acortaria
significativamente.

9.6. Salario, hijos y formacion de la nueva fuerza-trahajo

Marx afirma: “el proprietario de la fuerza-trabajo es mortal. Si
su aparicion en el mercado debe ser continua, como presupone la
transformacion continua del dinero en capital, el vendedor de fuerza-
trabajo debe perpetuarse “‘como cada individuo viviente se perpetia
a través de la procreacion” (Petty). Las fuerzas-trabajo sustraidas al
mercado por el desgaste y por la muerte deben ser constantemente
sustituidas al menos por un numero igual de fuerzas-trabajo nuevas.
La suma de los medios de subsistencia necesarios para la produccion
de la fuerza-trabajo incluye por tanto los medios de subsistencia de

%5 Este dato de hecho es dun hoy evidente bajo el perfil empirico.
124



los repuestos humanos, o sea de los hijos de los trabajadores, para
que esta raza de peculiares poseedores de mercancias se perpetue en
el mercado de las mercancias. Para modificar la naturaleza
universalmente humana en modo tal de que ella alcance calificacion
y destreza en una dada rama de trabajo y que se vuelva fuerza-trabajo
desarrollada y especifica, hay necesidad de una determinada
formacion o educacion que por parte suya cuesta una suma mds o
menos grande de equivalentes de mercancias. Segun el cardcter mas
o menos mediado [correspondiente a la media, ndr] de la fuerza-
trabajo, los costos de formacion seran diversos. Estos costos de
aprendizaje, infinitamente bajos para las fuerzas-trabajo ordinario,
entran por tanto en el abanico de los trabajos gastados para su
produccion. El valor de la fuerza-trabajo se resuelve en el valor de
una suma determinada de medios de subsistencia. El varia también,
por tanto, junto al valor de estos medios de subsistencia o sea a la
grandeza del tiempo de trabajo requerido para la produccion” (Marx,
El Capital, a cargo de R. Fineschi, La ciudad del sol, Libro I, publicado
en el ambito del PRIN 2004, p.p. 188-189).

Considerando el hecho de que el proceso laboral capitalista no
puede interrumpirse en el acto de la muerte o de la sobrevenida
incapacidad fisica del trabajador, Marx afirma que el trabajador
asalariado no debe reproducir durante el proceso laboral solo su
fuerza-trabajo individual, sino que durante tal proceso debe producir
también la fuerza-trabajo que deberd en un cierto momento
presentarse en el mercado del trabajo por primera vez. Por tanto, el
salario debe traducirse en mercancias que corresponden también al
mantenimiento de los hijos a un determinado nivel de subsistencia. El
nivel de subsistencia debe incluir también una adecuada educacién y
formacion para el trabajo. Por consiguiente si la fuerza-trabajo que se
presentara en el mercado resultard una fuerza-trabajo especializada,
entonces el nivel de subsistencia relativo debera ser mas elevado.

125



9.7. La familia proletaria y la “economia domestica”

En una sociedad capitalista, existen muchos casos de mujeres de
las familias proletarias que no trabajan en actividades conectadas al
intercambio con el salario y con otras formas de ingreso. Este aspecto
fue erroneamente enfatizado por las versiones del feminismo que
hacen de ¢l una caracteristica particular de la familia proletaria. Cierto
es, al contrario, que la ausencia de ocupacion de las mujeres
intercambiable contra salario o ingreso es la condicion de una parte no
indiferente de mujeres de la pequefia burguesia privilegiada y de la
burguesia que, en tal caso, “viven de renta” en modo parasitario. Por
el contrario en las familias proletarias la mujer estd generalmente
obligada a buscar un trabajo asalariado o cualquier empleo
remunerativo en el exterior del ambito familiar, a menudo ultra-
precario y fuertemente explotado, bajo pena del deterioro general de
la entera familia por debajo del propio nivel de subsistencia. Si las
mujeres proletarias no logran trabajar en el intercambio contra salario
u otras formas de ingreso, es solo porque, por un lado, la sociedad
capitalista en su fase terminal atraviesa una persistente crisis general.
Por otra parte, en base a los criterios capitalistas, las mujeres son
consideradas menos “productivas” que el hombre y por tanto, son
posteriormente discriminadas, se vuelven objeto de particular
precarizaciéon o son las primeras en ser expulsadas del proceso
economico.

Por tanto la cuestion concierne en ultima instancia a las mujeres
de las familias proletarias que no pueden trabajar en el plano del
intercambio contra salario o contra ingreso, o que pueden hacerlo solo
en una minima parte. Obviamente tal condicion es también relativa a

126



las mujeres de amplios estratos de las masas populares, o sea, de
estratos de pequefia burguesia no privilegiada. Pero ya que aqui se
trata de la teoria econdmica marxista y del hecho de que las feministas
“marxistas” hacen en efectos referencia, por ser implicitamente o
explicitamente critico, al marxismo, aqui se trata de permanecer
mientras tanto sobre un terreno que permita un tratamiento “puro” de
las efectivas relaciones econdmicas y de clase.

Entremos entonces en el meollo de esta ultima cuestion. La familia
proletaria en la cual la mujer no trabaja por un salario o ingreso vive
por debajo del nivel de subsistencia. Esto implica que el hombre
trabajador asalariado que puede efectivamente trabajar con
regularidad estd obligado a tratar de trabajar mas horas de la media, o
sea a efectuar cuantas mas horas sean posibles de trabajo extra®.

A la mujer desocupada le queda, en el marco de un bajo o infimo
nivel de satisfaccion de las necesidades de subsistencia, esa que
comunmente es llamada “economia doméstica”. Esta “economia” es
tedricamente definida por relaciones tendencialmente cooperativas y
solidarias en el ambito de una familia proletaria sujeta, en su
complejidad, a la presion del capitalismo. Una presion que, como
hemos ya visto, cristaliza los caracteres que son el producto de la
descomposicion y disolucion de la economia domestica del MPCP.

Esta forma de “forzada cooperacion” recae casi integramente
sobre la mujer®’. Por tanto es precisamente una forma “cooperativa”
en el plano teoérico. En el plano practico, se resuelve en una division
del trabajo en la cual la mujer resulta sin embargo marginada al

% Es obvio que en la realidad actual los eventuales cheques familiares para el
conyuge a cargo, ademas imputados a la colectividad de los trabajadores y no
al capitalista, son del todo irrisorios respecto a las efectivas necesidades.

7 Esto suponiendo que el tnico trabajador asalariado pertenezca al género
masculino y que esté medianamente obligado a incrementar el horario de
trabajo con el fin de garantizar el sostén de la familia en su conjunto.

127



interior de la familia. Esta condicion la diferencia fuerte y
seguramente para peor del trabajador asalariado de género masculino,
que entra objetivamente en relacion con una dimension econdmica,
sindical y muy probablemente también politica, incomparablemente
mas vasta, con consiguiente incremento de capacidades y necesidades
intelectuales complejas.

En fin, varios milenios de caida, redimensionamiento y
descomposicion de la economia doméstica propia del MPCP llevaron
consigo una estratificacion ideoldgica patriarcalista y machista, que
siempre fue promovida y utilizada por las variadas clases dominantes
reaccionarias acompanadas por las diversas religiones de Estado y por
las relativas instituciones, para dividir, afear y restrigir el horizonte
cultural e intelectual de las masas populares. El patriarcalismo y el
machismo son por tanto ideologias no simplemente reaccionarias, sino
juntas profundamente clasistas. Tal estratificacion ideoldgica
patriarcalista y machista, reaccionaria o clasista se refleja mas o menos
profundamente también en el proletariado y en las masas populares.
Las contradicciones que se derivan de eso entre hombres y mujeres
son por tanto en gran parte relativas al hecho de que (en particular en
el momento en el cual las mujeres no pueden llevar salario o ingreso a
la familia), la carga de la economia doméstica recae toda, también a
causa de tal ideologia, sobre la mujer. Recae entonces sobre ella,
también en los casos en los cuales, tedricamente, tal carga puede ser
enfrentada y administrada de forma efectivamente mas cooperativa y
solidaria, a través de una mas equitativa distribucion entre la mujer y
el hombre. Obviamente la mas equitativa e igualitaria, que entre el
resto es tendencialmente una efectiva condicion para la unidad de
clase, convierte a “la economia doméstica” en una cadena que pesa
insoportablemente sobre la familia de las masas populares y
proletarias.

128



La mujer, cuya vida esta por tanto forzosamente centrada en la
economia doméstica, debe ocuparse de garantizar que las pocas
entradas salariales sean administradas del modo mayormente racional
y eficaz para asegurar el consumo mas adecuado de las mercancias
adquiridas. Asi se debe también ocupar de hacer cuadrar lo mas
posible el balance familiar, escogiendo cuanto y qué cosa adquirir. Por
tanto debe ocuparse de gran parte de las actividades relativas al uso y
relativo consumo de tales mercancias (hacer las compras, cuidar la
casa, preparar las comidas, etc.). Ademas debe ocuparse de los hijos y
de la asistencia de los enfermos y de los ancianos.

La pandemia vio la infamia generalizada para perjuicio de las
masas populares y en particular de las mujeres, determinada por una
situacion catastrofica del sistema sanitario clasista. Tal situacion, dada
también la paralela introduccidn de los apagones generalizados como
forma de control preventivo de la posible protesta social, obligd en
nuestro pais a centenares de miles de mujeres de las masas proletarias
y populares a ser un sustituto en el servicio sanitario nacional y a
transformar las casa en hospitales, ademas de ocuparse de los propios
familiares en situacion terminal, arriegando directamente la vida.

Que la mujer desempefie en el mejor de los modos estas
actividades, que las desempefie en el peor de los casos o que, al limite,
no las desempefie en lo absoluto es del todo indiferente para el
capitalista. El capitalista, después de la fase inicial del capitalismo que
destruyé todos los nexos sociales de la “economia doméstica”,
encuentra como ya dado en las masas populares, como si se tratara de
una forma natural, tal tipo de “economia” en el marco de la familia de
las masas populares. A la burguesia le interesa solo, en el plano
politico e ideoldgico, que esta situacion se perpetiie porque, en caso
contrario, la economia doméstica en esta o esa forma iria a gravar
sobre el capital o sobre las rentas. En este segundo caso correria el
riesgo de turbar equlibrios que, sobre todo en paises como Italia, son

129



decisivos para el mantenimiento de la unidad y de la cohesion entre
las principales fracciones de la clase dominante.

9.8. La economia domeéstica: trabajador individual y niicleo familiar

Que la economia doméstica como tal pesa sobre las masas
populares en su conjunto, lo testimonia obviamente el hecho de que el
trabajador individual, sea hombre o mujer, en el momento en el cual
no disfruta de un propio ambiente parental o familiar, debe hacerse
directamemnte cargo de la propia “economia doméstica”. El peso es
tal que muchos trabajadores individuales, sobre todo hombres, aspiran
a encontrar un “alojamiento familiar” también como grosera y
oportunista tentativa de atenuar tal contradiccion diluyéndola en el
ambito del ntcleo familiar.

Hay de todos modos, a tal propoésito, una diferencia entre la
situacion del trabajador individual que opera en el proceso productivo
y que consume las mercancias adquiridas con el salario, y la situacion
relativa a esa de un ntcleo familiar en el cual la mujer esta obligada a
permanecer y obrar en el circulo estrecho de la economia doméstica.
En este ultimo caso de hecho, entra en juego, aunque en ambito
privado y personal y por tanto privado de caracter social respecto a la
produccion capitalista, una “relacion social” al menos entre hombre y
mujer.

Esta relacion, que no es de ningtin modo capitalista, de por si no
es tampoco, al interior de la familia proletaria, de caracter

130



antagonista®®. O sea prevee una division del trabajo entre hombre y
mujer tedricamente solidaria y cooperativa.

La “la economia doméstica” requiere todo un conjunto de
“actividades cooperativas” que pesa sobre la familia de las masas
populares. Estas actividades cooperativas en el ambito privado y de
las relaciones personales en el interior del nucleo familiar son un
residuo del pasado que chupa la vida de las masas populares, que
obstaculiza su crecimiento en el plano intelectual y la iniciativa
politica dedicada a la supresion del capitalismo. Vimos entonces como
y por qué todo esto vaya, practicamente, a recaer fuertemente sobre
los hombros de las mujeres.

9.9. La lucha contra el patriarcalismo y el machismo en el ambito de la
familia de las masas populares

La division del trabajo en el ambito de la familia nuclear de las
masas populares implica que, generalmente, el hombre espere, ademas
de la comun jornada laboral, también un suplemento laboral en la
forma del trabajo extra, y a la mujer la marginacion a través del trabajo
doméstico. Ni el hombre, ni la mujer de las masas populares son de
por si necesariamente conscientes del antagonismo que los aglutina. O
sea, no son de por si necesariamente coscientes del hecho de que el
capitalismo, cristalizando una forma como la de la economia
doméstica producto de la destruccion de la productividad comunista y
de la ruptura de los nexos entre economia doméstica y produccion
social, impone a la familia proletaria un sistema de relaciones
limitantes y opresoras. La propiedad privada de los medios de

% Tal relacion es de tipo antagonista en el sentido que pesa en su conjunto
sobre la familia proletaria y en particular sobre la mujer.

131



produccion por un lado y la fuerza-trabajo libre de toda propiedad por
el otro transforman definitivamente la economia doméstica de un
sistema de relaciones conectado a la produccion social a un problema
privado y personal. Descargan sobre la familia proletaria el peso de
las tareas relativas al funcionamiento de una rama compleja de la
produccion, degradada hasta ser reducida a un conjunto de actividades
pertinentes a un individual estrechisimo nucleo familiar. La ausencia
de un preciso conocimiento de todo esto lleva espontaneamente a
menudo y de buena gana a transformar una contradiccion en el seno
del pueblo en una contradiccion antagonista, al menos en las formas y
en los resultados. A la mujer le resulta inexplicable el por qué de su
propia condicion servil que imputa en gran parte, mas o menos
consciente, solo al hombre. Por tanto la mujer, desde este punto de
vista, efectivamente se inclina por el feminismo pequefio-burgués,
aunque de palabra quizas toma distancia de ¢l. El hombre al contrario,
quizas sometido a interminables turnos de trabajo, acusa a la mujer de
no hacer nada particularmente comprometido y oneroso. Entre los dos
sin embargo, generalmente, es el hombre el portador de una cultura
particularmente opresora y patriarcalista y sobre tal base es el hombre
quien explota medianamente la objetiva dependencia econdmica de la
mujer para afirmar un predominio personal.

Todo esto testimonia solo dos cosas: 1) la conciencia de clase es
la base para evitar que la contradiccion entre hombre y mujer en la
familia proletaria asuma formas antagonistas; 2) tal conciencia no
puede no estar acompafiada por la lucha ideologica en el plano de la
critica y de la autocritica respecto al patriarcalismo y al machismo del
hombre y a la tendencia de la mujer a descargar contradicciones
sociales sobre el hombre, contribuyendo a convertirlas en un problema
personal y privado. Ambas cuestiones, en su indisoluble unidad, son
cuestiones de bando y de lucha de clases y por tanto no hacen mas que
oponer a la ideologia reaccionaria y patriarcalista por un lado y al

132



feminismo por la otra, la ideologia del comunismo, el marxismo, como
via para la plena liberacion de la mujer.

9.10. Hacia una nueva productividad comunista

La descomposicion y la completa disolucion de la productividad
comunista encuentra su resultado en la naturalizacion de la “economia
doméstica”, en la plena exclusion de tal “economia” del proceso
productivo. Al mismo tiempo solo esta plena separacion de la familia
de cada vinculo con la actividad productiva y la propiedad de los
medios de produccién (en primer lugar la posesiéon de la tierra) crea
las condiciones para la plena superacion de tal “economia” por estar
separada de la produccion social.

Habiamos visto como ya en el tercer estadio de la sociedad antigua
las relaciones de produccidon comunistas y por tanto la misma
productivdad comunista comenzaron a obstaculizar el desarrollo de la
humanidad, que podia ocurrir solo en la forma de la sociedad dividida
en clases y a través de ella. En el capitalismo y con mayor razon en el
imperialismo estdn dadas las condiciones generales materiales
necesarias para un pleno y libre desarrollo de la humanidad o sea para
la transicion al comunismo.

Sin tales condiciones la productividad comunista no puede en
general reproducirse. Las sociedades de clase esclavista y feudal en su
sucesion crearon las condiciones de ultimo tipo posibles de sociedad
de clase, la capitalista. A partir de ella se plantea el problema y por
tanto la plena posibilidad de la transicidon a una sociedad sin clases. A
esta Ultima es inherente el principio de la productividad comunista,
que equipara cualquier rama de la actividad y de la produccion social
sobre la base del tunico criterio del cumplimiento de las necesidades
sociales sensibles, materiales e intelectuales, colectivas.

133



La economia doméstica, entendida en su sentido amplio y, por
tanto, que incluye las actividades de gestacion y de cuidado de los
infantes y de asistencia a los enfermos y los ancianos, habia sido
durante el MPCP, a partir de la divisién primaria del trabajo entre
hombre y mujer y desde su inmediata cristalizacion, el lugar
predominante del trabajo de las mujeres. Con una nueva productividad
comunista, no solo tal economia deviene una rama que se funde con
las otras ramas de la produccion social, sino que desaparece
necesariamente también, aparte quizas el periodo de la gestacion, cada
necesidad natural de esa que habia sido la division primaria del trabajo
entre hombre y mujer, con el relativo afianzamiento del trabajo de las
mujeres a la economia doméstica.

9.11. La Gran Revolucion Cultural Proletaria: el momento mas alto en la
historia de la lucha por la liberacion de la mujer

Solo una nueva productividad comunista puede por tanto borrar
cada residuo del trabajo doméstico como actividad separada de las
otras ramas de la produccion y como actividad especifica de las
mujeres. El socialismo es tal porque es transicion al comunismo,
porque es contradiccion entre capitalismo y comunismo que se
resuelve a favor de este ultimo, porque es lucha de clases por el
comunismo y contra la restauracion del capitalismo. Por tanto el
socialismo es, en su esencia, una fase historica revolucionaria de
Grandes Revoluciones Proletarias Culturales y, en el caso de que la
reaccion persistiera queriendo hacer girar atras la rueda de la historia,
de nuevas revoluciones politicas, de nuevas guerras populares.

134



El punto mas alto de la lucha por la liberacion de la mujer no fue
en ningun modo el movimiento feminista, ya sea ¢l “marxista” o
llamado “proletario”, sino mas bien la Gran Revolucion Cultural
Proletaria [GRCP] de 1966, el marxismo-leninismo-maoismo. La
GRCP, con el ataque general llevado hacia adelate contra la division
del trabajo, puso también en primer plano la lucha por el principio de
la productividad comunista y por tanto con ¢l también el principio de
la lucha, en el socialismo, por el pleno completamiento de la liberacion
de la mujer.

135



Capitulo 10. PRODUCCION Y REPRODUCCION EN LA TEORIA
DEL “FEMMINISMO OBRERISTA” DE SILVIA FEDERICI

10.1. Las feministas obreristas y la tesis del trahajo doméstico como
lugar de la explotacion capitalista.

Las feministas pequefio-burguesas de matriz obrerista parten de la
tesis en la cual la “economia doméstica” en la familia proletaria no
tendria el caracter de un complejo de actividades personales y
privadas, sino que representaria en cambio un lugar necesario de la
produccion capitalista. Ahora el razonamiento desarrollado hasta este
punto, sobre la base de la teoria de Marx, lleva en cambio a evidenciar
que “la economia doméstica” no es en absoluto una relacion de tipo
capitalista y por tanto no estd necesariamente conectada con este
especifico sistema de produccion. Lo es en cambio de hecho, ya que
el capitalismo no invierte obviamente en la satisfaccion de las
necesidades sociales de las masas, si lo hiciera iria a enredarse por
motivos politicos, porque el bloque dominante, que incluye varias
formas de ingresos, no mas adecuadamente apoyadas y financiadas, se
disgregaria. De ellos resulta que es del todo irracional proyectar sobre
la “economia doméstica” categorias que son en cambio pertinentes al
MPC. Obviamente después, esta “proyeccion irracional” se presenta
al servicio de intereses de clase, de lineas politicas y de programas
reformistas, economistas y sindicalistas contrapuestos a los intereses
de fondo histéricos y politicos del proletariado.

En otros términos, las feministas obrerista tratan de ingeniarselas
variadamente en una revision de la teoria marxista, que ellas proponen

como desarrollo y completamiento de la teoria de Marx. En tal modo
136



se busca demostrar que la opresion de la mujer estd comprendida en
las leyes de funcionamiento del capitalismo.Esto con el fin de
sostener, al menos en los paises imperialistas, la tesis del caracter
capitalista de la economia doméstica propia de la vigente forma
familiar. De ellas resulta la posterior tesis propuesta por las feministas
obreristas de la necesidad de la lucha contra la explotacion capitalista
de las mujeres en el ambito de la “economia doméstica” (aunque
después se precise que tal lucha no podria limitarse solo o
principalmente a tal &mbito).

La lucha de las mujeres contra la economia doméstica seria en
resumen, como tal, lucha contra la explotacion capitalista. La teoria de
las feministas obreristas sostiene entones que las “mujeres proletarias”
sufren una doble explotacion de tipo capitalista, en primer lugar por
ser proletarias y en segundo lugar por estar sujetas a la economia
doméstica. La teoria que esta en la base de este razonamiento es que
el trabajo doméstico es necesario para la reproduccion de la fuerza-
trabajo y que por tanto sin tal trabajo el capital mismo no podria
reproducirse.

10.2. Identidad y distincion entre “feminisimo obrerista” y “feminismo
proletario”

El feminismo obrerista

El feminismo “marxista” obrerista sobre el cual nos
concentraremos en estos primeros parrafos, envian a los proximos la
critica mas detallada de ese semi-obrerista llamado “proletario”, se
propone abiertamente y, en este sentido, también ‘honestamente’
criticar las teorias de Marx y de proponer unas teorias alternativas que
considera provenir de desarrollos del marxismo que, en el mismo

137



Marx, habrian sido o permanecidos inhibidos. La teoria central de tal
forma de feminismo es que el trabajo doméstico de las mujeres es
directamente productivo y que por tanto la lucha de las mujeres por el
salario es la condicion principal que puede llevar a las mujeres a
adquirir una conciencia de clase de la propia condicion, con el fin de
llegar sucesivamente a la lucha por el derrocamiento revolucionario
de un sistema que resultaria fundado sobre el “trabajo no-libre”®.

A continuacién consideraremos las tesis principales de Silvia
Federici que se puede considerar la principal tedrica del feminismo
obrerista.

El feminismo proletario

El “feminismo proletario” en su version italiana (la tnica versioén
del “feminismo proletario” que pretendemos considerar en este
texto’’) sostiene en cambio que si el “trabajo doméstico” es de todos
modos “capitalistamente necesario”, ¢l es sin embargo solo
indirectamente productivo. La tesis de tal feminisimo es que el trabajo
doméstico reproduce la fuerza-trabajo solo sobre el terreno del valor
de uso. O sea, el “feminismo proletario” trata de fundar una teoria
econdmica de la explotacion capitalista del trabajo doméstico de la
mujer en el ambito de la familia nuclear proletaria, fundada sobre el

% El capitalismo en su esencia no esta caracterizado por el trabajo asalariado,
sino “mas bien por el trabajo no-libre” (Silvia Federici, E/ punto cero de la
revolucion, Sombras Cortas, 2014, p.89).

70 Consideramos en nuestro texto solo el “feminismo proletario” italiano.
[representado por el MFPR de Proletarios Comunistas-PCm]. Tal feminismo
es una expresion y una articulacion secundaria del feminismo obrerista.
Articulacion que tiene sus raices en PC(M-L)I-La Voz Obrera de los afios
Setenta. Este partido de hecho, que se disolvio en la Autonomia Obrera, no
hizo otra cosa que subsumir el feminismo obrerista bajo un lenguaje
“marxista-leninista-maoista”, justo como en general tratd de hacer con todas
las otras tesis politicas e ideoldgicas.

138



valor de uso (sic!). El “feminismo proletario”, desde este punto de
vista, es un producto totalmente italiano, o sea, nace como tentativa de
conciliar el obrerismo y el marxismo-leninismo. Se trata en linea
general de una operacion de baja liga, inconsistente desde el punto de
vista tedrico y que se arruina contra el “feminismo proletario”,
volviéndolo de hecho una caricatura del obrerista. Mientras el
feminismo obrerista critica honestamente a Marx y se plantea
abiertamente el problema de modificarlo, el “feminismo obrerista”
clandestinamente revisa a Marx.

10.3. Silvia Federici y las tesis sobre el trabajo productivo del
feminismo obrerista

Silvia Federici parte de la tesis, que afirma ser ya universalmente
reconocida, de la centralidad del trabajo doméstico en la reproduccion
de la fuerza-trabajo’!. Acusa como consecuencia al marxismo en
primer lugar de “haber ignorado en su andlisis del capitalismo las
mismas actividades que reproducen la vida humana y nuestras
capacidades laborales” (Género y Capital, citado, p.10), y en segundo
lugar de “indiferencia” respecto a la cuestion de las mujeres (p.21) y
de “chovinismo masculino” (p.21). En modo mas definido afirma:
“eso que falta en la reflexion de Marx sobre las relaciones de género
en el contexto de la Revolucion industrial es un andlisis del trabajo
doméstico” (p.44).

El concepto de reproduccion de la fuerza-trabajo, por el lado de
los trabajadores individuales, es simplemente un momento particular

"' Género y Capital, Para una lectura feminista de Marx, DeriveApprodi
2020, p. 12.
139



del concepto de produccion. Por tanto para hablar de la reproduccion
se necesita en primer lugar considerar la “produccion”. La produccion,
en lo que concierne a los trabajadores individuales asalariados, es por
un lado proceso de valorizacion y por el otro produccién de valores de
uso. La “produccion capitalista” es aqui una unidad de dos procesos.
El concepto de “productividad” a su vez tiene dos caras. Por el lado
de las relaciones de produccion capitalistas es productivo aquello que
produce valor o, mejor dicho, plusvalor y, por tanto, Capital. Por el
lado del desarrollo de las fuerzas-productivas el concepto de
“productividad” remite al de produccion de un mayor numero de
valores de uso en un intervalo de tiempo menor. Ya que en el
capitalismo la produccion de valores de uso es inseparable de la
produccion de valores, de eso deriva que se produzcan mercancias.
Por tanto la productividad relativa al desarrollo de las fuerzas
productivas en el capitalismo concierne a la produccion de un mayor
nimero de mercancias en un tiempo mas breve. Productividad
capitalista es por tanto o 1) produccion/acumulacion de Capital, o 2)
dado un determinado arco de tiempo una mayor produccion de
mercancias. En el primer caso, el aumento de la productividad es
indice de mayor plusvalor extorsionado al proletariado, en el segundo
en cambio, generalmente, de un incremento de las capacidades
técnicas en el sentido mas amplio del término, es decir, donde esté
incluido, no solo el desarrollo técnico, sino también el desarrollo
cientifico y su aplicacidn a la produccién capitalista, de la formacion
o de la coordinacion de la fuerza-trabajo, etc.

Veamos en cambio como Silvia Federici concibe el concepto de
productividad. Federici afirma “Desde el punto de vista capitalista ser
productivos es una virtud moral, si no incluso un imperativo moral.
Desde el punto de vista de la clase obrera, ser productivos significa
simplemente ser explotados” (Género y Capital, citado p.21). Se trata
de las acostumbradas tesis obreristas que sostienen la identidad entre

140



las relaciones de produccion y las fuerzas productivas y que
desembocan en la teoria de la superacion del trabajo visto como
inseparablemente conectado a la explotacion. Federici, sobre la base
de esta “brillante” exposicion del concepto de “productividad”,
inmediatamente después pasa a la cuestion de la Relacion entre
“economia doméstica” y produccién afirmando que “el trabajo
domeéstico es un momento de la produccion capitalista” (p.21). Se
trata de la tesis del caracter “necesariamente capitalista” de la
economia doméstica. En este punto Federici afirma que la familia
nuclear “creada “en los anos Treinta y Cuarenta del siglo XIX...
como centro para la reproduccion de una fuerza-trabajo mds estable
ydisciplinada” ... “es una creacion del capital para el capital, es una
institucion que debe garantizar la cantidad y calidad de la fuerza-
trabajo” (citado, p.22). De este modo es por tanto puesto en primer
plano un sociologismo fenomenologico y subjetivista. Asi se inventa
la teoria de una “familia monogamica” construida por arte de magia
por el Capitalismo industrial del siglo XIX. Obviamente, sin alguna
consideracion tedrica del concepto de mercancia o de Capital y sin
ningtn problema de hacer una consideracion cualquiera de la génesis
de tal forma familiar a través del desarrollo y la sucesion de varias
formas familias correspondientes a diversos sistemas de propiedad.
Pero entonces ;qué cosa es el trabajo doméstico que opera al servicio
de la produccion capitalista en cuanto presunta reproduccion del valor
de la fuerza-trabajo? Federici nos dio solo una representacion empirica
de eso, de lo cual deberia resultar alguna demostracion del hecho de
que el trabajo doméstico es la produccion capitalista de “actividades
utiles”. Desde el punto de vista de la dialéctica materialista la
pretension de demostrar una tesis tedrica con una serie de elementos
fenoménicos inmediatos extrapolados en términos subjetivos es
obviamente insostenible. A Federici no le importan por tanto las
“sutilezas tedricas” y ella se dirige por tanto a quien evidentemente no

141



se plantea el problema de una demostracion teérica de determinadas
tesis. Federici por tanto afirma: “E/ trabajo doméstico es mucho mds
que limpiar la casa. Es servir al trabajador asalariado fisicamente,
emotivamente, sexualmente, hacer en modo que dia tras dia esté listo
para el trabajo. Es tener cuidado de nuestros nifios —los futuros
trabajadores- asistiéndolos desde el nacimiento por todos los afios de
la escuela...” (citado p.19). “el capitalismo debe movilizar una
inmensa cantidad de trabajo doméstico no retribuido para producir
la fuerza-trabajo” (El punto cero, citado, p.82)

Después del vulgar empirismo sociologistico, Federici llega a la
categoria idealista del “poder disciplinario” que, en linea con el clasico
anarquismo, la teoria del feminismo obrerista presupone como
inherente al capitalismo en cuanto tal. También aqui tenemos una
continuaciéon, expuesta en los términos del lenguaje post-
estructuralista, de la tesis originaria del obrerismo de Panzieri de
matriz francofortiana, de la racionalidad de la técnica como represiva
o autoritaria. Con la introduccion de la categoria del “poder
disciplinario” encontramos que “la familia [nuclear] es esencialmente
la institucionalizacion de nuestro trabajo no asalariado y de nuestra
dependencia del hombre por ser no asalariadas.Es por tanto la
institucionalizacion de una division de poder que disciplina ya sea a
nosotras como a los hombres”(p.22).

10.4. La teoria feminista obrerista de la reproduccion de la fuerza-
trabajo en el ambito de la familia nuclear

Federici se propone también ajustar cuentas directamente con
Marx y por tanto afirma criticamente que este ultimo imaginaba “gue
los obreros se reproduzcan consumiendo las mercancias que compran

en el mercado con el salario” (p.45). Entonces comenta: “En ningun
142



pasaje del Capital, Marx reconoce que la reproduccion de la fuerza-
trabajo requiere especificas actividades domésticas, generalmente
desemperiadas por las mujeres y no remuneradas — para preparar la
comida, lavar las ropas, criar a los hijos, hacer el amor” (p.45).
Analogamente: “Las actividades que cotidianamente reproducen
nuestra vida son esenciales para la acumulacion capitalista” (p.54).
El trabajo doméstico es “actividad que contribuye a la produccion de
la fuerza-trabajo, permitiendo que cada otra forma de produccion
pueda tener lugar y por tanto crear capital” (Silvia Federici, El punto
cero de la revolucion. Trabajo doméstico, reproduccion y lucha
feminista. Sombras cortas 2014, p.23)... “La produccion de los
trabajadores se cumple a través de la produccion de mercancias. No
se hace alguna alusion, a la actividad sexual o a la procreacion. Marx
habla de la procreacion como de un hecho puramente biologico, y no
como de una actividad social...” (El punto cero, citado, p.84)...
“Ninguin otro trabajo interviene en la preparacion de las mercancias
que los trabajadores consumen o en la reconstruccion fisica, emotiva
e intelectual de la capacidad laboral. No hay ninguna diferencia entre
la produccion de mercancias y la produccion de fuerza-trabajo.
Ambas son producidas por una misma cadena de montaje. Por tanto
el valor de la fuerza-trabajo es medido por el valor de las mercancias
(comida, ropas, casa) de la cual tiene necesidad el trabajador, el
individuo para su ‘conservacion’ (idem, p.84)... “;Por qué Marx
ignora en modo asi tan persistente el trabajo reproductivo de las
mujeres? ;jPor qué, por ejemplo, no se pregunta como deben ser
transformadas las materias primas implicadas en el proceso de
reproduccion de la fuerza-trabajo para que puedan transferir su valor
en sus productos —en este caso la fuerza trabajo misma— como ocurre
en el curso de las otras materias primas? (idem, p.85).
Aqui Federici confunde la “reproduccion del valor de la fuerza-
trabajo”, que ocurre de modo capitalista en el proceso productivo, con

143



el consumo, en el ambito de la “economia doméstica”, de las
mercancias adquiridas a través del salario. O sea identifica el proceso
productivo con relaciones familiares. Pone en el mismo plano la
produccion de valor con el consumo de valores de uso. Seria como
sostener que el proletario reproduce el valor de la propia fuerza-trabajo
comiendo, durmiendo y respirando (visto que también en tal caso
tenemos consumo de valores de uso trasformados en carne y huesos
etc. en el obrero como constituido de materia viviente). Federici
pretende fundar una teoria economica del caracter capitalista del
consumo de valor de uso.

Federici a este punto prosigue tratando de argumentar mejor las
propias tesis: ... “Es significativo que entre las necesidades vitales del
trabajador Marx incluya la alimentacion, el alojamiento, las ropas,
pero que raramente omita el sexo, ya sea al interior de la familia que
pagado” (p.46). Federici pretende hacer referencia al nivel de
subsistencia determinado socialmente. Ahora este nivel se traduce
necesariamente en una suma de mercancias y servicios producidos en
modo capitalista y en un correspondiente valor de la fuerza-trabajo, el
cual es precisamente producido o reproducido por el trabajador en el
curso del proceso laboral. No parece que el sexo, en este caso
evidentemente pagado, sea incluido entre las mercancias que definen
el nivel de subsistencia. En el caso en el cual en cambio Federici

113

pretendiera hablar del “sexo” en ‘“ambito conyugal”, entonces
evidentemente similares afirmaciones no tienen nada que ver con un
razonamiento tedrico en el terreno de la critica del capitalismo. No son
conceptos, son solo representaciones puramente empiricas y
subjetivas. Se trata sin embargo de representaciones que van siempre
a parar en la misma direccién, esa de la lucha contra el
marxismo:... "incluso en relacion a la procreacion Marx descuida la
contribucion de las mujeres” (p.46)... “Marx sobrevuela sobre un

importante capitulo de la historia del capital, el relativo a la

144



procreacion de cada practica anticonceptiva y a la criminalizacion
del aborto” (p.46)... “Marx compartia con los economistas burgueses
un profundo prejuicio patriarcal que naturalizaba el trabajo
domeéstico” (p.49)

10.5. Silvia Federici y la tesis de la identidad entre valor y valor de uso

Federici acusa a Marx de haber identificado el trabajo productivo
con el trabajo industrial y asalariado (Género y Capital, citado p.50),
de haber idealizado la industria y el desarrollo industrial (idem). En
efecto, Federici pretende sostener que “Marx en el capitalismo no
logra concebir el trabajo que produce valor si no en la forma de la
produccion de mercancias. De aqui su ceguera respecto a la
importancia del trabajo de reproduccion y del trabajo doméstico en
particular, en el proceso de reproduccion capitalista” (El punto cero,
citado, p.82)... “Marx no logré reconocer la importancia del trabajo
reproductivo porque acepto los criterios capitalistas en mérito a eso
que constituye el trabajo” (El punto cero, citado, p. 87)... “Para Marx
por tanto el tiempo de trabajo necesario para la produccion de la
fuerza trabajo coincide con el tiempo necesario para la produccion
de sus medios de subsistencia. En otras palabras, también en el
andalisis de Marx, como en el esquema neoliberal, todo lo que es
necesario para (re)producir la fuerza-trabajo son la produccion de
mercancias y el mercado” (idem).

Por tanto para Federici se trata de concebir la categoria del valor
distinguiéndola de la de las mercancias, en la practica Federici
propone concebir el valor de uso y las actividades productivas de
valores de uso como “valor”. Se trata de la muy comun y vulgarisima
teoria econdmica burgués que concibe a la utilidad como “valor”. No

145



hay en Federici ninguna distincion conceptual entre valor de uso y
valor. Federici rechaza la teoria del valor de la economia clasica
burguesa sistematizada en el marco de un desarrollo cualitativo
incomparablemente elevado por Marx. La teoria a la cual Federici
hace referencia es reaccionaria y puede llevar solo a una superficial
oposicidn reformista y anarco-sindicalista, un tipo de oposicion que
no puede mas que contraponerse a la lucha por la revolucion proletaria
y por el socialismo.

146



Capitulo 1. LAS TEORIAS SEMI-OBRERISTAS DEL
“FEMINISMO PROLETARIO”

11.1. El feminismo proletario en Italia

La organizacion politica “Proletarios Comunistas-PCm [talia”
constituyo en el propio ambito un posterior grupo de solo mujeres que
asumio la denominacion de “Movimiento Feminista Proletario
Revolucionario” [MFPR]. Este grupo politico y, analogamente, el
MFPR, afirman hacer referencia al “marxismo-leninismo-maoismo”.
En realidad solo aplican una sintesis ecléctica entre una cierta
interpretacion del marxismo-leninismo y el feminismo obrerista. El
MFPR produjo varios folletos de propaganda y agitacién. Como se
refleja en su catdlogo’™ se trata de 46 folletos. En efecto, solo en
algunos de ellos es posible encontrar una tentativa de fundacion
tedrica de qué cosa es “el feminismo proletario”. Una parte de estos
folletos retoma al pie de la letra las tesis de Alexandra Kollontaj, otra
segunda parte trata la cuestion de la reproduccion del valor de la
fuerza-trabajo. Aqui hacemos referencia a estos ultimos folletos y, en
particular, a uno de los madas recientes titulado “Formacion
revolucionaria de las mujeres Il: Produccion y reproduccion” (se
puede encontrar el sitio
https://femminismorivoluzionario.blogspot.com). El folleto reporta
también una larga intervencion de Carla Filosa™ que colabora con el
MFPR.

"https://femminismorivoluzionario.blogspot.com/2019/04/il-nuovo-

catalogo-degli-opuscoli-del.html

73 Carla Filosa es una marxista académica que tiene un rol en la organizacion

politica “Ciudad Futura” (https://www lacittafutura.it/). Se trata de un grupo
147



11.2. Analogias y diferencias entre la teoria de Silvia Federici y la del
feminismo proletario

El citado optisculo del MFPR de agosto de 2021 tiene una especie
de largo subtitulo que reza El trabajo reproductivo de fuerza-trabajo
en el capitalismo Sobre la critica a posiciones en el movimiento
feminista El trabajo de las mujeres es valor de uso sin valor. Ademas
de querer ser una exposicion de las tesis “marxistas” del MFPR sobre
la reproduccién de la fuerza-trabajo, el folleto quiere a su vez
presentarse como una critica del “feminismo obrerista”. Entramos
entonces en el nticleo de todo esto.

Como certificado por la presentacion inicial, el estilo y el lenguaje
del folleto son fuertes: “Comprension y profundizacion de nuestra
ciencia y combate hacia otras teorias no proletarias y no
revolucionarias que se vieron en el 2° encuentro nacional del 24 de
Jjunio de Formacion revolucionaria de las mujeres un paso adelante,
a través de relaciones e intervenciones, entorno a la cuestion
“produccion y reproduccion”. Como premisa regresamos sobre el
cardcter diverso de estos encuentros de formacion no hechos para
“aculturar” sino para “armarnos” de la teoria proletaria
revolucionaria, por ser autonomas y combatientes contra el
pensamiento de la burguesia, pero también contra las influencias de
teorias desviadas del feminismo burgués” (p.3). En el folleto se
delinea inmediatamente la principal tesis tedrica del Movimiento
feminista proletario en los términos siguientes: “en sintesis las

intelectual marxista que se adhiri6 a la lista electoral populista de izquierda
“Unién Popular”.

148



intervenciones se encontraron unidas en la afirmacion de que para el
modo de produccion capitalista la reproduccion de la Fuerza-trabajo,
el trabajo doméstico es necesario, pero no es productivo para el
Capital porque no produce plusvalor/ganancia”(p.3)

Tal tesis refleja casi integramente la de Federici: como Federici
sostiene que “la economia doméstica” es necesaria para el capitalismo
y que la “economia doméstica” se caracteriza por la reproduccion
capitalista de la fuerza-trabajo.

Se distinguiria en cambio por la afirmacién de que, si el trabajo
doméstico es necesariamente capitalista, no por esto resulta
productivo de valor. De ese modo sin embargo se atribuye falsamente
a Federici la idea de que, para esta ultima, el trabajo doméstico sea
productor de valor. Como en cambio vimos, Federici afirma lo
contrario, es decir, que la actividad doméstica es capitalistamente
productiva de valores de uso. Esta afirmacion deriva del hecho de que
no reconoce la teoria del valor-trabajo.

Por un lado el “feminismo proletario” afirma, en linea con la teoria
marxista, que el trabajo doméstico “no produce valor” y, por el otro,
toma prestado del obrerismo la tesis del “trabajo reproductivo” como
necesariamente capitalista.

11.3. La economia politica del feminismo proletario

El feminismo proletario sostiene que “la economia doméstica” no
es realmente una esfera sin cardcter social y expulsada de las
relaciones econodmico-reproductivas, sino al contrario, que ella es
“capitalistamente necesaria” y que en tal sentido “desemperia un
fundamental rol social”’: “La gran mayoria de las mujeres desemperia
trabajo doméstico, trabaje fuera de casa o esté desocupada... Esta

149



actividad que aparentemente parece privada, tiene en realidad un
fundamental rol social para la reproduccion/conservacion de la
fuerza-trabajo”.

Vimos que la fuerza-trabajo para el marxismo es una mercancia
que se reproduce capitalistamente en la produccion, y que fuera de la
produccion no es fuerza-trabajo, sino simple figura de consumidor y
de libre ciudadano. Que el trabajador asalariado consuma en modo
adecuado o no el valor de uso de sus mercancias es un problema que
le concierne como consumidor y no como trabajador asalariado. Si
destruye el valor de uso de sus mercancias, es un problema psquiatrico
suyo y no un problema de teoria econémica. También aqui, como en
el feminismo obrerista, tenemos la idea de que el trabajador asalariado
sea dependiente de las relaciones de produccion y reproduccion
capitalistas venticuatro horas por venticuatro. El feminismo proletario
no se distingue del obrerista si no por la tentativa, consciente o no, de
apropiarse de las tesis de este ultimo haciendo gala de tomar
aparentemente distancia de ¢él.

N.4. El enigma del “valor de la reproduccion como parte de la
produccion”

En el folleto del MFPR descubrimos que el problema a resolver es
el de lograr explicar el “valor de la reproduccion de la produccion de
la fuerza-trabajo”. Corresponde a la principal dirigente del MFPR
Margherita Calderazzi, la cual es también una de los principales
cuadros dirigentes de Proletarios Comunistas-PCm Italia, la dificil
tarea de revelar tal misterio: ;jPero en qué sentido la reproduccion es
parte de la produccion capitalista; cudl es su valor?” (p.4)... “Hoy

queremos comenzar a ver el rol que la reproduccion tiene para el
150



sistema capitalista. Tanto la produccion como la reproduccion de los
trabajadores estan unidas en el sistema capitalista, pero para el
capital tienen un valor diverso. Toda la reproduccion de la fuerza-
trabajo, que implica hacer de comer, vestirse, asistir, cuidar, etc. para
conservar y hacer regresar el dia después a los trabajadores a
trabajar para el capital, pero también reintegrar las fuerzas-trabajo
sustraidas al mercado por la muerte y por el desgaste con fuerzas-
trabajo nuevas y, por tanto, con el nacimiento de nuevos seres
humanos, todo esto ocurre a costa de otro ser humano, la mujer”(p.6).
Aqui encontramos que una cosa es la produccién de la fuerza-trabajo
y otra es su reproduccion y que la cuestion fatidica del “valor de la
reproduccion de la produccion de la fuerza-trabajo” tiene que ver con
esta distincion de fondo. Por tanto las “feministas proletarias” nos
dicen que el valor de la “fuerza-trabajo” se produce en la produccién
y que la reproduccion del valor de la fuerza-trabajo ocurre en el &mbito
de la “economia doméstica”. A este punto la distincion entre “el
feminismo proletario revolucionario” y el “feminismo obrerista”
deviene cada vez mas problematica.

11.5. La fantasiosa teoria de la “economia doméstica” como “medio de
produccion”

Calderazzi escribe: “El trabajo doméstico en cambio produce

valor de uso y no de intercambio, por tanto no da ganancia para el

Jefe, para la clase capitalista no esta en el “libro de pagos”, no tiene
valor. También una maquina para el jefe es necesaria, pero en si no

produce plusvalor si no pone en ella el trabajo de los obreros y las

obreras”. (p.6). Aqui nuestras “feministas proletarias” quieren
presentarse como las mas coherentes y consecuentes desde el punto de
151



vista del marxismo y por tanto no dudan en criticar conscientemente a
las feministas obreristas, las cuales en palabras de ellas mismas
concebirian el “trabajo doméstico como productor de valor”. Por tanto
las “feministas proletarias” nos quieren reiterar que el trabajo
doméstico no produce valor o ganancia (nuestras feministas no son
muy sutiles, valor de intercambio, valor, plusvalor y ganancia para
ellas representan la misma cosa). Pero no se detienen aqui. En su
impetu dejan escapar la singular comparacion entre “la economia
doméstica” y la “maquina” (entendida evidentemente como medio de
produccion) del capitalista. Ambas en fin no producirian de por si
“valor” o “plusvalor”. Ambas al contrario producirian valores de uso
gracias al trabajo. Calderazzi no se preocupa de considerar diferencias
ciertamente no secundarias, ya sea en términos de léxico comun, ya
sea desde el punto de vista de la economia marxista, entre los dos
términos objeto de comparacion: la “mujer” por un lado y la
“maquina” por el otro. Que la maquina, en el capitalismo, en este caso
sea mercancia y ain mas también valor-capital, esta pequefia nimiedad
es por tanto tranquilamente descuidada.

11.6. El revolucionario descubrimiento del feminismo proletario: el
trabajo doméstico pagado por el capitalista

En la tentativa de aclarar mejor la cuestion nuestras “feministas
proletarias”, a través de Calderazzi, insisten: “este trabajo doméstico
forma parte, repito, de un trabajo de servicio que el capitalista paga
indirectamente calculandolo en el pago del salario, con el cual el
obrero puede adquirir los medios de subsistencia necesarios para
hacerle regresar el dia siguiente al trabajo (citado, p.7) Nuestras

feministas, que cuestionan a las obreristas la lucha por el salario,
152



afirman que el problema no existe, que esta ya resuelto porque es el
mismo capitalista el que calcula en el salario el trabajo doméstico de
las mujeres. Las “feministas proletarias” nos explican que el salario
incluye ya, mas alla del valor de la fuerza-trabajo, también la
retribucion del trabajo-doméstico.

Dejandose engaiar por ideas similares, un “astuto” trabajador
asalariado reflexiona un poco sobre esto. Visto que su mujer no
encontrd trabajo y que no tienen hijos y visto que deben apretarse
siempre el cinto, comienza a pensar que quizads hay un modo para
aliviar la situacion. Reencontrdndose entre esos obreros poco amantes
de la reflexidon teodrica, no lo piensa dos veces, después de haber
asistido al comicio de las “feministas proletarias” se separa 'y va a vivir
por cuenta propia. Gracias a las teorias de las “feministas proletarias”
y ahora estd convencido de que no debera dar mas a la mujer la cuota
de salario que gentilmente el capitalista inserta en el sobre del dinero
para el trabajo doméstico de la mujer y no tendra que apretarse mas el
cinto como antes.

11.7. La rosa es un elefante

Calderazzi continua en la tentativa de explicar las especificas leyes
capitalistas que regularian el “trabajo doméstico”. El “trabajo
doméstico forma parte de un trabajo de servicio que el capitalista
paga indirectamente... Doy un ejemplo. Para el capitalista es como el
servicio del vendedor, sin su trabajo la mercancia no estaria en el
mercado, pero con esto no quiere decir que es el vendedor quien la
produjo y que del trabajo del vendedor el capitalista obtiene
plusvalor” (citado, p.7)

153



Nuestras “feministas proletarias” abundan de ejemplos en la
tentativa de sustituir, a titulo de demostracion, el fendmeno inmediato
al concepto tedrico. Si antes la comparacioén habia sido esa entre la
mujer y la maquina/medio de produccion, ahora la comparacion es
entre “el trabajo doméstico” y el “vendedor” o, quizés actualizando un
poco, el “centro comercial”. Aqui las “feministas proletarias” nos
cuentan que el trabajo doméstico, el cual seria un servicio pagado por
el capitalista, equivale al del... “centro comercial”. La vieja cuestion
hegeliana de la forma de juicio infinito, que se aproximaba al juicio
“la rosa no es un elefante” y que abria el camino a formas l6gicas mas
desarrolladas y més sustanciales, es aqui brillantemente enfrentada
con un radical deterioro de prospectiva, llegando asi al juicio opuesto:
“la rosa es un elefante”.

Nuestras feministas nos dicen que el servicio del trabajo
doméstico es como el servicio del comerciante que vende las
mercancias del capitalista. Por tanto prosiguiendo tal “razonamiento”,
el capitalista pagaria el trabajo doméstico para que este ultimo provea
a la reproduccion material de la fuerza-trabajo, justo como el mismo
capitalista pagaria al vendedor para que este tltimo realice las ventas
de las mercancias del capitalista. El capitalista pagaria en fin al
“comerciante” por un determinado servicio improductivo de valor,
pero indispensable para el capital mismo. Nuestras feministas después
de tanto esfuerzo mental estan evidentemente un poco mas probadas.
Desde el punto de vista del marxismo, o el capital industrial vende
directamente las mercancias que fueron producidas en el proceso
productivo y entonces el problema ni se plantea siquiera, o las vende
al comerciante. Una vez vendidas, que el comerciante logre o no logre
revenderlas, no es mas un problema del capitalista industrial. El
comerciante a su vez se apropia, entrando en posesion de las
mercancias, de una parte del capital, o sea del plusvalor producido por
los trabajadores asalariados del capitalista industrial, y este en la

154



medida, al menos tedrica, relativa al valor de la cuota media de la
ganancia. Por tanto el capitalista cede al comerciante plusvalor a
cambio del servicio. Cierto quizas que el capitalista cede tal cuota del
plusvalor en forma de mercancias, corresponde al vendedor lograr
apropiarse de ello en forma monetaria a través de la venta efectiva. Si
falla no obtiene el plusvalor incorporado en la mercancia atestada en
los almacenes deteriorandose progresivamente. La relacion es
exactamente lo opuesto a lo relativo al salario. El salario del obrero no
deriva del plusvalor, sino del valor de la fuerza-trabajo.

Partiendo entonces de una diversa prospectiva empirica, con esta
comparacion nuestras feministas tratan de demostrar la tesis segun la
cual el trabajo doméstico estd ya pagado por el capitalista. Sin
embargo, si antes nuestras feministas sostenian que el trabajo
doméstico estaba “pagado por el capitalista” con el salario, ahora con
un poco de confusion suplementaria insinuan que “esta pagado por el
capitalista” con el plusvalor.

11.8. La tesis de las “feministas proletarias” sobre la economia politica
de los valores de uso

El “feminismo obrerista” es un tipo de feminismo que se puede
definir intelectualmente honesto. Su critica del marxismo es
sustancialmente coherente, por tanto radical. El “feminismo
proletario”, que quiere conciliar a toda costa con fin pragmatico
marxismo y feminismo por un lado y marxismo y obrerismo por el
otro, es solo una caricatura del marxismo, marcada por puros absurdos
bajo el perfil tedrico y logico. Mientras el primero efectivamente es
expresion organica de los intereses de mujeres de estratos pequefio-

burgueses privilegiados, sobre todo intelectuales, el segundo es
155



expresion de elucubraciones sectarias de fragmentos de una clase
politica marginal que se cristalizo en los afios Setenta.

La reproduccion capitalista del valor de la fuerza-trabajo de los
trabajadores individuales asalariados no tiene que ver, desde el punto
de vista de la teoria econdmica marxista, con la reconstruccion de las
energias psico-fisicas del trabajador obtenida gracias al consumo de
los valores de uso. La reproduccion capitalista es una relacidon social
y no privada, es una relacion inherente a la produccion de mercancias
y no al consumo individual material de alimentos, muebles, ropas, etc.
En la produccion capitalista, la fuerza-trabajo produce vy
continuamente reproduce su valor. Esta produccion es obra del
trabajador mismo al interior del proceso productivo que se repite en el
curso de los dias, de los meses y de los afios.

La teoria del MFPR radica en concebir la “reproduccidn capitalista
de la fuerza-trabajo” como “reconstruccion psico-fisica de sus
energias laborales”. De este modo se plantea la ecuacion
“reproduccion del valor” = “reproduccion de los valores de uso” [el
término exacto es ‘reconstruccion de las energias del trabajador’
ndr.]”. Esta equivalencia entre “valor” y “valor de uso” no es otra cosa
que la expresion de la negacion de la piedra angular del marxismo
representada por la ley del valor, sin la cual no tiene obviamente
sentido, desde el punto de vista marxista, hablar de plusvalor, de
explotacion, de Capital, etc. Nuestras “proletarias” afirman:

1) “Este enorme trabajo cotidiano de reproduccion no aparece

en la produccion, porque ocurre fuera de la produccion”,

2) “El trabajo doméstico, la reproduccion de la Fuerza-trabajo
aun siendo una actividad indispensable al capital no es un
trabajo productivo para el capital... El trabajo doméstico en
cambio produce valores de uso y no de intercambio”.

156



3) “Enel movimiento de las mujeres hay posiciones que afirman:
pero la mujer produce una mercancia, la fuerza-trabajo.
Como esta “mercancia’ tiene un valor de uso para el capital,
tendria como consecuencia un valor de intercambio para la
mujer, que vendiendo esta mercancia deberia recibir dinero.
Pero hay una particularidad. la mujer no es propietaria de la
fuerza-trabajo mercancia y por tanto no puede venderla o
intercambiarla. Es el poseedor de la fuerza laboral —el
hombre o también la mujer— quien puede vender su fuerza-
trabajo ”(citado, p.6)

Consideramos ahora el conjunto de las tesis de las “feministas

proletarias”:

I la fuerza-trabajo seria “producida capitalistamente™ en la
produccioén como mercancia’;

1D la fuerza-trabajo de los trabajadores individuales
asalariados seria en cambio “reproducida

capitalistamente” fuera de la produccion, a través de los
valores de uso y los servicios producidos por el trabajo
doméstico”;

74 Con el confuso concepto de “produccion capitalista de la fuerza trabajo”
las “feministas proletarias” quieren sostener que la fuerza-trabajo produce el
valor de su fuerza trabajo en la produccién obteniendo en cambio el salario.
De lo cual el salario seria la expresion de la “produccion del valor de la
fuerza-trabajo” pero (siempre segun nuestras feministas) sin ser
contemporaneamente reproduccion de su valor.

“Las “feministas proletarias” deforman las categorias marxistas de la
“produccion” y de la “reproduccion capitalista” de la fuerza-trabajo de los
trabajadores individuales asalariados y dividen y contraponen tales
categorias, presentandolas como relativas a esferas de relaciones diversas
entre ellas; como consecuencia, revisionan y profundizan la concepcion
marxista de la “reproduccion del valor de la fuerza-trabajo”, sustituyéndola
con la corriente teoria econdmica burguesa reaccionaria del valor de la
fuerza-trabajo, pretendido no en sentido marxista como expresion de trabajo

157



1 10)) la produccion directamente capitalista de la fuerza-trabajo
ocurriria en la fabrica y produciria capital, la reproduccion
indirectamente capitalista de la fuerza-trabajo ocurriria en
la familia y no produciria por tanto capital, pero seria
indispensable para la produccion del capital como las
“maquinarias” o el “centro comercial” (parrafos
precedentes 11.5y 11.7)7;

V) la produccion indirectamente capitalista de la fuerza-
trabajo que ocurriria en la familia seria una produccion no
de mercancias, sino de valores de uso, de trabajos de
servicio’’;

V) los valores de uso, que serian producidos por la mujer en
la familia, se traducirian en la reproduccion de la fuerza-
trabajo; es decir, que el trabajo de la mujer se incorporaria
en la capacidad de trabajo material, psico-fisica del
hombres;

general abstracto socialmente necesario, sino en sentido precisamente
reaccionario y reformista como expresion del grado de utilidad (o de
beneficio) extraido del consumo de los valores de uso obtenidos con el
salario.

76 Aqui se continiia negando la teoria marxista de la reproduccion del valor
de la fuerza-trabajo de los trabajadores asalariados individuales y
sustituyendo con ella la teoria burguesa de la produccién de servicios y
valores de uso como productiva o reproductiva de valor.

"7 Aqui se niega alin la teoria marxista de la reproduccion del valor de la
fuerza-trabajo de los trabajadores asalariados individuales.

8 Aqui se niega que el salario una vez convertido en mercancias sale de la
esfera capitalista no solo de la produccion, sino también de la circulacion,
convirtiéndose asi en un conjunto de bienes de conusmo que son consumidos
y no producidos; cierto es que también el consumo es una actividad
productiva, el “comer” es produccion de un cierto tipo de actividad
especifica, pero todo esto no solo concierne en lo absoluto al capitalismo,
sino que contiene la tesis absurda de que la economia doméstica no concierna

158



VI) estos “valores de uso producidos por la mujer” no serian
poseidos por la mujer ya que se volverian inmediatamente
‘propiedad del hombre’ por estar incorporados en su
fuerza-trabajo’’;

VII) en el parrafo 11.6 vimos, en fin, que las “feministas
proletarias™ sostienen que el capitalista paga el trabajo

doméstico “calculdndolo en el pago del salario” *°.”

Las “feministas proletarias” no se ocupan de la cuestion del valor.
Descubrieron una economia politica alternativa a la marxista, esa
fundada sobre el valor de uso y ahora la aplican con una
“determinacion puramente proletaria”. Segiin nuestras feministas, es
necesario atenerse al concepto de que la fuerza-trabajo es corpérea y
por tanto tiene necesidad de ser adecuadamente nutrida, criada,
cuidada y quizas también “mimada” a veces. Obviamente no estan del
todo privadas de sentido practico y por tanto a tal suma agregan los
valores de uso que se incorporaron directamente en nuestro trabajador
asalariado en términos de panes, café, zapatos, etc. Como expertas en
presupuestos como ahora, con agudo espiritu marginalista, hacen el

al “consumo del valor de uso de las mercancias”, sino a su autébnoma
produccion.

7 Aqui regresa el absurdo de la tesis que el trabajo de la mujer agregue valor
a la fuerza-trabajo; en otros términos el valor de la fuerza-trabajo, seglin las
feministas proletarias, seria resultado de la suma de dos componentes: a) en
primer lugar de las mercancias pagadas con el salario, b) en segundo lugar
del trabajo de la mujer en la economia doméstica.

80 Si el capitalista inserta en el salario los servicios y los valores de uso
producidos por la mujer en su “actividad doméstica”, quiere decir que los
valores de uso, que la mujer obtiene a través del salario, equivalen a los
valores de uso que ella ‘produciria’ con la economia doméstica. Aqui nos
encontramos en el pleno de una economia doméstica de la equivalencia del
intercambio de valores de uso, lo que es pura locura desde el punto de vista
marxista.

159



calculo de todos estos valores de uso y de todas estas actividades y por
consiguiente consideran la suma que deriva de eso como grado de
utilidad compleja necesario para la reconstruccion de la materia
corporea y cerebral. El trabajo doméstico funcionaria asi justo como
sostiene Federici, como una cadena de montaje. Pero respecto a ellas,
al menos, Federici tiene suficiente juicio y buen sentido para declarar
que el marxismo, respecto a la teoria del valor-trabajo esta superado,
0 sea que en sustancia ella no es marxista, sino precisamente obrerista.

La cadena de montaje de la economia doméstica de nuestras
“feministas proletarias” agregaria asi valor de uso al trabajador
asalariado. Lo que es destruccion de valor de uso aparece como
mistica propiedad del trabajo doméstico de generar nuevos valores de
uso. Nuestras “feministas proletarias” no se plantean obviamente el
problema de los procesos relativos a las bases materiales de la
formacion de tal trabajo necesario y por tanto también de la materia
prima necesaria para generar, junto a esta magica propiedad
productiva de bienes y servicios, los mismos relativos valores de uso.

11.9. Un desafortunado trabajador asalariado se enfrenta con el
“feminismo proletario”

La fuerza-trabajo, fortificada y enriquecida con la incorporacion
de los valores de uso suplementarios producidos por la economia
doméstica, acude ahora traquilamente al mercado del trabajo. Ya que
vende su fuerza laboral, el trabajador asalariado, adecuadamente
instruido por las economistas del grupito de las “feministas
proletarias”, antes de llegar al mercado hace sus cuentas en el bolsillo
para valorar a qué precio vender la propia mercancia. Por tanto totales
valores de uso relativos a los panes incorporados en la propia fuerza-

160



trabajo, ademas de otros totales valores de uso incorporados en la
propia fuerza trabajo gracias a los “mimos” recibidos por la mujer,
entonces totales..., después totales... y aun totales... Nuestro
trabajador se vuelve alegre, gracias a la variadamente generosa
conduccion econdmica familiar, dobld o casi el valor de uso de la
propia mercancia, por tanto puede ahora pretender con todo el derecho
hacer valer el propio trabajo no mas como “trabajo simple” respecto a
antes, sino ahora generalmente como “trabajo complejo”. El jefe,
después de haber escuchado atentamente los argumentos de nuestro
trabajador asalariado, enfria velozmente su espiritu batallador
haciéndole notar que ¢l se ocupa solo de mercancias y de capitales y
que desde este punto de vista €l pagdé en modo justo, seglin las leyes
del valor, el valor de su fuerza-trabajo.

Nuestras feministas, que son también aguerridas combatientes
proletarias, son asaltadas por una duda imprevista y tratan de dar
marcha atras frente a un desconsolado trabajador asalariado que no
sabe mas a quien creer, si a nuestras economistas o al experto
empresario: “La mujer a este punto podria decir: si, pero sin mi
trabajo doméstico esa mercancia fuerza-trabajo no estaria en el
mercado. Pero este trabajo doméstico encaja, repito, en un trabajo de
servicio que el capitalista indirectamente paga calculandolo en el
pago del salario, con el cual el obrero puede adquirir los medios de
subsistencia necesarios para hacerlo regresar el dia siguiente al
trabajo”(p.6)

Las “feministas proletarias” depositarias de la ciencia del
marxismo intervienen asi de nuevo sobre nuestro desafortunado
trabajador asalariado y después de haberlo ilusionado con la teoria de
la produccion suplementaria de valores de uso apta para fortificar
gratuitamente su fuerza trabajo, ahora se encargan nuevamente a
aclararle las ideas. Nuestro trabajador no debe pensar haber
posteriormente fortificado su fuerza-trabajo porque en realidad el

161



valor de uso de los productos del trabajo doméstico los tenia ya
pagados antes. El capitalista, previsor y preocupado de proporcionar
una adecuada retribucion de la actividad doméstica de las mujeres,
habia ya previsto, quizas también con anticipacion, pagar tales valores
de uso incluyéndolos en el salario. Nuestro trabajador asalariado esta
cada vez més turbado y confuso. No entiende como el capitalista haya
podido pagar los valores de uso producidos por la mujer. No se
acordaba de haber hecho las compras, descontandolas del salario, para
comprar los servicios variados ofrecidos por la “economia doméstica”
y era cierto que la mujer no lo habia hecho. Continuando mascullando,
terminado el turno de trabajo, corre velozmente a casa. Teniendo la
suerte de no tener deudas a cargo, puede rehacer sin problemas los
calculos relativos a los gastos mensuales. También este mes el salario
se acabd solo el dia antes del pago. El salario entero se desvanecio. El
concienzudo trabajador asalariado sin embargo mantuvo todo, aun los
recibos de los pocos cafés bebidos en el bar. Pasa revista a todo,
buscando desesperadamente los recibos relativos al pago de los
servicios proporcionados por el “trabajo doméstico”. Cierto que no
recordaba haber hecho estos gastos, pero por cualquier parte estos
recibos deben estar. Se lo aseguraron las “mujeres proletarias”, que
dan lecciones, al modico precio, de “marxismo-leninismo-maoismo”.
Sin embargo no los encuentra.

En fin estos valores de uso no los incorpord en el proceso de
“fortificacion” de la propia fuerza-trabajo, y tampoco ellos aparecen
en los recibos acumulados durante el mes. Cierto que con el salario
permitié a la mujer disfrutar de una mas bien modica cuota de
mercancias traducidas en valores de uso para su pura supervivencia.
En nuestro trabajador, afectado de no poco patriarcalismo y
machismo, nace la sospecha de haber tenido a la mujer en la grupa
todo este tiempo. Hace de todos modos un ultimo desesperado intento
de aduenarse de la ciencia de las “feministas proletarias” y por tanto

162



de hacer cuadrar todo. Por tanto entonces “los valores de uso”
necesarios para la mantencion de la mujer” son equivalentes al “valor
de uso” relativo a los productos y a los servicios que le procur6 la
mujer durante el trabajo doméstico. A la mujer no debe més nada y la
mujer no puede pretender mas nada y ni siquiera el capitalista puede
hacerlo, dado que él pago el trabajo productivo de la mujer incluso con
anticipacion.

Nuestro trabajador se siente satisfecho, asimil6 una “nueva teoria
econdmica marxista” sin esa maldita complicacion del valor de
intercambio (valor). Una teoria fundada sobre los valores de uso y
sobre la posibilidad de su suma y equiparacidon. Se siente en general
también agradecido a nuestas “feministas proletarias” que, al final,
aportaron un poco de tranquilidad a su psiquis. Habia escuchado decir
que Aristoteles no habia logrado resolver el problema®' y que habia

81 “En primer lugar Aristoteles enuncia claramente que la forma de
dinero de la mercancia es solo la figura posteriormente desarrollada
por la simple forma de valor, o sea de la expresion del valor de una
mercancia en cualquier otra mercancia a elegir, ya que dice:

"5 camas =1 casa "
no se distingue de:
"5 camas = tanto y tanto dinero "

Ademas ve que la relacion de valor, al cual es inherente la expresion
de valor, lleva consigo a su vez que la casa sea equiparada
cualitativamente a la cama, y que estas cosas, diferentes como cosas
sensibles, no serian referibles la una a la otra como grandezas
conmensurables sin tal identidad de sustancia. El dice: “El
intercambio no puede existir sin la identidad, y la identidad no puede
existir sin la conmensurabilidad. Pero aqui se detiene, y renuncia al
posterior andlisis de la forma de valor. “Pero es en verdad imposible
que cosas tan diversas sean conmensurables”, o sea cualitativamente
163



renunciado. En cambio encontré maestras que le mostraron como el
problema, en el fondo, se resuelve facilmente. Pero no termin6 ahi.
Nuestro trabajador corre a buscar a nuestras “feministas proletarias”
para hacer un buen papel y demostrarles a ellas que entendi6é todo
perfectamente y que no hay mas problemas. Nuestras “feministas”
escuchan con una sombra en el rostro. No aman las sutilezas teoricas.
Después dan la espalda a nuestro trabajador, toman plumeros de punta
ancha y se ponen a escribir un gran slogan sobre una sabana colgada
en las paredes de su sede: “TODA NUESTRA VIDA DEBE
CAMBIAR”. El trabajador las mira vacilante. Después alza los
hombros y se aleja.

11.10. La falsificacion del Capitulo XXI del Capital por obra del feminismo
proletario

Las “feministas proletarias” buscan confundir posteriomente las
ideas, recurriendo a la teoria de los esquemas de reproduccion de
Marx, para dar un fundamento a la teoria de la economia doméstica
como lugar de la “reproduccidn capitalista” de la fuerza-trabajo. Al
contrario, justo en el capitulo XXI Marx aclara, entre otras cosas, la

iguales. Tal equiparacion puede ser solo algo ajeno a la verdadera
naturaleza de las cosas, y por tanto solo un “ultimo recurso para la
necesidad prdctica”. Aristoteles mismo nos dice entonces para que
cosa su andlisis no procede ademas: por la ausencia del concepto de
valor. ;Qué cosa es ese equivalente, o sea la sustancia comun, que en
la expresion de valor de la cama representa la casa por la cama?
Aristotles declara que una cosa de este tipo “en verdad no puede
existir” (Marx, El Capital, Libro I, Cap.1, parraf.3, citado).

164



fundamental diferencia entre el consumo individual por obra del
trabajador individual asalariado y el consumo de toda la clase de los
trabajadores en el proceso de la reproduccion capitalista.

Vamos entonces al Capitulo XXI del Capital de Marx y veamos
cuales son las concepciones del marxismo a propoésito del consumo
individual de las mercancias adquiridas con el salario obtenido por el
trabajador individual. Antes que todo Marx aclara en general que,,
independientemente del tipo de sociedad y por tanto de relaciones
sociales, la “reproduccion” es solo un “momento de la produccion”:
“Considerado en su conexion continua y en su constante flujo de
renovacion cada proceso social de produccion es por eso al mismo
tiempo proceso de reproduccion” (Marx, el Capital, Libro I, Capitulo
XXI, p.629, traduccion a cargo de Fineschi, Ciudad del Sol). En
segundo lugar Marx prosigue enfrentando, respecto a los temas que
nos interesan, la cuestion del consumo individual del trabajador
individual y la del consumo de la clase obrera en su conjunto. Marx
aclara rdpidammente que se trata de dos cuestiones del todo diferentes
(p.635, citado). Veamos la primera cuestion, esa sobre la cual después
se centro efectivamente, al menos en parte, la disertacion relativa a los
parrafos precedentes.

Marx dice: “El consumo del trabajador es de doble especie. En la
produccion, con su trabajo, el trabajador consume medios de
produccion y los transforma en productos de un valor superior al del
capital anticipado. Esto es el consumo productivo del trabajador, que
es ademas consumo de su fuerza-trabajo por parte del capitalista que
la compro. Por otra parte, el trabajador transforma en medios de
subsistencia el dinero que se le pago por la adquisicion de la propia
fuerza-trabajo: este es su consumo individual. Por tanto, consumo
productivo y consumo individual del trabajador son totalmente
diferentes. En el primero él actua como fuerza motriz del capital y
pertenece al capitalista, en el segundo pertenece a si mismo y cumple

165



funciones vitales ajenas al proceso de produccion. El resultado del
primero es la vida del capitalista, el resultado del segundo es la vida
el obrero mismo. (p.633, citado)

La cuestion del “trabajo doméstico” y las tesis de las “feministas
obreristas” y de aquellas “proletarias™ son relativas a este nivel de la
disertacion del problema del consumo del trabajador individual. Aqui
Marx aclara que, respecto al consumo individual de las mercancias
adquiridas con el salario, el trabajador individual no opera en absoluto
en modo capitalista o bajo la autoridad del capitalista. El razonamiento
de Marx corresponde plenamente aqui a ese que nosotros
desarrollamos y propusimos en los parrafos precedentes en oposicion
a las tesis de las “feministas obreristas” y de aquellas “proletarias”.
Marx en el Capitulo XXI del Capital comienza también a enfrentar la
cuestion de la “reproduccion social compleja”. Marx comienza a
definir las categorias de fondo relativas a la cuestion anotada como la
de los “esquemas de reproduccion”. A través de una completa
modelizacién de los flujos relativos a la reparticién de los valores y de
las mercancias distinguidas a su vez entre “medios de produccion” y
“bienes de consumo”, Marx expone primero la dindmica de la
reproduccion simple y después de la ampliada. Ahora la cuestion de la
reproduccion es relativa a la reparticion de los valores entre los dos
sectores fundamentales de la produccion: el relativo a la produccion
de “medios de produccion” (primer sector) y el relativo a la
produccion de “bienes de consumo” (segundo sector). Los valores son
relativos a los que asumen la forma del capital constante (capital en
forma de medios de produccion, materias primas, etc.) por un lado y
del capital variable (capital en forma de bienes de consumo) por el
otro. A su vez el plusvalor se diferenciara en acumulacion de capital
constante o de capital variable.

Las mercancias producidas por el sector de la produccion de
medios de producciéon no tiene obviamente la forma de bienes de

166



consumo, por tanto los capitalistas y los trabajadores pueden obtener
los bienes de consumo necesarios para el propio consumo individual
solo si una cierta cantidad de medios de produccion entran como
capital constante en el sector de la produccion de bienes de consumo.
En tal caso debe existir una precisa correspondencia, en el plano del
intercambio en valor, entre el monto de los medios de producciéon que
entran en el segundo sector (produccion de bienes de consumo) y el
monto de los bienes de consumo que sale por el segundo sector
destinados al consumo individual de la clase de los capitalistas de
ambos sectores y al consumo individual de la clase obrera de ambos
sectores. Como se ve aqui, el consumo individual de los obreros como
clase es parte integrante del circuito de la reproduccion capitalista.
Nuestras “feministas proletarias” que escucharon que Marx habla, en
este segundo caso, de la necesidad capitalista del consumo de la clase
obrera, tratan de confundir la cuestioén del consumo individual de las
mercancias compradas con el salario del trabajador individual con la
del consumo de las mercancias efectuado por los trabajadores
asalariados en su conjunto. Por tanto tratan de sustentar esta cuestion
en los “esquemas de produccion” para sostener su teoria relativa a la
transformacion capitalista del consumo del valor de uso de las
mercancias compradas con el salario.

Veamos ahora a Marx, a proposito de la cuestion de la
reproduccion social compleja: “El aspecto de la cosa cambia, si en
vez de fijarnos en un capitalista y en un obrero aislados enfocamos la
clase capitalista y la clase obrera en su totalidad; si, en vez de
examinar el proceso aislado de produccion de una mercancia,
examinamos el proceso capitalista de produccion, en su flujo y en toda
su extension social” (citado, p.365, subrayado nuestro) Se necesita
tener clara la cuestion de la dialéctica materialista si se quiere
comprender la diferencia cualitativa que Marx pone entre el consumo
del trabajador individual y el de la entera clase de los trabajadores

167



asalariados. En otros términos, se necesita tener presente que la
categoria econdmica relativa al consumo de la clase de los
trabajadores no es en absoluto la expresion de la sumatoria del
consumo individual de los trabajadores asalariados individuales. Se
trata de relaciones no solo diversas bajo el perfil cualitativo, sino
incluso opuestas. En el primer caso se hace referencia al proceso
productivo individual, o sea a una relacion cualquiera en la cual el
trabajador asalariado se contrapone a un determinado capital
individual, o sea a un determinado jefe. En el segundo caso se abstrae
en cambio de esta forma individual y se considera el proceso entero,
la forma completa, la contraposicion de la clase de los proletarios a la
de los capitalistas.

En el primer caso se hace por otra parte también referencia,
respecto a la cuestion del consumo de las mercancias obtenidas con el
salario, a la relacion individual de cada trabajador empleado por un
capitalista dado, en el segundo, a la relacion de consumo de la clase
trabajadora al interior del proceso de la reproduccion completa del
capital. En el primer caso se trata de relaciones transparentes desde el
momento que, una vez obtenido el salario, el consumo de los bienes
adquiridos con el intercambio del salario contra una suma equivalente
de mercancias, constituye una relacion que sale de la produccion y
concierne simplemente a la esfera del consumo inmediato. En el
segundo caso se trata de relaciones que no son en absoluto
transparentes, que se imponen a la clase de los capitalistas y de los
trabajadores asalariados sin que estos tltimos tengan de por si un real
conocimiento y compresion de ello. En el primer caso, una vez
obtenido el salario, el consumo es una cuestion de relaciones
puramente individuales y subjetivas, en el segundo, al contrario, es
una cuestion de relaciones objetivas entre clases sociales. En el primer
caso se trata de relaciones no necesarias bajo el perfil capitalista
porque teéricamente el trabajador puede también, obtenido el salario,

168



malgastarlo alegremente obrando en tal caso exclusivamente para
dafios propios. No es asi obviamente en el caso del proceso de
reproduccion del capital completo. Continuamos por tanto con Marx
respecto a la cuestion de la reproduccion: “Cuando el capitalista
transforma una parte de su capital en fuerza-trabajo con esta
transformacion él valoriza su capital completo. Matando dos pdjaros
de un tiro. No trae beneficio solo por eso que recibe del trabajador,
sino tambiéen por aquello que le da. El capital alienado en cambio de
fuerza-trabajo es convertido en medios de subsistencia cuyo consumo
sirve para reproducir musculos, nervios, huesos, cerebro de los
trabajadores existentes y a generar los venideros. Por tanto dentro de
los limites de cuanto es absolutamente necesario, el consumo
individual de la clase obrera es re-transformacion de los medios de
subsistencia, alienados por el capital en cambio de fuerza-trabajo, en
fuerza-trabajo nuevamente explotable por el capital” (citado, p.635-
336). Aqui Marx habla del capitalista como Capital en su conjunto y
habla del consumo como consumo de la clase de los trabajadores. Por
tanto el consumo de las mercancias obtenidas con el salario
reconstruye la fuerza-trabajo de la clase de los trabajadores
asalariados. En Marx no hay ni siquiera la sombra de una teoria de la
produccion de valores de uso para la reconstruccion fisica de la fuerza-
trabajo por obra de la economia doméstica. Mucho menos por tanto de
un intercambio entre bienes-salario y actividades domésticas.

T0.11. EL feminismo proletario y la desviacion economista

Las mujeres de la familia proletaria que no pueden trabajar en el
marco de la produccién directamente capitalista, son proletarias en
forma indirecta por su condicion social, o sea por el hecho de que, en
tal caso, es el proletario masculino el que desempefia un trabajo

169



asalariado productor de plusvalor. No son por tanto proletarias por el
tipo de trabajo doméstico que desempefian y que, en tal caso, estarian
obligadas a realizar. El trabajo doméstico, no siendo capitalista, no
implica una explotacién capitalista y por tanto no implica un
antagonismo de fondo entre capital y trabajo. El tipo de explotacion es
de tipo primordial. Ahonda sus raices en la familia esclavista-
patriarcal y se puede definir genéricamente como ‘“servil”. Como
vimos sin embargo, incluso en las familias campesinas feudales “la
economia doméstica” resultaba en cierto modo menos alienada. Solo
la completa separacion del trabajador de sus medios de produccion y
su directa contraposicion a un Capital que se formd con la
acumulacion originaria lleva a dividir del todo la economia doméstica
del conjunto de las relaciones econdémico-sociales, transformandola en
puro residuo de un pasado de milenios de descomposicion de la
economia doméstica del MPCP. Este punto limite de la tendencia a la
disolucion y descomposicion de la antigua economia doméstica es, sin
embargo y también al contrario, expresion de su completa liberacion
de los vinculos de la produccion social, en particular de esos relativos
a la posesion latifundista. El proceso relativo a la disolucion y
descomposicion de la economia doméstica es asi, en su aparicion,
también el punto de partida de la completa disolucion del vinculo entre
la forma familiar nuclear de la familia de las masas populares y la
misma “economia doméstica”. Disuelto tal vinculo, la familia de las
masas populares cesa cada funcidon econémica y por tanto regresa,
como en sus origenes, a una libre familia fundada en el “matrimonio
de pareja” seglin la definicion que da Engels de ello. Por otro lado, la
“economia doméstica” vuelve a ser una rama de la produccion social
que, una vez llevado a fondo el ataque a la division social del trabajo
pretendida como atribucion de roles fijos a los diversos miembros de
las masas populares, recupera integramente los criterios de la
productividad comunista. Esta vez sin embargo sobre la base de una

170



productividad de las fuerzas productivas que, respecto a las concretas
necesidades sensibiles, materiales y espirituales de la sociedad y de
cada uno de sus miembros, viene a presentarse como tendencialmente
inagotable.

Las mujeres proletarias que permanecen bajo el dominio absoluto
de la economia doméstica son por tanto, mas alld de la propia
condicion de vida proletaria, genéricamente “mujeres de las masas
populares”. Es por tanto en general doblemente errado hablar de
“feminismo proletario”. Esto es asi porque por un lado con esta
formula se busca conciliar “marxismo” y “feminismo”, el cual de por
si es de todos modos portador, se quiera o no, de determinadas
concepciones del mundo, determinadas filosofias, determinadas
teorias econdmicas y politicas reformistas y reaccionarias. Por el otro
lado ademas, de este modo se limita la cuestion de las mujeres a
“mujeres proletarias”, mientras en cambio la lucha de liberacion de la
mujer concierne en general a las mujeres de las masas populares.

La categoria del “feminismo proletario” lleva a insinuar la erronea
concepcion de que el ambito de la economia doméstica de las familias
de las masas populares esté¢ atravesado por la contradiccion entre
“mujeres proletarias” y “Capital”. Las “mujeres de las familias
proletarias”, atin si no ocupadas como trabajadoras asalariadas, serian
de todos modos portadoras de una especifica identidad potencialmente
anticapitalista. Por tanto con el “feminismo proletario” regresa al baile
el “feminismo obrerista” el cual, en forma mas o menos desarrollada
y tematizada, es casi por definicion un “feminismo postmoderno”,
quizas también explicitamente “interseccional”. La categoria de las
“mujeres de las masas populares” se remite, al contrario, no a un
presunto conflicto econémico entre capital y trabajo de las mujeres,
sino a un conflicto politico e ideoldgico complejo, ese entre burguesia
y proletariado. El presunto caracter revolucionario del MFPR consiste
por tanto solo en la confusion entre lucha de liberacion de las mujeres

171



y presunta lucha economico-sindical contra la explotacion capitalista.
Se opone al reformismo obrerista de la lucha por el salario a las
mujeres proletarias, solo por proponer una diversa version de
feminismo caracterizado por el sindicalismo-antagonista.

11.12. A propasito de la tergiversacion del Pensamiento de José Carlos
Mariategui por obra del feminismo proletario

Veamos ahora en modo mas detallado como la particular version
italiana del “feminismo proletario” trata de usar, como sostén de sus
tesis de fondo, un breve articulo®? (cerca de 2 o 3 cuartillas) de José
Carlos Maritegui escrito en 1924, a la edad cercana a los treinta afios®’.

Mariategui hablard también en otros dos o tres articulos del
feminismo, escritos en el mismo afio, pero en modo mucho mas breve
sin agregar ningiin nuevo concepto. “Las reivindicaciones feministas”
fue escrito, como los otros articulos del mismo afio, para “Mundial”,
una revista semanal de genérica orientacion democratica con un
marginal matiz capitalista. La redaccion estaba compuesta por varios
intelectuales entre los cuales estaban también los futuros fundadores y
dirigente del APRA. “Mundial” no se presentaba en modo alguno
como una revista marxista, ni mucho menos como marxista-leninista.

82“Las reivindicaciones feministas” (https://www.marxists.org/
espanol/tematica/mujer/autores/mariategui/index.htm).
8 Solo en 1923 Mariategui se adhiere, durante su viaje a Italia, al comunismo.

172



Mariategui iniciaba su articulo hablando de la aparicion de un
fenémeno politico social del todo nuevo para la realidad peruana,
evidenciando como tal realidad entrase directamente en contradiccion
con las concepciones de las tendencias politicas entonces dominantes
en tal sociedad®. Dado el cardcter semifeudal y semicolonial de la
sociedad peruana, la superestructura politica e ideoldgica no podia
mas que corresponderle, de lo cual parte el inevitable conflicto con el
surgimiento del feminismo que inicialmente en la primera mitad del
siglo XIX y por tanto en un pais como el Pert de las primeras décadas
del siglo XX, era en primer lugar una manifestacion y una articulaciéon
de la tendencia democratico-burguesa revolucionaria®®>. Como
consecuencia a su vez este feminismo era progresivo y revolucionario.

Incluso en Europa, hasta finales del siglo XIX, cuando ya era una
manifestacion de las mujeres de la burguesia liberal, el feminismo
continuaba manteniendo cierto grado progresista a pesar de que en
cuanto al conjunto se estuviese desarrollando en sentido reaccionario.
Entonces Mariategui tenia razén en el momento en el cual saluda su
aparicion. Pero el feminismo en Pert en aquellos afos presenta una
posterior particularidad, que es bien cultivada y evidenciada por
Mariategui. O sea aparece en un momento en el cual las mujeres

8 “Laten en el Perti las primeras inquietudes feministas. Existen algunas
células, algunos nucleos de feminismo. Los propugnadores del nacionalismo
a ultranza pensarian probablemente: he ahi otra idea exotica, otra idea
forastera que se injerta en la mentalidad peruana. Tranquilicemos un poco
a esta gente aprensiva. No hay que ver en el feminismo una idea exotica, una
idea extramjera. Hay que ver, simplemente, una idea humana. Una idea
caracteristica de una civilizacion, peculiar a una época. Y, por ende, una
idea con derecho de ciudadania en el Peru, como en cualquier otro segmento
del mundo civilizado”| https://www.marxists.org/ espanol/ mariateg/
1924/dic/19.htm].

85 “Cierto que las raices historicas del feminismo estan en el espiritu liberal.
La revolucion francesa contuvo los primeros gérmenes del movimiento
feminista” (citado)

173



comienzan a participar directamente en el trabajo productivo. Esto si
hace que las mujeres iniciaran también a ser activas en el movimiento
sindical®®. El feminismo burgués, entonces democratico y
revolucionario, encontraba por tanto un seguidor suyo también entre
las mujeres del proletariado.

En cualquier parte en la historia del movimiento obrero la
burguesia democratico-revolucionaria se dirigio6 a los artesanos y a los
obreros para obtener el respaldo contra la autocracia. La historia del
movimiento revolucionario ruso es rica en ejemplos desde este punto
de vista e incluso el marxismo revolucionario en Rusia nace de una
costilla del populismo democratico-burgués que se proponia
nuevamente, con La Voluntad del Pueblo y otras organizaciones
clandestinas, el derribo, a través de acciones terroristas, de la
autocracia zarista principalmente feudal y solo en segundo lugar y,
para toda una fase, contradictoriamente, burguesa.

En la unién con el movimiento sindical de las mujeres, en su
reivindicacion de la igualdad econdmica y juridica con los hombres
era esencialmente revolucionario. No obstante, Mariategui sostenia en
su articulo que el mismo feminismo democratico fuera distinto entre
“feminismo burgués” y “feminismo proletario”. En ninguna parte de
su articulo habl6 sin embargo de la posibilidad o de la necesidad de
conciliar “feminismo” y “marxismo” y de promover directamente el

86 “El feminismo no ha aparecido en el Perii artificial ni arbitrariamente. Ha
aparecido como una consecuencia de las nuevas formas del trabajo
intelectual y manual de la mujer. Las mujeres de real filiacion feminista son
las mujeres que trabajan, las mujeres que estudian. La idea feminista
prospera entre las mujeres de oficio intelectual o de oficio manual:
profesoras universitarias, obreras. Encuentra un ambiente propicio a su
desarrollo en las aulas universitarias, que atraen cada vez mas a las mujeres
peruanas, y en los sindicatos obreros, en los cuales las mujeres de las
fabricas se enrolan y organizan con los mismos derechos y los mismos
deberes que los hombres” (citado).

174



“feminismo proletario”. Por tanto querer atribuir, como hacen en Italia
las “feministas proletarias”, a Mariategui la paternidad de algunas de
sus teorias esta del todo privado de legitimidad y de fundamento.

Simplemente Mariategui asumi6 un fenémeno politico y social en
un cierto sentido espontaneo®’en aquellos afios y por tanto defendia tal
movimiento de los reaccionarios, expresion de la opresion
semicolonial y representantes de los grandes propietarios de tierras
semi-feudales.

Ahora el “feminismo proletario” en Italia es solo la expresion
restringida, sustancialmente ideologista y sectaria, de un grupo
politico. Un grupo que toma instrumentalmente como demostracién
de sus propias tesis un fugaz articulo de denuncia y de agitacion de
impronta genuinamente democratica y socialista. Articulo por tanto
que no pretende en modo alguno exponer el punto de vista marxista
sobre la organizacion de las mujeres en un partido marxista-leninista
adherido a la Tercera Internacional. Y por otra parte en 1924
Mariategui no colaboraba aun con la Internacional Comunista.

De Mariategui se calla entonces su obra mas grande y compleja
organicamente marxista-leninista representada por los “Sette saggi
interpretativi  sulla realta peruviana” [Siete FEnsayos de

87 “Aparte de este feminismo espontaneo y organico [organizado, o sea
sindicalizado, traduccidén nuestra], que recluta sus adherentes entre las
diversas categorias del trabajo femenino, existe aqui, como en otras partes,
un feminismo de diletantes un poco pedante y otro poco mundano. Las
feministas de este rango convierten el feminismo en un simple ejercicio
literario, en un mero deporte de moda. Nadie debe sorprenderse de que todas
las mujeres no se reunan en un movimiento feminista Ginico. El feminismo
tiene, necesariamente, varios colores, diversas tendencias. Se puede
distinguir en el feminismo tres tendencies fundamentals, tres colores
sustantivos: feminismo burgués, femininismo pequefio-burgués y feminismo
proletario. Cada uno de estos feminismos formula sus reivindicaciones de una
manera distinta” (citado).

175



Interpretacion de la Realidad Peruana] escrita en 1928, en la cual
analiza profundamente la especifica estructura y los variados ambitos
culturales y politicos superestructurales de la sociedad peruana
delineando, respecto a todo esto, las principales contradicciones de tal
sociedad. Ahora en tal libro la palabra “feminismo” no aparece ni
siquiera una vez.

El pensamiento de Mariategui sobre la cuestion de la lucha
revolucionaria de las mujeres como parte integrante del problema de
la revolucion proletaria en Peru es expuesto y sintetizado de la manera
mas clara y precisa en un libro E/ marxismo, Mariategui y el
movimiento femenino de 1974 a cargo de las ediciones Bandera Roja.
El libro fue escrito bajo la supervision del “Comité Coordinador
Nacional del Movimiento Femenino Popular [MFP]” organismo
promovido por el Partido Comunista de Pert y fundado sobre el
marxismo-leninismo-maoismo incluyendo los aportes cualitativos del
Pensamiento Gonzalo. El libro*® es de gran importancia para un
correcto ajuste marxista-leninista-maoista sobre la cuestion de la lucha
de las mujeres. Existen traducciones no oficiales poco cuidadas, sobre
todo en lengua inglesa y en lengua italiana, que sustituyen
sistematicamente el término espafol “movimiento femenino” con el
término inglés de muy diferente significado “feminist movement” o
con ese italiano de “movimiento feminista”. Es indudable que estas
traducciones en inglés y en italiano sean deliberadamente engafiosas.
El término espaiol indica “movimiento de las mujeres”. El término
espafiol que traduce “feminismo” es “feminista”. Este ultimo término
no aparece nunca en el libro del MFP, si no en el titulo del antes citado
articulo® de Mariategui.

88 Es preferible hacer referencia a la edicion espafiola oficia disponible en la

web en vez de la version presente sobre el sitio del Marxists Internet Archive.

8 “Las reivindicaciones feministas ”(citado)

176




Capitulo 12. EL “FEMINISMO MARXISTA” DE
ALEKSANDRA KOLLONTAJ

12.1. Breve nota sobre Aleksandra Kollontaj

Aleksandra Michajlovna Kollontaj (San Pietroburgo, 31 de marzo
de 1872 —Moscu, 9 de marzo de 1952), fue una revolucionaria rusa de
orientacion marxista-feminista. Oper6 en Alemania en la izquierda del
Partido Socialdemocratico Aleman. En 1908 trabajaba en la redaccion
del periddico de Trotski. Sucesivamente formo6 parte de la escuela de
Bolofia (1910-1911)*° del grupo bolchevique anti-leninista dirigido
por Bogdanov y Lunacarski (fundador después de la revolucion de
Octubre del Proletkultur). Entrada en el Partido Bolchevique en los
afnos de la I guerra mundial, era nominada Comisario del Pueblo para
el Bienestar social en el primer gobierno Soviético. Después de pocos
meses fue invitada a retirarse del cargo por su oposicion a la firma del
tratado de Brest-Litovsk. En 1919 promovié y dirigi6é la fraccion
comunista anarco-obrerista “La Oposicion Obrera” sucesivamente
disuelta por indicacion de Lenin. Se opuso, en la publicidad del partido
y en el campo de la actividad literaria, a la linea leninista de la NEP,
acusando al grupo dirigente del partido bolchevique de burocratismo.

% “En el curso del afio 1911 me llegd una invitacién de la Escuela rusa del
partido en Bolofia, donde pronuncié una serie de conferencias. El actual
Comisario del pueblo para la Instruccion Publica en la Rusia soviética, A.
Lunatcharski, Maxim Gorki, asi como el conocido filésofo y economista ruso
A. Bogdanov, fueron los fundadores de esta Escuela del partido y, casi en la
misma  época que yo, Trotski pronuncié alli  algunas
conferencias”’(Aleksandra Kollontaj)

177



Se retird de todo cargo politico en 1923 e inicié una brillante carrera
diplomatica al servicio de la URSS. Los restantes miembros de la
Oposicion Obrera confluiran en el bloque contrarrevolucionario de las
oposiciones guiado por Trotsi. Su muerte ocurrida en 1952, no fue
acompafiada por ninguna celebracion de partido. No obstante algunos
disensiones con Trotski, que la Kollontaj acusaba, como Lenin, de
burocratismo, sus teorias “marxistas-feministas” derivantes de la
aplicacion de los dictados del Proletkultur a la cuestion de las mujeres,
sobre la familia y sobre la necesidad de una nueva ética proletaria en
el campo erético, fueron posteriormente retomadas por algunas
tendencias del movimiento feminista, en particular por el “feminismo
anticapitalista” de matriz trotskista.

12.2. La Kollontaj: sociologismo positivista e idealismo subjetivo
El “feminismo marxista” de Aleksandra Kollontaj se caracteriza

por la combinacion entre un cierto tipo de materialismo mecanicista y
sociologistico de impronta positivista’ y un idealismo filosofico de

°l En particular las primeras, entre las catorce conferencias dadas
por Kollontaj en la Universidad de Sverdlov en 1921, que retomaban
lecciones ya dadas anteriormente en la escuela de Bodganov del 1910-
1911, estan llenas de afirmaciones y teorizaciones que Gramsci no
habria probablemente dudado en definir “lorianadas”. Por ejemplo esa
relativa a la teoria de que “la posicion erecta fue ciertamente una
conquista de la mujer”: Los antropdlogos, por ejemplo, especialistas
del estudio del origen de la humanidad, ignoraron el rol de la fémina
en el curso de la evolucion de nuestros antepasados, desde los monos
a los hominidos. Esto es asi porque la posicion erecta, tan

caracteristica del ser humano fue principalmente una conquista de la
178



tipo subjetivo que podemos definir como “ético/cultural”. Se trata de
una formacion intelectual tipica de los partidos de la II Internacional
que profundamente caracterizé al mismo Partido Socialista Italiano y
que a menudo se reencuentran, casi inalteradas en su sustancia, en el
ala de izquierda de tales partidos. En la Rusia de finales del siglo XIX
y primeros decenios del siglo XX, posiciones de este tipo se
encontraban en la formacion intelectual de ciertos marxistas rusos que
en los afios precedentes y sucesivos a la [ guerra mundial imperialista
oscilaban entre economicismo, menchevismo, trotskismo y
bolchevismo, pero sin nunca arribar al marxismo-leninismo. Después
de la revolucion de Octubre una parte de estas subjetividades,
individuales y colectivas, comenz6 a asumir posiciones tipicas del
“comunismo de izquierda”. De lo cual la convergencia sobre el
consejismo y el trotskismo que resultdé en sentido abiertamente
revisionista a finales de los afos Veinte, cuando el mismo

mujer. En las situaciones en la cual se encontraba nuestra antepasada
en cuatro patas, debia defenderse contra los ataques enemigos:
aprendio asi a protegerse con un solo brazo, mientras con el otro tenia
firmemente estrecho a si el propio pequerio que se agarraba a su
cuello. Pudo sin embargo realizar esta proeza solo enderezdndose a
medias, cosa que desarrollo también la masa de su cerebro. Las
mujeres pagaron cara esta evolucion, ya que el cuerpo femenino no
estaba hecho para la posicion erecta. En nuestros primos de cuatro
patas, las monas los dolores de parto son completamente
desconocidos. La historia de Eva, que recogio el fruto del arbol del
conocimiento y que, por este motivo debio parir con dolor, posee por
tanto un fondo historico”. El texto de estas conferencias de escaso
valor tedrico fue propuesto nuevamente y hecho publico en Italia por
una serie de folletos editados a cargo del MFPR del grupo de
Proletarios Comunistas-Pcm.
179



“comunismo de izquierda”, ya transformado en “antistalinismo”, se
encontr6 en sustancial sintonia con la posiciones de la
“socialdemocracia de izquierda”.

12.3. Kollontaj entre “Oposicion obrera” y Proletkultur

Kollontaj sigue este tipo de involucién y después de la revolucion
de Octubre se desplaza sobre posiciones cada vez mas “obreristas” y
“consejistas”. Kollontaj es la figura de mayor relevancia entre los
promotores, en aquellos afos, de la Oposicion Obrera. En el
Manifiesto de este reagrupamiento (Plataforma) escrito por Kollontaj,
la misma asume una posicion directamente economicista,
espontaneista® y antipartido. Sus concepciones van en la direccion de
sostener la necesidad de que los sindicatos obreros, organizados en

2 “La Oposicién Obrera defiende el principio de que la direccion de la
economia nacional pertenece a los sindicatos, en este punto es mds marxista
que los teoricos de nuestros centros dirigentes”...” Los puntos de vista de
Lenin, Trotsky, Zinoviev, Bujarin y otros difieren en cuanto a la razon de no
entregar todavia la administracion economica a los sindicatos, pero todos
estan de acuerdo en afirmar que esta direccion debe llevarse hoy
prescindiendo de los obreros, mediante un sistema burocratico heredado del
antiguo regimen” ... “La politica real del Partido Comunista, identificandose
con el aparato del Estado con el aparato soviético, pierde cada vez mas su
caracter de clase y se modifica para convertirse en una politica neutra,
indiferente desde el punto de vista clasista, bajo el efecto de una adaptacion
por arriba a los intereses diferenciados y contradictorios de una poblacion
socialmente heterogénea y mezclada” ...(Aleksandra Kollontaj, “Coleccion
Clasicos Universales de Formacion Politica Ciudadana”, Autobiografia de
una mujer emancipada / La juventud comunista y la moral sexual / El
comunismo y la familia / Plataforma de la oposicion obrera Primera edicion,
diciembre del ario 2019, Partido de la Revolucion Democratica, www.
prd.org.mx).
180



forma consejista, asuman la direccion de la politica econémica del
Estado sustituyéndose, asi, el rol dirigente del partido comunista. Su
filosofia, desde este punto de vista, es una forma de materialismo
mecanicista que termina por sostener que el proletariado, a diferencia
de los campesinos, elaboraria espontaneamente una concepcion
clasista de la direccion de la produccidon. Segiun Kollontaj seria
necesario mantener la autonomia de clase del proletariado contra las
pretensiones pequefio-burguesas de los campesinos.

Kollontaj en tal modo se opone a la hegemonia del proletariado
sobre los campesinos y de hecho desea una supremacia dictatorial del
primero sobre los segundos®. Su linea pocos afios después del 1917
se vuelve una especie de ultra-trostskismo. En Kollontaj estas
posiciones van a combinarse plenamente con las alas mas “radicales”
del movimiento del Proletkultur, que afirman que el proletariado debe
producir una ideologia, una literatura, una €tica y una estética que no
tengan relaciones con el pasado, que no pretendan heredar nada de las
precedentes épocas histdrico-sociales. Se trata de una forma de
“vanguardismo” extremista, que niega que el marxismo y, como
consecuencia el proletariado, hereda la linea roja de la lucha de clases
de la entera humanidad y por tanto sus producciones mas avanzadas
en todos los campos de la superestructura.

% “Por otro lado, la clase campesina, con sus aspiraciones propias de pe-
querio propietario, y con su simpatia por las libertades de toda especie, sobre
todo por la libertad de comercio, y por la no injerencia del Estado en sus
asuntos. A la clase campesina se une la pequeria burguesia, personificada
por los agentes y los funcionarios del Estado, los empleados de los servicios
del Ejército, etc., acostumbrados al régimen soviético pero que, debido a su
mentalidad, deforman nuestra politica a imagen de sus tendencias pequeiio
burguesas”(citado,Kollontaj, Coleccion Clasicos Universales de Formacion
Politica Ciudadana”)
181



12.3. La ética idealista de Kollontaj

Para afrontar criticamente las posiciones de Kollontaj, citaremos
una serie de pasajes de un optimo trabajo’® presente en la Web, que
documenta en modo preciso, practicamente a la carta, las posiciones
de Kollontaj que no siempre se pueden encontrar directamente en
lengua italiana.

% Irene Raschi “Ideologia y cuestion sexual en la Rusia soviética de los afios
1918-1928. El caso de Aleksandra Kollontaj” (Tesis de graduacion,
Universidad de Bolofa, relatora Maria Zalambani, 2018/2019). Raschi
afirma que “En esta redaccion, se trato de analizar el pensamiento de
Aleksandra Kollontaj... mientras los socialistas soviéticos veian la solucion
a la cuestion femenina y matrimonial como una consecuencia directa de la
subversion del orden economico y del advenimiento del socialismo, Kollontaj
parece insistir sobre la necesidad de reformar la moral sexual sobre bases
socialistas. En esto, se vio como Kollontaj esta profundamente influenciada
por las teorias de Meisel-Hess, como se tuvo modo de constatar analizando
el ensayo Ljubov’ i novaja moral’, y parece por tanto querer combinar las
teorias socialistas con esas relativas a la sexualidad difundidas en la Europa
de fin de siglo. Kollontaj retoma el pensamiento de la autora también en la
identificacion de la existencia de una crisis sexual en curso, el origen de la
cual viene atribuido por ambas autoras al sistema economico y los
problematicos efectos que él tendria sobre la sociedad. La solucion
propuesta por Kollontaj para hacer frente a la crisis de las relaciones entre
los sexos parece detenerse en el desarrollo de una nueva moral sexual. Para
la autora, como es expresado en OtnoSenie mezdu polami i klassovaja
bor’ba, solo la clase obrera estara en grado de desarrollar esta nueva moral,
ya que los principios sobre los cuales ella se basa (camaraderia, respeto,
igualdad entre los individuos) estan en la base de la misma mentalidad
proletaria.

182



Con respecto a la cuestion de la concepcion de la ética de
Kollontaj, respecto a la esfera de las relaciones interpersonales
hombre-mujer, la autora de la Tesis de Graduacién, Irene Raschi,
sostiene: “para Kollontaj la clase obrera habria debido prestar
atencion al sentimiento amoroso ya que él, como cada otro factor
sociopsicologico, habria podido ser explotado para ventaja de la
colectividad. El amor no podia ser reducido, para la autora, a una
cuestion privada: en su capacidad de cohesion, este sentimiento tenia
un enorme valor para el colectivo en formacion” ... “para Kollontaj,
en la base de los principios socialistas, estan justo la solidaridad, la
camaraderia y el sentido del respeto que deberian ser el fundamento
también de la nueva moral sexual. Kollontaj afirma como en el pasado
se haya tratado de aumentar este “potencial de amor”, también en el
seno de multiples movimientos religiosos y filosoficos, sin obtener sin
embargo algun resultado tangible” ... "remitiendo nuevamente a las
teorias de Meisel-Hess y a su concepto de amor-juego, Kollontaj
sostiene la necesidad de aumentar el “potencial de amor” en la
sociedad contempordnea. Si bien Kollontaj no da una definicion
precisa del concepto de “potencial de amor”, sobre esto leemos en
‘Otnosenie y en Ljubov i novaja moral’, entendemos como con
ljubovnaja potencija, Kollontaj pretenda la capacidad del soltero de
amar no en virtud de cuanto podra obtener a cambio para si mismo
por el objeto del propio amor, sino acercandose al projimo con
respeto y solidaridad. Tanto para Meisel-Hess como para Kollontaj,
entre los problemas fundamentales de la sociedad para ellos
contemporanea que llevaron a la crisis en las relaciones entre los
sexos, estda justo la escasez del potencial de amor en la psiquis
humana, que vuelve a los hombres y las mujeres incapaces de
acercarse al otro con sentimientos puramente positivos” ... “Los
textos de Kollontaj se insertaron en un momento de profunda
confusion sentimental y sexual, denunciada en primer lugar por la

183



Juventud socialista. Entre sus méritos principales, en efecto, es posible

incluir la tentativa de la autora de desarrollar una nueva moral
sexual, que fuera al menos a grandes lineas adecuada a las
transformaciones revolucionarias en curso en la Union Soviética. En
virtud de su deseo de ofrecer lineas guia, en particular a la juventud
socialista, en meérito a la sexualidad y a su rol en el colectivo,
entendemos el cardcter diddctico de toda su produccion literaria y en
particular de sus textos de narrativa publicados al inicio de los arios
Veinte ™.

Emerge nitidamente la relacion entre estas posiciones sobre la
¢tica de Kollontaj y las tesis del componente mas extremo del
Proletkultur, que buscaban crear una “nueva cultura” puramente
proletaria y por tanto también una “moral sexual” completamente
nueva’®. Se trata de tesis idealistas, que operan de hecho para conciliar
las contradicciones que atraviesan los individuos y las relaciones
interpersonales y que se pueden definir como “contradicciones de

% Entre los otros, I. Raschi toma en particular consideracion los cuatro
textos de Kollontaj recogidos bajo el titulo “Amore, matrimonio, famiglia e
comunismo " https://www.marxists.org/italiano/kollontai/amore-matrimonio
-comunismo.htm

9%, De donde viene nuestra imperdonable indiferencia en relacién con una
de las tareas esenciales de la clase obrera? jComo explicarse la hipocrita
colocacion del problema sexual en la gaveta de los “negocios de familia”
sustraido a la necesidad de un esfuerzo colectivo? Como si las relaciones
entre los sexos y la elaboracion de un nuevo codigo moral regulador de estas
relaciones no aparecieran en todo el curso de la historia como factores
invariables de la lucha invariables de la lucha social” ... “En su critica de
las relaciones sexuales, el hombre moderno alcanza mucho mas lejos de la
simple negacion de las anticuadas formas exteriores y del codigo de la moral
corriente. Su animo solitario busca la regeneracion de la esencia misma de
estas relaciones, desea ardientemente el gran amor, fuerza calida y
creadora’ (Kollontaj, Relaciones entre los sexos y lucha de clases, MIA

archive]

184



clase” por ser expresion de diversos origenes, pertenencias,
identificaciones sociales y, en particular, por ser reflejo de la
diferencia de clase en la conciencia y en el comportamiento de los
individuos solteros, aun si en tal caso se trata no de individuos
cualesquiera, sino de comunistas.

El idealismo del tipo de ética propuesta por Kollontaj se traduce
por tanto doblemente, por un lado en el ocultamiento de las raices de
clase de las contradicciones, fuesen también simplemente relativas a
una esfera como la de las relaciones afectivas y sexuales, y, por el otro,
en la conciliacidn identitaria de tales contradicciones en vez que sobre
su consciente elaboracion. Se trata en efecto de contradicciones en el
seno del pueblo, al menos en lo que concierne al proletariado y a las
masas populares. Pero eso no excluye en absoluto que su naturaleza
no pueda traducirse en la necesidad de la lucha y de la definicién, con
mayor razon si se trata en este caso de reflejos unidos a la lucha de
clases o de aspiraciones e identificaciones que a menudo pueden hacer
referencia a intereses y alineaciones de clase irreductiblemente
antagonistas. Kollontaj, en otros términos, niega en realidad la lucha
ideologica relativa a la esfera de las relaciones interpersonales de las
relaciones hombre-mujer, a favor de una ética normativa que en
realidad opera como forma constructiva de nexos que ocultan y
transfiguran las relaciones reales. Kollontaj, en linea con las tesis del
Proletkultur, es portadora de una especie de concepcion socioldgica
de la “cultura” como forma central de los procesos de “organizacidon”
de las entidades colectivas, ya sean éstas organizaciones politicas,
movimientos o sectores de masa. Una vez mas no se trata de la
promocion y del desarrollo de la lucha ideoldgica, sino al contrario de
una lucha cultural para afirmar un modelo abstracto de hombre, de
sociedad, de moral sexual. Un modelo acabado para construir
“identidad colectiva” y no conciencia de clase.

185



El feminismo de Kollontaj es por tanto un “feminismo ético” y no una
vision materialistica-historica y materialistica-dialéctica de las
contradicciones hombre-mujer y de su necesaria gestion sobre la base
del desarrollo de la lucha ideologica, en el momento en el cual los
reflejos y los portadores revolucionarios de las clases burguesas en el
interior de la esfera interpersonal de las relaciones, o si queremos
“metaforicamente” de lo personal y de lo privado, se evidencian como
obstaculo a la praxis revolucionaria y a la afirmacion de la linea roja
en el partido, en la sociedad civil proletaria, en el Estado, en la
economia y en el ejército.

12.4. La estética idealistico-subjetiva de Kollontaj

Si la cuestidon, como a menudo sucede en el caso de Kollontaj, se
centra sobre las relaciones interpersonales hombre-mujer, entonces la
cuestion de la ética y la de la estética terminan por conectarse
indisolublemente. En el momento en el cual Kollontaj se encuentra
abocada a determinar el cardcter de su propuesta ética en el plano de
una nueva cultura y moral sexual, que otra cosa no es sino
precisamente una ética erotica idealista, no puede hacer otra cosa que
remitirse a una “estética erdtica” igualmente idealista. Irene Raschi
afirma a proposito de esta esfera de la estética de Kollontaj: “E!/ Eros
del cual habla Kollontaj es ese amor fundado ciertamente sobre la
reciproca atraccion fisica entre dos individuos, pero en el cual se
despiertan y se manifiestan esos rasgos del alma que son
indispensables también en el interior de la nueva cultura proletaria:
delicadeza, sensibilidad y deseo de ayudar a los otros”.

186



La cuestion suscitada por Kollontaj del “eros con las alas” contra

“el eros sin alas™®’

se resuelve en una tesis bastante superficial y trivial
ya que el materialismo historico se trata antes que todo de comprender
la naturaleza social de determinadas concepciones, de unirlas a
determinados estratos sociales, de individualizar sus nexos con
determinadas ideologias del pasado y del presente. Solo después de
haber desarrollado un trabajo tal, en estrecha conexion con el analisis
de las formas de las relaciones hombre-mujer asumidas en un
determinado momento historico-politico, etc., se pueden definir en
modo concreto los términos para el desarrollo de una necesaria lucha
ideoldgica y cultural. No se trata sin embargo evidentemente solo de
la superficialidad de tal tesis, se trata del hecho de que en una sociedad
de clases los significantes, que parecen acomunar todo, hacen
referencia en realidad a unos significados o mejor a unos conceptos
que estan inevitablemente divididos por su ser reflejado, obviamente
elaborado diferentemente, de clases sociales antagonistas. Y asi,
parafraseando el segundo Lukacs y el Brecht de la fase mas madura,
lo que significa “sensibilidad” o sea gusto y sentido estético por una
forma erdtica, por una clase social es del todo diverso y muy lejano de
lo que significa “sensibilidad” por una diversa y contrapuesta clase
social. Andlogamente, el discurso es valido por la “delicadeza”, el
“deseo de ayudar a los otros”, “la solidaridad” y todos esos valores
“positivosy “constructivos” que una cierta ética idealista puede
progresar abstractamente como criterio normativo, organizador y
constructor de “identidad”.

97 “Largo all'eros alato! Carta a la juventud trabajadora” (A. Kollontaj,
1923)

187



12.5. La fetichizacion de las relaciones inter-personales en la estética
feminista de Kollontaj

Sin embargono carece de significado que Kollontaj se haga
portadora de tal “estética erotica”. Ella refleja bien las concepciones y
las aspiraciones de las mujeres de los estratos privilegiados de la
pequefia burguesia “revolucionaria” que, en nombre de la
“sensibilidad” y de la “delicadeza”, proponen y afirman un gusto por
la forma abstracta de la cuestion de los contenidos sociales y de clase.
En todo el discurso de Kollontaj sobre el amor y sobre la sexualidad,
se encuentra una misma idealizacion y fetichizacion, que no hace otra
cosa que retomar y proponer nuevamente las comunes concepciones
burguesas fundadas sobre la division entre la forma relativa a la
“estética erdtica” (que asi deviene una especie de “forma para la
forma™) y los efectivos contenidos sociales de relaciones entre
individuos que son indivisibles de la lucha, de la alineacién, de la
consciente distincion, de las practicas y de los estilos de vida de las
clases enemigas del proletariado y de las masas populares. Como es
evidenciado por Lukacs cuando era aiin un marxista, la “delicadeza”
y la “sensibilidad”, el “gusto por la forma como tal”, y en general la
forma estética puesta como criterio y valor erético, mas alla de eso que
variadamente todo esto pueda significar, es un ideal burgués y
reaccionario.

Podemos subrayar que se trata de una relacion fetichista, ya que
la forma estética abstracta del contenido de clase y hecha valer contra
¢l es una concepcidn que se funda sobre la division. No es necesario
ir al psicoanalisis, basta Feuerbach y en particular el analisis de la
mercancia en el Capital de Marx, para demostrar que una vez hecha
tal operacion, después en la dimension de la “forma” reaparece de
nuevo todo el “contenido”, pero esta vez en modo mistificado y

privado de caracter social, como si perteneciese por propia naturaleza
188



a la forma misma. Pero aqui, por ejemplo, el psicoanalisis se detiene
y permanece ¢l mismo vehiculo de tal ideologia fetichista. Para el
psicoandlisis se trata también de un contenido privado de caracter
social y por tanto de nuevo inevitablemente abstracto, de
sedimentaciones fantasmales y miticas. De lo cual el psicoanalisis,
lejos de desmitificar el fetichismo dominante en la ideologia burguesa
a nivel de las relaciones afectivas, parentales y sexuales, establece en
cambio una especie de paraddjico potenciamiento.

12.6. Sobre la importancia y la actualidad de la critica al “feminismo-
marxista” de Kollontaj

Las concepciones de Kolllontaj contienen y combinan
desviaciones de fondo del marxismo, que son en cierto sentido
paradigmaticas por su organica pertenencia al reagrupamiento de las
tendencias de la izquierda de la socialdemocracia y del “comunismo
de izquierda”. El “feminismo marxista” de Kollontaj representa en
efecto solo la articulacion en el plano de la cuestion de la contradiccion
hombre-mujer de tales desviaciones de fondo. El materialismo
mecanicista y positivista se combina de hecho en el plano de la teoria
politica con el economicismo, el espontaneismo y el movimientismo
y por tanto con la negacion de la lucha por la hegemonia y de una
relativa estrategia politica revolucionaria. Kollontaj de hecho se
inclina por la tesis por la cual la clase obrera se pone tendencialmente
como clase autdbnoma y antagonista y, sobre esta base, termina por
poner al centro de la gestion del Estado proletario a los sindicatos y
los consejos obreros, negando asi el rol del partido y de la centralidad
de su direccion y praxis politica.

189



De tal modo se pone también al centro una concepcion
movimientista de la politica ya que es evidente que la atribucion de la
direccion y de la estrategia revolucionaria a una presunta autonomia
de las clases excluye la posibilidad de la planificacion no solo
econdmica, sino también politica y con ella la generacion de una
praxis conectada a objetivos de perspectiva. De lo cual también el
rechazo, ya evidenciado, de la funcion estatégica de la NEP por parte
de Kollontaj y de su fraccion.

La cuestion que sin embargo resulta de particular interés es esa
por la cual se atribuye al proletarido la necesidad y la posibilidad de
una “cultura autbnoma” y por tanto en general de una filosofia y en lo
especifico de una ética de las relaciones hombre-mujer y de las
familiares. Ya vimos como tal “cultura” y tal “ética” son
transfiguraciones idealistas tipicas de la pequefia burguesia
“revolucionaria”. Por tanto el circulo se cierra, considerando como el
materialismo mecaniscista y positivista conviva plenamente con el
idealismo cultural y como todo esto se conjugue igual y
necesariamente con eso que definimos  “economicismo”,
“espontaneismo” y “movimientismo”.

Se trata en conjunto de una constelacion filoséfica y teoria
politica®® que en sus ejes portadores es la misma que fue replanteada
al final de los afnos Cincuenta y en los primeros afios Sesenta, en
particular en nuestro pais, con el entrelazamiento del “marxismo
critico francofortiano”, de la génesis del obrerismo y de la formacion
de la llamada “Nueva Izquierda”. Tendencias y concepciones
hegemonicas en los tltimos afios Sesenta y en los afios Setenta en los
grupos politicos y en los movimientos. Sin cosiderar por tanto los
contenidos teoérico-ideologicos y los relativos especificos nexos entre

% No nos ocupamos aqui de los nexos con la teoria econdmica a la cual por
otra parte ya aludimos en la consideracion critica relativa a las concepciones
de Kollontaj sobre el problema de la planificacién econdmica.

190



politica y cultura y por tanto politica y ética desarrollados en aquellos
decenios por los diferentes grupos politicos, no es probablemente
posible comprender, en lo que concierne a las superestructuras
politicas hegemonicas en las luchas, la génesis del movimiento
feminista a mitad de los afios Setenta. Una de las consecuencias es que
tal génesis sucede inseparablemente del balance politico complejo de
aquellos decenios y de los varios sujetos politicos organizados que
variadamente los caracterizaron. Al frente de la derrota de las
potencialidades revolucionarias de aquellos afios y de la devastacion
de la subjetividad de masa que le sigui6, con relativa dispersion de la
iniciativa de centenares de miles de jovenes y de obreros, atin hoy hay
quien propone visiones apologéticas que buscan reactivar y replantear
paradigmas revolucionarios fallidos. Solo un implacable balance de
las concepciones y de los paradigmas de la revolucion hegemonicos
en aquellos afios puede hoy llevar a la formacion de un efectivo partido
comunista marxista-leninista-maoista capaz de reconstruir nexos de
confianza y solidaridad de clase con los sectores avanzados del
proletariado, de las mujeres de las masas populares y de los jovenes
en la perspectiva de la revolucion democratico-popular sobre la via del
socialismo. En el interior de todo esto, al menos en lo que concierne a
nuestro pais, se coloca por tanto el problema de la valoracion de la
génesis del feminismo entorno al 1975.

191



Capitulo 13. EL MOVIMIENTO FEMINISTA EN LA ITALIA DE LOS
ANOS SETENTA

13.1. Los insostenibles oximoros del “marxismo feminista”

Si consideramos eso que, en el ambito del llamado “feminismo
marxista”, va mas alld de las posiciones del feminismo obrerista,
permanece solo un archipiélago de pequeios grupos. Moderadamente
estos ultimos grupos que convergen en el reconocimiento de Kollontaj
como importante y aun actual referencia tedrica, en Italia aparte del
caso del eclecticismo del MFPR, se remontan al marxismo-leninismo,
al trotskismo y al bordiguismo. Estos grupos no fundaron nunca
tedricamente eso que parece un insostenible oximoro® representado
por la conexion entre la ideologia del “feminismo” y la ideologia del
“marxismo”. En lo que concierne a los grupos trotskistas, como es
caracteristico en general de tal tedencia, la justificacion es puramente
pragmatica. O sea, se esboza una confusa y ecléctica comunidn entre
“feminismo” y “marxismo” a fines de remodelar y replantear viejas
tendencias fallidas del llamado “comunismo de izquierda”. Por tanto
la motivacion acerca del uso de tal terminologia es justificada por el
hecho de que, considerado que las mujeres mas combativas se habrian
siempre declarado como feministas, entonces se derivaria de eso que
también las comunistas deben definirse feministas (o sea “feministas
socialistas”, “feministas marxistas” o “feministas proletarias™) para
intentar hegemonizar tal tendencia.

% Figura retorica consistente en acercar, en la misma locucion, palabras que
expresan conceptos contrarios.

192



Una justificacién quizds mas seria, pero no por esto menos
erronea, proviene de los grupos que en sustancia sostienen que es “la
opresion de la mujer la que generd la ideologia del feminismo™ y que
por tanto el marxismo no puede renunciar a sintonizar esta visién con
la propia teoria. Esta concepcion confunde los reflejos sobre el plano
superestructural del tal opresion con la cuestion de la elaboracion de
una visién cientifica del mundo que herede y reelabore la historia
entera de la humanidad al servicio de la revolucion proletaria y del
comunismo. De hecho se trata de una vision que hace propias las
posiciones elaboradas por ciertas tendencias del feminismo, en primer
lugar las del feminismo obrerista, en linea con las posiciones del post-
estructuralismo y en general del post-modernismo, de lo cual el
estrecho parentezco con las teorias relativas a los estudios
postcoloniales.

Que la ideologia del marxismo-leninismo-maoismo contenga en si
no solo una vision plenamente revolucionaria y consecuente de la
lucha por la liberacion de la mujer de la opresion y de las
discrminaciones de las que es objeto, esta ampliamente demostrado
por las grandes experiencias de la construccion del socialismo en la
URSS (hasta la mitad de los afios Ciencuenta) y en China, incluida en
tal caso la Gran Revolucion Proletaria Cultural. Unicas experiencias
que hayan realizado efectivos cambios revolucionarios a gran escala
en la condicion politica, economico-social y cultural de las mujeres.
Ahora todo esto es negado, ignorado o instrumentalmente deformado
por las tendencias obreristas, por esas trostskistas que retoman a
Kollontaj y en fin por aquellas del “feminismo proletario”.

Lo que liga el feminismo obrerista a las otras tendencias del
llamado “feminismo marxista” es, en sustancia, que se considera que
el marxismo-leninismo-maoismo no se “basta a si mismo”, sino que
tiene “vacios”, de ahi la presunta necesidad de su integracion con el
“feminismo”.

193



Dicho esto, no se puede nada mas que reiterar en general como en
la tentativa de combinar eclécticamente “ideologia proletaria” y
“feminismo” exista también el reflejo de cierta dosis de “astucia”, o
sea de politiqueria, que es una conduccién tipica de las capas
dirigentes de los grupos oportunistas de los afios Setenta. Pensar en
poder jugar impunemente e instrumentalmente con categorias como
las del “feminismo” es no solo politicamente mezquino, sino también
neciamente ilusorio. Categorias como estas son un reflejo de las
relaciones economicas, de sus modificaciones y de la praxis del
enfrentamiento entre clases. Por tanto se fijan y asumen un significado
y una relativa capacidad de influencia objetiva establecida y
cristalizada socialmente. Este significado cambia parcialmente solo la
mutacion real econdmica y politica de la sociedad. Una cosa por tanto
era el “feminismo” que se conectaba estrechamente a los destinos y a
las luchas antifeudales de la burguesia democratica antes de 1884,
como por ejemplo Aurora Dupin (1804-1876), que escribia bajo el
pseudoénimo de George Sand, cuyos temas eran intelectualmente
retomados por Kollontaj. Una cosa eran las feministas liberales de
finales del siglo XIX, cuando el liberalismo era ya reaccioario pero no
aun contrarrevolucionario, o sea no era aun expresion organica del
imperialismo. Otro asunto es hablar del imperialismo, por ¢j. en la
Italia de los afios Sesenta y Setenta hegemonizada por el marxismo
critico, por la nueva izquierda y por el obrerismo. En todos estos casos,
que ejemplifican fases de desarrollo y de decadencia del “feminismo”,
tal término asume por tanto significados objetivos socialmente
determinados y como consecuencia transporta y transmite las
correspondientes concepciones independientemente de la voluntad y
de las intenciones de los méas o menos listos ensambladores de
oximoros.

194



13.2. Formacion y crisis de una vision idealista de la concepcion de la
etica militante

Con la crisis politica e ideologica de los grupos revolucionarios de
los afos Setenta, se agrietd también, para después disolverse
velozmente, el velo cultural representado por el mito identitario
“somos todos compafieros”. Se trataba en realidad de una verdadera y
propia vision ética y cultural, que disminuia la importancia de la teoria
revolucionaria y que, consecuentemente, negaba la necesidad de la
construccion del partido sobre la base de una adecuada lucha y
fundamentacion ideoldgica que fuera expresion de la especifica
situacion italiana del marxismo-leninismo-maoismo, y de un relativo
balance de la historia de nuestro pais.

Tal ética oscurecia mas en general el hecho de que los militantes se
presentan como portadores, no solo por ser pertenecientes a
organizaciones politicas, sino también en cuanto a personas
individuales, de diversas visiones ideoldgicas, lineas y matices
politicas. Andlogamente cancelaba la cuestion de las diversidades en
el plano del origen, de las condiciones y de las pertenencias de clase.
Como consecuencia no revelaba esta multiplicidad contradictoria
atravesara a nivel, no solo colectivo, sino también relativo a las
relaciones interpersonales, las relaciones entre los compafieros y las
compafieras. Se trata de una mistica ética idealista y -cultural
promovida y perpetuada como util pegamento ideolégico, que impedia
la posibilidad de interpretar adecuadamente las mismas
contradicciones entre hombres y mujeres como expresion de
contradicciones de clase en el plano de las concretas condiciones y
pertenencias sociales, asi como en aquel de los reflejos de la lucha de
clases en el campo de las ideologias y de las lineas politicas.
Practicamente todos los grupos politicos y las areas de movimiento de

los afios Setenta cultivaron y utilizaron esta ética idealista y cultural
195



para crear cohesion, favorecer la socializacion y contribuir a generar
sentido de pertenencia e identidad de grupo.

La ausencia de una ideologia marxista-leninista-maoista y de una
perspectiva y una linea conformes se tradujo, de frente a la presion de
la represion y de la revolucion-pasiva, en una crisis desplegada de las
organizaciones de extrema izquierda. Crisis que evidencio en la época
el cardcter sustancialmente idealista-subjetivo y fundamentalmente
interclasista del mito identitario “comunista”. Por toda una fase habia
operado con una cierta eficacia en el terreno pragmatico y habia
contribuido a enervar la vida organizativa y la militancia inhibiendo
sin embargo, en modo oportunista y regresivo, la expresion de las
contradicciones y la relativa posibilidad de una lucha politica e
ideoldgica en funcidn de procesos de crecimiento, de enriquecimiento
colectivo y de definicion sobre bases ideologicas efectivamente de
principios.

Es notable también como esta mitologia identitaria incluyese en
si, como propia e importante articulacion, una “ética erética” de las
relaciones hombre-mujer, que en aquellos afios amaba presentarse
libertaria y contrapuesta a esa otra que se presuponia ser propietaria y
represiva. Las concepciones idealista-subjetivas expresadas en forma
ingenua y genuina por Kollontaj en los primeros afios Veinte, a
proposito de la necesidad de crear una nueva “moral sexual”, de hecho
se representaron y se afirmaron por casi una década a caballo entre los
afos Sesenta y los afios Setenta al interior de los grupos y de los
movimientos. Esta vez sin embargo como expresion de verdaderas y
propias concepciones filosoficas e ideologicas. Baste pensar por ¢j, en
el rol desempefiado por teorizaciones como las marcusianas.

La afirmacion de similares concepciones a nivel ideoldgico y
practico no podia mas que llevar a una mistificante transfiguracion
interclasista. El mito identitario al interior de las organizaciones del
revolucionarismo pequefio-burgués, terminaba inevitablemente por

196



traducirse, queriendo usar una metafora de uso comun, en el caldero
al cual, llegado a un cierto punto, debia por fuerza saltar la tapa que
cubria y contenia las contradicciones. La irrupcidn de la crisis debia
concernir directamente, junto a la explosion de las contradicciones
relativas a los diversos origenes y pertenencias de clase, también a la
cuestion de la relacion hombre-mujer. La manifestacion mas
emblematica relativa a la irrupcion de tal cuestion se tuvo en el caso
de la conclusion de la experiencia de Lucha Continua, donde el
ascenso del movimiento feminista contribuy6 precisamente en modo
decisivo a la disolucién del grupo. El separatismo feminista habia
iniciado a difundirse en todos los grupos y en todo el movimiento de
esa fase de los afios Setenta.

13.3. Los aiios Setenta y la ausente respuesta a la necesidad de la lucha
de liberacion de las militantes comunistas y de las mujeres de las
masas populares

A la ausencia de un efectivo partido comunista marxista-leninista-
maoista correspondia la hegemonia del revolucionarismo pequefio-
burgués al interior de las organizaciones politicas y del entonces vasto
movimiento de masa, proletario, estudiantil y popular tendencialmente
revolucionario. El marxismo critico, el obrerismo y en general la
llamada “Nueva Izquierda” con relativa facilidad habian superado la
tendencia marxista-leninista. Esta ltima, por su parte bien poco hizo
para evolucionar en direccion del maoismo o porque es interna a una
forma de togliattismo de izquierda”, como en el caso del Pcd’I(m-1), o

197



porque, por €j. en el caso del dell’UCI(m-1) / PC(M-L)I'®, habia a su

»101 5 sea con

vez escogido fundirse con el “comunismo de izquierda
el antistalinismo y la autonomia obrera. La ausencia de un grupo
politico y sobre todo de un efectivo partido comunista se hizo sentir
fuertemente también en cuanto a la cuestion de la lucha contra la

opresion de las mujeres determinando la imposibilidad:

- de un acabado trabajo en la formaciéon de un movimiento
popular de las mujeres del proletariado y de los estratos
inferiores e intermedios de la pequefa burguesia
estrechamente unido a la ideologia del marxismo-leninismo-
maoismo, dirigido a la resistencia y a lucha ideolégica,
politica y econémica contra la opresion que pesa sobre las
mujeres el interior de una sociedad imperialista como la
italiana caracterizada por un imperialismo marginal, de tipo
burcoratico y semi-dependiente;

- de una batalla por transformar a las companeras militantes en
funcion de la necesidad de la asuncion de roles de direccion
en la construccion y en la praxis del partido. Transformacion

100 E] PC(M-L)I, proveniente de la UCI(m-1) dirigida por un grupo dirigente
de matriz trostkista, con la campaia de rectificacion de 1971 se dirigi6 hacia
una fusion ecléctica entre las teorias de Marx, Lenin y Mao, el trotskismo, el
bordiguismo y las posiciones de la autonomia obrera y ademas,
sucesivamente, hacia el mismo feminismo pequefio-burgués.

101 E] término “comunismo de izquierda” hace referencia a ese conjunto de
tendencias oportunistas de izquierda en la forma, pero oportunistas de
derecha en esencia, que confluyen en el bando del llamado “Antistalinismo
de iquierda” y que se oponen como consecuencia al marxismo-leninismo y al
marxismo-leninismo-maoismo (ellas incluyen, ademas del trotskismo,
también las variadas formas de consejismo, el obrerismo, el sindicalismo
revolucionario, el anarco-comunismo y el bordiguismo, conocido
generalmente como “tendencia comunista internacionalista” o simplemente
“izquierda internacionalista’).

198



que habria sido posible solo con la lucha ideoldgica, que
habria debido ser dirigida, por un lado, contra las tendencias
opresivas, manipuladoras y machistas presentes entre los
militantes y los cuadros sindicales!?? masculinos y, por el otro,
contra las 16gicas parasitarias de poder, desresponsabilizacion
y dependencia presentes entre las mismas compafieras con
relativo incierto provecho;

de un analisis y de una gestion de las contradicciones hombre-
mujer como expresion de contradicciones de clase!®, en
términos materialistas-historicos y materialistas-dialécticos.
Esto ya sea, en lo que concierne a las contradicciones en el
seno del pueblo o sea en el proletariado y en las masas
populares, ya sea por las salientes en el trabajo de militancia
y por tanto en la actividad del partido;

de una batalla ideologica capaz en cambio de entrar
conscientemente y criticamente en los distintos niveles de la
formacion intelectual y moral de las personas individuales,
por tanto de los proletarios individuales avanzados, militantes
y cuadros dirigentes, con relativa concreta recuperacion,
también en lo que concierne a la contradiccion hombre-mujer,
en el plano teoérico y operativo, del problema maoista de la
lucha ideoldgica y del gramsciano de la “Reforma Intelectual
y Moral”!*,

122°A menudo cristalizadas y establecidas al nivel mismo de las capas
burocratico-intelectuales, oportunistas de derecha y de “izquierda”,
dirigentes de las organizaciones revolucionarias.

183 Las contradicciones de clase emergen, se reflejan y se afirman
variadamente, ademas de en las organizaciones politicas, también en el plano
interpersonal y por tanto en las relaciones afectivas/sexuales.

104 Condicidén necesaria para la construcciéon de un partido adecuadamente
comunista y para la relativa militancia.

199



En sintesis por tanto: 1) ausencia de un trabajo por el desarrollo de
un movimiento de las mujeres de las masas populares unido a la
ideologia del marxismo-leninismo-maoismo; 2) negaciéon de la
necesidad de la formacion de las mujeres como cuadros
revolucionarios dirigentes; 3) culturalismo ético idealista en vez de
materialismo histdrico y dialéctico, con relativa negacion del rol de las
contradicciones de clase en la organizacioén y en las relaciones entre
los militantes; 4) rechazo de la necesidad de la lucha ideolégica capaz,
en términos de Reforma Moral e Intelectual, de desarrollarse a los
diferentes niveles de la subjetividad de los militantes, ya sea en el
plano colectivo que sobre la esfera del ‘privado’ y del ‘personal’.

13.4. EL feminismo separatista como forma mistificante e ilusoria de
gestion de las contradicciones hombre-mujer

Sin una vision materialista-histérica y materialista-dialéctica
encarnada en un partido marxista-leninista-maoista y en una efectiva
lucha de clase, la contradiccién hombre-mujer (en parte expresion de
residuos de siglos y milenios aun activos y en parte generada
constantemente por esta sociedad), en lo que concierne a las
organizaciones politicas revolucionarias debe por fuerza contribuir a
generar una crisis de la militancia politica y una critica anarco-
movimientista de la forma partido leninista. La respuesta del
“feminismo anticapitalista” de matriz trotskista y de algunas
tendencias del “feminismo marxista” llevada a prevenir estas
dinamicas a través de la formacion de organizaciones separatistas de
las mujeres al interior de las mismas organizaciones que, al menos de
palabra, declaran la propia referencia al proletariado y a la perspectiva

del socialismo, no puede mas que revelarse una breve tregua.
200



La practica del “separatismo” no concierne en tal caso a la simple
y obvia necesidad de especificas organizaciones de solo mujeres
comunistas volcadas en la movilizacion y a la conquista de las mujeres
de las masas populares, pero se presenta en primer lugar como una
tentativa de acaparar y dirigir las contradicciones hombre-mujer con
una loégica pragmatica y en ultima instancia manipuladora. Sin por
tanto perturbar realmente los contenidos ideoldgicos de fondo y con la
consecuencia de ir a hibernarlos, al menos en una cierta fase, hasta que
tal juego deja a su vez de funcionar. Las formas organizativas
caracterizadas por el “separatismo de las mujeres”, que deben en fin
prevenir la irrupcion de las contradicciones hombre-mujer, operan en
términos protectores, artificiales y mecanicos. Esto con el fin y el
resultado de reducir al minimo posible los planos y niveles de las
relaciones hombre-mujer, con el fin de evitar fricciones y
contradicciones que cinicamente y nihilisticamente se presuponen
inevitables, por cuanto teorizadas como dadas estructuralmente y por
tanto inherentes a la sociedad capitalista.

13.5. Para un enfoque dialectico y materialista de la cuestion de la
singularidad

Pensamos que seria necesario proceder distinguiendo entre el
concepto genérico de “individuo” y el de la “singularidad”. En este
ultimo caso pretendemos enfocar la atencion sobre la estratificacion
contradictoria de la subjetividad y sobre la relativa dinamica que lleva
al individuo a identificarse con determinados estratos sociales e
intereses de clase. El resultado relativo a tal “identificacion” es por
tanto considerado como una especie de conclusion de ese proceso de

“individualizacion” que, normalmente, lleva al individuo a un cierto
201



grado de estabilizacion “moral e intelectual” de la propia personalidad.
Esto no excluye en absoluto que la lucha de clases continue
reflejdndose y en un cierto sentido a reproducirse en la persona
individual y que por tanto una determinada “identificacion de clase”
no pueda estar sujeta a crisis y cambios también radicales.

La “singularidad” es una estratificacién ideoldgica y psiquica
compleja, que procede llegando a identificarse mas establemente con
la condicion, los intereses, la historia y la ideologia de determinadas
clases y estratos sociales, replanteando por tanto, al menos
tendencialmente y en modo mas o menos conscientemente elaborado,
las relativas aspiraciones, habitos y estilos de vida. Se trata de un
proceso que puede también llevar a unas “identificaciones de clase”
tragicas y quizds también patolégicas o, mas comunmente,
tragicomicas, ya que ellas pueden no corresponder y por tanto
contraponerse al propio origen real y posicion de clase.

Como conclusion de tal proceso de “individualizacion™ el
individuo, miembro del proletariado y de las masas populares,
presenta también una valoracion critica o, al contrario, una
recuperacion y una interiorizacion acritica, sumisa de la hegemonia
burguesa, de expectativas, modelos relacionados (por ejemplo
relativos a las relaciones hombre-mujer) y comportamientos
caracteristicos del propio ambiente familiar. Ambiente a su vez
expresion y sedimentacion de un determinado conjunto de relaciones
sociales marcadas por las “relaciones de clase”.

Los procesos de identificacion, las contradicciones y los
problemas conectados, los reflejos sobre las modalidades y las
relaciones afectivo-sexuales, etc., son en ultima instancia el terreno
privilegiado de las diversas psicoterapias y de las diferentes tendencias
del psicoanalisis, que proceden autonomizando tales problematicas de
su concreta base social y de clase y que por tanto, en su conjunto,
constituyen no solo una reaccion idealista al materialismo histérico,

202



sino también a una verdadera y propia estrategia de colonizacion de la
subjetividad individual al servicio de la burguesia imperialista y de la
revolucion pasiva (cfr. Gramsci).

Sobre este terreno, la cultura hegemodnica en el imperialismo
constituyo un sistema de fortificaciones (cfr. Gramsci) que se extiende
sobre la totalidad del territorio politico-social y seria por tanto del todo
ilusorio y en ultima instancia una operacion ideoldgicamente sumisa
y dependiente considerar que la lucha ideologico-cultural y por tanto
también ideologico-filosofica deba o pueda detenerse en la critica
genérica de la ideologia abiertamente fascista o de la religion catolica.

La cultura del imperialismo, fase agonizante del capitalismo, trata
de acoplarse al interior de la constitucion de la subjetividad de las
personas individuales. Como decia Stalin, la lucha en el imperialismo
se desarrolla entorno a cada persona individual como lucha por su
conquista en el campo de la reaccion o en el de la revolucion. Que se
quiera o no, hay niveles de la contradiccion hombre-mujer que ponen
inmediatamente en el terreno esta cuestion, esa del rol de la
“singularidad”.

Esto ocurre en particular cuando se comienza a afrontar la cuestion
de la contradiccion hombre-mujer en las organizaciones
revolucionarias, en la familia, en las relaciones interpersonales o en
las afectivo-sexuales. La contradiccion hombre-mujer es por tanto
continuamente condicionada y atravesada por las contradicciones de
clase. No podria ser por el contrario, dado que tales contradicciones
atraviesan en general el territorio de la “singularidad” proponiéndola
nuevamente, de vez en vez, como campo de batalla y lugar de
produccion de las elecciones y decisiones entre alternativas en ultima
instancia opuestas e irreconciliables entre ellas. Contradicciones de
clase por tanto entendidas en el sentido mas amplio y profundo del
término. Incluidos por tanto no solo y no tanto los intereses inmediatos
relativos a un determinado origen y colocacion de clase, como a esos

203



de fondo, relativos a su representacion de perspectiva y por tanto
también entendidos en el plano de la ideologia.

La concepcion y la filosofia maoista, que aforma que “la
contradiccion atraviesa todo” y por tanto “caracteriza también a cada
individuo”, remite a la necesidad de una concreta y rica vision
materialista-histérica y materialista-dialéctica del individuo. Esta
visiéon puede ser solo expresion y producto de una sintesis de la
experiencia de la lucha de clases; de un proceso de elaboracion
cientifica en el plano colectivo orientado a la praxis revolucionaria,
capaz por tanto de concebir como relaciones de clase no solo aquellas
que obviamente estan dadas por el origen de clase y por la colocacion
en las relaciones de produccion, sino también por la concreta
pertenencia de clase en el plano ideoldgico y politico. Esto retomando
por tanto la fundamental tesis de Lenin por la cual el analisis de clase
debe concernir a la totalidad de las relaciones econdmicas, ideoldgicas
y politicas.

13.6. Relaciones de clase e “identificaciones” de clase

Si el origen y la posicion de clase son datos objetivos y como tales
tienden a desempeiar un rol determinante, la “pertenencia de clase en
el plano ideoldgico y politico” es por tanto resultado de una eleccion
de clase, que se determina y redetermina continuamente en un proceso
que, en lo que concierne a los individuos, ocurre en el entrelazamiento
con las dindmica mas generales en el plano econdémico, social y
politico. Las mismas “elecciones de clase” a su vez son también, al
menos en parte, un resultado de elecciones precedentes que, en algin
modo, predeterminan una serie de condiciones para las mismas
selecciones sucesivas. Se escoje siempre en ultima instancia entre, por

204



un lado, los campos de la reaccion, del reformismo, del oportunismo
y del revolucionarismo pequefio-burgués y, por el otro, el de la
revolucion proletaria. La determinacion, sobre la base del origen y de
la posicidn de clase de un determinado individuo, define en general,
medianamente, también su “pertenencia de clase”. La historia de la
lucha de clases y de las revoluciones proletarias testimonian este dato.

En una fase como la actual, en lo que concierne a nuestro pais,
encontramos en cambio obviamente un profundo desfase entre estos
dos términos, entre una colocacion de clase, relativa a un plano
estructural, y una pertenencia relativa a un plano superestructural. Esto
a causa de la ausencia de un efectivo partido marxista-leninista-
maoista capaz de trabajar, en la construccion del partido y en el
desarrollo de un proceso revolucionario, por su recomposicion. Hoy
las singularidades proletarias y populares se caracterizan por tanto en
gran parte, en el plano ideologico politico, por las clases sociales con
las cuales de hecho se identifican.

Un proletario que no se identifica con la condiciéon material, los
destinos y el rol histérico del proletariado, inevitablemente se
identificara con los sectores de la pequena burguesia privilegiada. En
tal caso por tanto, o con el sector burocratico-intelectual, principal
puntal social de la sociedad civil reaccionaria (entendida como una de
las dos dimensiones del Estado), o atn con ese tipo social quel al
menos en Italia, se produce por la interseccion entre subproletariado
criminal y pequefia burguesia privilegiada.

El proletario que no parte de la identificacion con la propia clase,
escogera por tanto otras “identificaciones de clase”, otras clases
sociales. Asimilard y propondra nuevamente sus concepciones,
aspiraciones, comportamientos, modas, etc. No obstante la diferencia
entre su efectiva condicion proletaria de clase y su identificacion con
una clase social reaccionaria, este proletario, en ausencia de procesos
y sujetos colectivos revolucionarios capaces de sacudir este tipo de

205



configuraciones, transmitird entonces a sus propios hijos tal
identificacion. Sin conciencia de clase, sin irrupcion de la lucha de
clases, sin que la contradiccion insita en esta diferencia explote
abriendo el camino a una transformaciéon intelectual y moral
estrechamente conjunta a una concreta praxis y pertenencia politica
organizada, también esta cadena relativa a las transmisiones de estas
identificaciones distorsionadas se transmitira de generacidon en
generacion, en forma cada vez mas intricada y compleja, generando
infinitas variaciones. Es obvio que al menos en parte, en lo que
concierne a las identificaciones de clase que se determinan en la
familia de origen, la cosa aparezca asi mediada por relaciones
personales y afectivas.

Tales mediaciones parecen presentarse, en el momento en el cual
son consideradas acriticamente, cosa que sucede comunmente sin
cefiirse al materialismo-histérico, como condicionadas 'y
caracterizadas por relaciones afectivas relativas a relaciones con el
padre, la madre, los hermanos, etc.!”. En tal caso propiedad,
relaciones, contradicciones y pertenencias sociales y de clase se
presentan en modo derrocado y fetichista como cualidades personales,
accidentales de las personas individuales o, con el lenguaje del

105 Obviamente la misma praxis relativa a la concreta vida en ambito familiar
y parenteral hace que las identificaciones que ocurren en las familias de
origen se sedimenten no tanto a través de procesos ideologicos conscientes
como a través de matrices relacionales fuertemente viscosas bajo el perfil
emocional y afectivo y por tanto estructurante mas alla de la conciencia y del
lenguaje. Tales matrices, incorporadas, en la subjetividad de las personas
individuales, se traducen sucesivamente en una aproximacion a las relaciones
externas en el ambito parenteral que aparece determinado ‘naturalmente’ o al
maximo por ‘relaciones originarias parentales puramente personales”.
Permanece por eso efectivamente del todo oscuro como en la base de todo
concurran, por ser determinantes, las relaciones sociales y por tanto todo el
relativo problema, efectivamente de gran complejidad de las multiples
identificaciones de clase.

206



psicoanalisis, como expresiones de originarias estructuras y relaciones
simbdlicas. Esto da la idea de como en el curso de los siglos y de los
milenios puedan sedimentarse estratificaciones reaccionarias que van
a coexistir, como bien evidenciaba Gramsci, con concepciones y
aspiraciones mas modernas, progresivas y revolucionarias. Y asi una
vez mas, tiene buen resultado la singular cercania entre Gramsci y el
maoismo también en el terreno de la “singularidad”.

Todo esto conduce también directamente a la cuestion de la
contradiccion hombre-mujer. En el seno del pueblo, la “singularidad”
se determina ya sea continuamente, o ya sea como resultado en
relacion a la contradiccidn de clase. La “contradiccion hombre-mujer”
puede ser de hecho solo una articulacion particular de la contradiccion
de clases que se refleja en el pueblo, reproducidondola en el plano
ideoldgico y por tanto también practico en una cierta medida en su
interior.

13.7. La apariencia fetichista de las relaciones hombre-mujer

Esta claro que, en lo que concierne a las masas populares, si las
contradicciones de clase que se reflejaron en el plano de las relaciones
familiares, inter-personales, afectivas-sexuales, etc., parecen asumir el
caracter de contradicciones puramente personales e individuales,
entonces parece verosimil que puedan ser interpretadas como las
burdas y reaccionarias logicas hermenéuticas extraidas del
pensamiento comuin o con esas aparentemente mas sofisticadas y
progresivas extraidas de variados modelos de la psicoterapia (y
eventualmente de la psiquiatria). Con mayor razon por tanto parece
que esto deba ocurrir con la cuestion de las relaciones hombre-mujer,
dada la objetiva relevante centralidad también en las relaciones

207



interpersonales y afectivo/sexuales. En tal caso las contradicciones de
clase asumen una forma quizas alin mas abstracta, atin mas fetichista,
aun aparentemente mas inherente al hombre por ser hombre y a la
mujer por ser mujer.

En esta realidad dominada por la apariencia fetichista,
autonomizada por sus caracteres de clase, tiene poca importancia si
después, una vez asumida como verdadera tal forma fetichista, la
explique en términos bioldgicos, idealistas-estructuralistas y miticos
(psicoanalisticos, en particular los “lacanianos de izquierda”) o
haciendo apelacion a un pseudo-materialismo histérico de impronta
mecanicista y neo-positivista, que termina de hecho por hacer propio
el modelo de la psicologia conductista o cognitivista. También en este
ultimo caso, atn reclamando formalmente el rol del capitalismo, se
parte si bien siempre desde tal fetichismo, intercambiando tal forma
con la realidad y por tanto evitando poner en el centro su
desmitificacion. Por tanto esta igualmente claro como la ideologia y
el interés de la burguesia y de la pequefia burguesia privilegiada traten
de fijar tal forma fetichista, asumiéndola directamente como realidad
objetiva, trabajando por tanto, en lo que concierne a las masas
populares, a excavar un foso antagonista al interior del pueblo y del
campo potencial de la revolucion. El feminismo en todas sus variantes
por tanto, compartiendo tal fetichismo siendo consciente o no, en esto
permanece en el campo de la burguesia. Se podra objetar que eso vale
precisamente solo para el pensamiento feminista que parte a priori de
la tesis de una diferencia originaria entre hombre y mujer, pero no es
asi. También las varias formas del feminismo marxista quedan
prisioneras de tal fetichismo y conciben la contradiccién hombre-
mujer no como una articulacion de la contradiccion de clase, sino
como una contradiccion especifica suplementaria a la de clase. En tal
caso precisamente, puesto que atribuyen a la contradiccion hombre-
mujer al interior de las masas populares, no una naturaleza puramente

208



derivada, sino un caracter estructural y por tanto, como tal,
inevitablemente antagonista.

13.8. La “singularidad” como terreno de lucha entre diferentes
filosofias y diversas concepciones de la logica

La contradiccion de clase que de refleja y por tanto en una cierta
medida se reproduce en el seno del pueblo es también lucha
ideoldgica. Esta lucha esta presente de inmediato en el lenguaje que es
usado, en la definicion de las palabras, en la formulacion de los
conceptos. En los escafios mas simples de la concatenacion entre los
conceptos representados por el juicio, encontramos rapido el problema
del enfrentamiento de clase en el plano ideologico. Como decia Hegel
y como es retomado y subrayado por Lenin'%, la 16gica'®” (por tanto
esa racional) es una cuestion de relaciones entre forma y contenido,
pero precisamente todo esto esta ya inherente en las expresiones mas
simples del lenguaje.

Cuando se dice “esto es C”, 0 “A=B” (contal de que con C, Ay B
no se haga referencia a simples representaciones), se presenta
inmediatamente la cuestion del juicio y con ella esa de la ruptura de
los significados y, en forma mas desarrollada, esa del antagonismo
entre los conceptos subsumidos bajo los mismos significados. Si por
tanto nos encontramos en deber ilustrar y aclarar determinados
conceptos como, por ejemplo, “; Qué cosa es la opresion de la mujer?”,

196 T enin, Cuadernos Filosdfiicos (Feltrinelli, 1970)

197 De una determinada vision de las concepciones filoséficas y de la Logica
deriva también una determinada concepcion metodoldgica por ej. de las
modalidades de intervencion activa sobre las contradicciones.

209



“;Qué cosa es la mercancia?”, “; Qué cosa es el salario?”, la respuesta
a tales preguntas tendrd siempre un contenido de clase. En otros
términos, los “conceptos” seran ‘“quebrados”, tendran un mismo
“significante” (el puro término “opresion de la mujer”, “Estado”,
“mercancia”, “trabajo asalariado”, etc.), pero contenidos
absolutamente diversos, que reflejaran los intereses de las diversas
clases!®.

Cierto que el juicio alude solo al concepto, lo contiene solo en
modo embrional. De hecho a la pregunta “; Qué cosa es la opresion de
la mujer?”, “;Qué cosa es el Estado?”, “;Qué cosa es el Capital” se
puede responder solamente poniendo en el terreno una rica y vasta
conexion entre juicios, silogismos y cadenas de silogismos, hasta
complejas teorias organicamente conectadas entre ellas. En cada caso,
como afirmaba Lenin, el juicio es la forma mas comun, simple y
general, la célula, desde lo cual debe partir el estudio efectivo. Marx
partio de la célula de la sociedad capitalista, de 1a mercancia individual
entendida como tipica, como representativa de los caracteres mas
simples y esenciales propios de todas las mercancias. Gramsci decia
que la ‘filosofia’ esta inmediatamente presente en nuestro lenguaje. El
juicio es el ladrillo base del lenguaje de cada dia, en cualquier campo
de las relaciones sociales y humanas. Lenin, en extrema sintesis, decia
que la cuestion de la filosofia es una cuestion de vision del mundo, de
logica y de método. La filosofia del M-L-M, el materialismo historico
y dialéctico, es una filosofia de lucha en funcién de la praxis. Lo que
pensamos y decimos, detras de la aparente homogeneidad y
uniformidad de los significantes, estéd atravesado por la contradiccion
de clase.

108 Para poner un ejemplo, el concepto de “Estado” que es propio del
proletariado consciente estd obviamente infinitamente distante del concepto
reaccionario y reformista de Estado. Asi vale en general.

210



Sin plantearse el problema de estudiar criticamente la historia de
la filosofia de la humanidad desde el punto de vista del proletariado y
de la revolucidn proletaria, no se puede por tanto llevar a cabo la lucha
ideoldgica, no se podra nunca entender donde y por qué en el lenguaje
de todos los dias esta contenida la filosofia como concepcidn, logica
y método y junto a ella la lucha entre filosofias diversas y opuestas,
que representan a nivel superestructural clases sociales que se
contraponen reciprocamente. Las cuestiones de la concepcion
filosofica del mundo, de la l6gica y del método son un problema de
clase que emerge ininterrumpidamente en el lenguaje.

13.9. Lenguaje, lucha de clases y critica del feminismo

(Quizds sea que esta cuestion del “lenguaje” no tenga
continuamente que ver en las masas populares ain con la
contradiccion hombre-mujer? ;Quizas es que en el machismo de los
hombres pertenecientes a las masas populares no existen y no se
reproducen temas de fondo de la linea reaccionaria de la Historia de la
filosofia? ;Quizas es que en las sociedades imperialistas, la misma
cosa no ocurre también en la reaccion espontdnea, mecanica y por
tanto involucionada de las mujeres de las masas populares en la
situacion en la cual se encuentran? ;Ahora, el “machismo” no contiene
quizas formas y estructuras de pensamiento que se contraponen
frontalmente al materialimo dialéctico? ;Y esto no ocurre, alin en
formas diversas y a menudo opuestas, también para ese “pensamiento
de las mujeres” connotado ideologicamente en sentido burgués y
pequefio-burgués?

[ Puede el materialismo dialéctico” ser una concepcion, una logica
y un método (por ej. respecto al como se afrontan las contradicciones)

211



connotado en sentido ‘masculino’ o ‘femnino’? ;O no comprende en
si mismo, entre las otras cosas, en forma critica y ‘superada’ los
caracteres de la comun “logica” de los hombres y de la comun “logica”
de las mujeres que, generalmente (en lo que concierne a las masas
populares y por tanto las contradicciones en el seno del pueblo), se
fijan y se fortifican simétricamente, cayendo en el machismo por un
lado y en el feminismo burgués y pequefio- burgués por el otro?

Cierto que hay una asimetria de fondo que es necesario tener
cuenta, si se quiere que las mujeres de las masas populares bajen al
terreno en la lucha por la revolucidn proletaria, pero esto es valido
sobre el terreno de la movilizacidon politica, de la lucha por la
democracia popular y por las reivindicaciones democraticas
inmediatas, vale tambien para la cuestion de la lucha contra la
especificidad de la opresién de las mujeres en el puesto de trabajo,
pero no puede valer en el terreno de la “ideologia” y por tanto sobre el
de la militancia, de la construccion del partido, del frente popular
revolucionario y del ejército popular, bases de la formacion del Nuevo
Estado sobre la via del socialismo.

En el imperialismo el feminismo como ‘ideologia’, como ‘vision
del mundo’ no presenta mas que los caracteres progresivos que tenia
en los albores del liberalismo burgués. En aquel entonces en el plano
ideologico era una expresion de las oscilaciones de tal liberalismo
entre la democracia y la reaccion, hoy es regularmente expresion del
liberalismo reaccionario.

El materialismo historico-dialéctico no es la expresion de una
filosofia, de una cultura o de una literatura y de una ética “puramente
proletarias” como piensan en cambio desde siempre los defensores
economistas-espontaneistas de la revoluciéon proletaria'®. Es en

199Y por tanto, en lo que concierne al “feminismo marxista”, también
propio de muchas intelectuales que todavia tienen por punto de referencia a
Kollontaj.

212



cambio resultado de la sintesis teérica de la practica relativa a la
historia entera de la humanidad, es la reanudacion, la actualizacion y
el desarrollo sistematico, organico, guia para la transformacion
revolucionaria y de la lucha por el comunismo, de un hilo rojo que
atraviesa la entera existencia del género humano. Sin el materialismo
histérico-dialéctico y por tanto sin el marxismo-leninismo-maoismo
es imposible comprender, estudiar, transformar la sociedad actual,
transformar los proletarios en militantes y combatientes por la
revolucion, en guias para el pueblo entero, el conjunto de los
explotados y de los opresores.

(,Como seria posible sin el materialismo dialéctico comprender y
dirigir en modo revolucionario la contradiccion hombre-mujer que se
reproduce en el seno del pueblo y del partido bajo la presion de las
condiciones materiales y sociales y bajo el peso y la influencia del
dominio hegemodnico burgués y pequeiio-burgués? ;Como habria sido
posible entonces, sobre la base estrecha de las condiciones subjetivas
dadas, llevar adelante la lucha por la liberacion de las mujeres como
necesaria articulacion de esa lucha y la lucha por el socialismo y el
comunismo?

213



Capitulo 14. EL FEMINISMO EN LA CRISIS DE LOS GRUPOS
REVOLUCIONARIOS DE LOS ANOS SETENTA: EXIGENCIAS
CORRECTAS Y RESPUESTAS EQUIVOCADAS

14.1. EL feminismo como producto de la crisis politica e ideologica de
los grupos revolucionarios

Regresamos a la Italia de la mitad de los afios Setenta. El
revolucionarismo pequefio-burgués, tanto de los grupos como de la
Autonomia, habia también creado, entre otras cosas, las condiciones
para el estallido de la contradiccion entre hombre y mujer. Tal
estallido no solo pasd, sino que se determind no como lucha de
liberacion de las mujeres unida a la perspectiva del comunismo, sino
como aparicion del feminismo.

Si antes predominaba el idealista mito identitario de una ética
“comunitaria” concebida, atin en sentido prefigurado, como inmediata
posibilidad de nuevas relaciones no tan opresivas, propietarias y
competitivas entre hombre y mujer, capaces por tanto de conectar el
ambito personal y privado con el de la militancia politica, después, con
la irrupcion de la crisis politica e ideoldgica, todo esto se fue a la
basura. La via del feminismo sustituyé sin embargo la ética identitaria
comunitaria de caracter idealista con otro mito, igualmente idealista y
en ultima instancia regresivo. Ese del caracter estructural del
antagonismo entre hombre y mujer al interior de la forma partido y de
la clase del proletariado y de las masas populares. Que después la
génesis de tal “caracter estructural” haya sido de vez en cuando
atribuida a la diferencia de geénero o al rol del capitalismo o a la

214



diferencia de género, la cosa es, respecto al razonamiento que se esta
proponiendo, relativamente secundaria.

La crisis y la descomposicion de los grupos y de las areas del
revolucionarismo pequefio-burgués de los afios Setenta maduro
esencialmente por causas internas. La presion externa, en particular la
encarnada por la represion y por las leyes liberticidas, tuvo un peso
relevante solo porque pudo operar sobre las causas internas
amplificandolas, pero no determinandolas. El centro de la cuestion
residia en las teorias, en las estrategias y en las lineas ideologicas y
politicas de estas fuerzas. Dadas sus bases ideoldgicas, el
revolucionarismo  pequefio-burgués  debia  perder  fuerza,
contribuyendo a transmutar, en linea con los intereses y las
expectativas del adversario de clase, un proceso potencialmente
revolucionario, caracterizado por una relevante inversion de energia'y
vidas individuales, en una revolucion pasiva (Gramsci), por tanto en
una obra aunque parcial y momentanea de reorganizacion y
reconstruccion de la sociedad civil reaccionaria.

La descomposicion politica, el oportunismo de derecha o
aparentemente de ‘“izquierda”, no podian por tanto dejar de
profundizar también en el terreno bajo los pies de la ética idealista
identitaria “comunitaria”. De hecho esta tltima debia revelarse por lo
que era. O sea, una mistificacion unida a una pasajera euforia, a
menudo caracterizada por la pertenencia a una generacion que,
pasados solo algunos afios, iba transitando hacia la clara aceptacién de
un diversificado origen de clase al interior de las organizaciones
revolucionarias pequefio-burguesas. Ademas con la consecuencia de
una desigual posibilidad de colocacién social y, junto, de una
igualmente desigual posibilidad de defensa legal en relacion a la
represion.

Esto que, entre otras cosas, llegados a un cierto punto se habia ya
vuelto claro, era que la crisis de la “ética comunitaria” se traducia en

215



la reproduccion, en nuevas formas, del culturalismo idealista, esta vez
abiertamente y cinicamente desencantadas. En los términos ya de una
optica llevada a afirmar el caracter antagonista y competitivo de la
relacion entre hombre y mujer.

14.2. La aparicion del feminismo: una respuesta involucionada a un
justo problema

Si la base tedrica e ideologica de los grupos y de las areas
revolucionaria de los afios Setenta era el revolucionarismo pequeio-
burgués, entonces era inevitable que pequefio-burguesas fueran
también las diferentes manifestaciones de la crisis al interior de las
organizaciones politicas predominantes en aquellos afios. Entre ellas
va considerada con particular atencion e interés propio la cuestion de
la aparicién del feminismo. En T1ltima instancia representd
contemporadneamente una tentativa de respuesta a la crisis ideologica
de las organizaciones poliiticas emergida con particular crudeza sobre
el plano de las relaciones hombre-mujer y un pasaje posterior de la
descomposicion de los grupos oportunistas.

Sin embargo la crisis politica e ideoldgica de los grupos que se
revelo en tal modo asi de rompedor en el plano de las relaciones
hombre-mujer contenia en si un gran potencial evolutivo. La irrupcién
de la contradiccion hombre-mujer podia tedricamente emprender una
diversa via de desarrollo, esa de una critica compleja de las posiciones
oportunistas hegemonicas en los grupos y en los movimientos de los
afos Setenta, con relativa apertura de una diversa perspectiva de
organizacion y de lucha. La contradiccion hombre-mujer, en su plena
manifestacion, podria concretamente volverse punta de lanza de una

disolucion constructiva de los grupos revolucionarios pequefio-
216



burgueses y por tanto de la lucha por el comunismo. Sin embargo en
aquellos afios esto no se produjo. La respuesta fue esa postura
feminista y no aquella maoista. La respuesta a la crisis fue la de fijar
y establecer, sobre el plano ideoldgico, filosofico y ético, el
antagonismo entre hombre y mujer.

El problema de todos modos continuara presentandose. La crisis
de los grupos y de las areas movimientistas y anarquico-burocraticas,
como dinamica inevitablemente inherente a su misma naturaleza,
continuara siempre reproduciendo esta doble posibilidad, en lo que
concierne a la cuestién de las mujeres: o feminismo (mas o menos
“marxista” y proletario”) o lucha de las mujeres por el comunismo.
Esto le seguira ocurriendo a quienes continuen revolviendo tratando
de poner junto uno y otra.

14.3. La tesis de la necesidad de la “destruccion de la familia”

Con la afirmacién del feminismo se puso en marcha todo el trabajo
de las diversas tendencias del movimiento, llevado a la busqueda de
las causas del antagonismo hombre-mujer y al analisis de los multiples
planos fenoménicos de las relaciones privadas y publicas, personales
y sociales, en las que tal antagonismo habria podido y debido ser
detectado. Las tendencias eclécticas de orientacidn ‘“‘socialista”,
“marxista” o “proletaria” se esforzaban, respecto a la cuestion de la
mujer, por conciliar el feminismo burgués con el anticapitalismo
manteniendo mas o menos, en el plano formal, el primado de la
necesidad de la revolucion proletaria. Por esto personificaban en
Kollontaj una referencia teodrica privilegiada por sus elaboraciones.

En cada caso resultaba comtn a las diversas tendencias del
feminismo la afirmacion de que las bases sociales de las relaciones

217



antagonistas entre hombre y mujer fueran buscadas, en ultima
instancia, en la forma actual de familia. De lo cual la inevitable
conclusion, mas o menos extraida consecuentemente y
coherentemente, de la necesidad de la lucha por la destruccion de la
familia nuclear.

Esta ultima concepcion, en forma no propiamente explicita, habia
sido ya propuesta también por Kollontaj la cual, en linea con la
filosofia idealista del Proletkultur, sostenia que, en correspondencia
con una crisis ideologica y moral determinada por concretos cambios
estructurales relativos a la forma de la familia, se haria necesario
ponerse a trabajar para afirmar una nueva cultura capaz de establecer
diversamente en el plano ideologico-ético las relaciones
afectivas/sexuales y familiares.

14.4. El cinismo del desencanto como aparicion de la crisis de la “ética
erotica de la revolucion”

En la fase ascendente de los movimientos y de los grupos de los
afios Setenta, la ética comunitaria identitaria se articulaba entre otras
cosas también en la forma de una ética de la “revolucion sexual”. Los
grupos y las dareas revolucionarias de aquellos afios estaban
tendencialmente hegemonizados por un marxismo critico, que llevaba
al extremo el punto de vista liberal. Que esto ocurriese bajo la
hegemonia de una ética idealista evidencia solo la superficialidad de
quien opone la categoria del liberalismo individualista a la ética
comunitaria.

El aspecto importante y decisivo es el caracter de clase de la
ideologia. Es la ideologia la que, en tltima instancia, define qué cosa
es necesaria sobre el plano politico, cultural y por tanto también ético

218



y no los tratamientos politico-filosoficas idealistas acerca de las
cuestiones de la relacion entre individualismo y dptica comunitaria. Es
por otra parte bien conocido que sobre el terreno de tales cuestiones se
puede llegar ya sea a un “comunitarismo” ultrareaccionario, o ya sea
a una especie de ética prefigurada comunitaria y libertaria.

El feminismo emerge por tanto prepotentemente en la fase
sucesiva a los primeros afios Setenta, esa de la crisis politica e
ideologica de los grupos y del choque/encuentro con la revolucion
pasiva reaccionaria, con relativa integracion en ella de parte relevante
de los grupos y de los movimientos. En su emerger el feminismo
retomd, pero esta vez sobre la base de un desencanto cinico, el
programa de la “revolucion sexual” declinado en parte en modo
reformista como lucha por los derechos civiles lanzada por la lucha
por la revolucién proletaria y en parte como problema de una ética-
estética erotica, ahora declinada a la luz del asunto del antagonismo
estructural entre hombre y mujer.

De lo cual las oscilaciones entre la tematizacion y la préctica
erdtica de un feminismo por un lado sustancialmente simétrico al
hombre-machista y por tanto idéntico a €l aun en forma deteriorada y,
por el otro, de un feminismo a sustanciar en el plano afectivo/sexual
sobre la base del modelo de relaciones lesbianas. También en este
ultimo caso, se iba sin embargo proponiendo nuevamente la
alternativa entre una relacion competitiva y utilitaria tipica del eros
»10 vy un tipo de relacion, en cambio, marcada por el “eros-
alado”, limitada al género femenino.

“no-alado

110 Retomando en esto el lenguaje de Kollontaj.

219



14.5. Contradiccion hombre-mujer y contradiccion de clase

La contradiccion hombre-mujer en las organizaciones
revolucionarias  pequefio-burguesas se  habia  determinado
efectivamente en términos antagonico. Pero no en cuanto expresion de
una presunta contradiccién antagonista en el seno del pueblo, sino
como reflejo de las contradicciones de clase. Eso respecto al doble
plano, por un lado del efectivo origen de clase y posicion social y, por
el otro, por las diferentes pertenencias de clase relativas a las diversas
aspiraciones e identificaciones.

El feminismo modific6 la forma pequefio-burguesa del
antagonismo entre hombre y mujer como expresion de un
antagonismo estructural. Como si no bastara, considerd en particular
identificarlo al interior de las familias de las masas populares. Esta es
la teoria marcusiana a la Gustave Le Bon, aristocratica y nihilista del
trabajador asalariado, que en la casa desahoga su rabia reprimida sobre
la mujer, se volvid asi un lugar comun del feminismo “marxista” y
proletario” ',

Las “organizaciones revolucionarias” de los afios Setenta estaban
en su mayoria obtusamente ciegas frente a tal cuestion. En su propio
interior negaban, en modo mistificante e interclasista, la presencia y el
reflejo de las contradicciones de clase y el alcance decisivo de todo
esto por la misma cuestidon de la contradiccion hombre-mujer.

"'"Aun hoy este tipo de concepciones reaccionarias son comunmente
replanteadas: “los hombres aplastados por el trabajo, frustrados y oprimidos
en la sociedad descargan estas frustraciones sobre la “propia” mujer,
compariera, introyectando la misera y negra ideologia machista y fascista
que vierten en multiples casos contra las mujeres hasta matarlas”(MFPR,
Formacion revolucionaria de las mujeres-Sobre el origen de la condicion de
opresion de las mujeres 13/05/2021, https:// femminismorivoluzionario.
blogspot.com/)

220



Su concepcion de las clases sociales era vulgarmente materialista,
economicista'!?. Esta forma de materialismo que, como hemos visto,
se conjugaba muy bien con una vision ético-cultural identitaria
interclasista, contribuy6 a alejar las primeras manifestaciones del
movimiento feminista del materialismo histérico dialéctico. El
“feminismo marxista” no ha hecho ciertamente menos. Hizo de la
critica de las relaciones hombre-mujer de las experiencias propias de
las organizaciones revolucionarias pequeio-burguesas un modelo
universal. Las contradicciones de las organizaciones pequeflo-
burguesas se volvian las de las masas populares y de la familia
proletaria. No podia haber por tanto una verdadera comprension y una
verdadera consideracion del problema de la liberacion de las mujeres
de las masas populares de la opresion. El punto de partida era
demasiado estrecho para poder encuadrar tales relaciones sobre el
plano tedrico y filosofico del marxismo-leninismo-maoismo.

112 Piénsese en organizaciones como las obreristas, que negaban a priori un
planteamiento marxista de la cuestion de las clases sociales o en
organizaciones como esas que se remitian al marxismo-leninismo-
pensamiento de Mao, con sus grotescas imitaciones del lenguaje de la Gran
Revolucion Cultural Proletaria china (en particular la UCI(m-1)-Servir al
pueblo).

221



14.6. La ética aristocratica y nihilista™

El “feminismo” estd hoy representado en los paises imperialistas
por un conjunto de tendencias que, por mucho que se quieran presentar
como “marxistas” y “anticapitalistas”, resultan sustancialmente ajenas
al proletariado y a las masas populares. En el imperialismo, a
diferencia de su fase inicial en la cual se encontraba a menudo
entrelazado con las instancias de sectores democratico-burgueses, el
feminismo perdi6 su caracter progresista. El término “feminisno” hoy
objetivamente asume socialmente el significado relativo a Ia
afirmacion de la existencia, de una contradiccion de fondo, por tanto
inevitablemente antagonista, entre hombre y mujer. Respecto a esto,
como vimos, se vuelve decididamente secundario el hecho de que se
lea al interior de las masas populares tal presunto “antagonismo
estructural” como inherente a una “diferencia de género” al dominio
capitalista o a la institucion de la familia contemporanea.

113 Con el concepto de nihilismo hacemos aqui referencia a una concepcion
cinica y pesimista que, partiendo del preuspuesto reaccionario de que todos
los diversos posibles sujetos estén caracterizados de finalidades llevadas,
sobre un terreno competitivo, a afirmar puros intereses de parte, extrae la
conclusion del caracter metafisico, autoritario y represivo de cada teoria
basada en la reproduccion racional y cientifica de la realidad social. En el
caso del feminismo, el nihilismo consisten en presuponer el caracter
antagonico de la contradiccion hombre-mujer que lo lleva a concebir (sobre
bases biologistas, mitico-estructuralista y pseuso-materialistas) el sujeto
revolucionario, sea ¢l la clase, el partido o el Estado, como irreduciblemente
dividido. En efecto el feminismo no solo afirma por tanto el caracter
antagonista de la contradiccion hombre-mujer, sino que lee la misma
“contradiccion antagonista” en modo irracional como subsistencia de una
“division”. De lo cual o una visiéon del sujeto como despotenciado, o una
praxis volteada a consagrar practicamente el despotenciamiento del sujeto.
En este ultimo caso, con el fin de evitar suftir las pretensiones totalitarias.

222



Concepciones de este tipo se acompafian inevitablemente a una
vision aristocratica e irracional (comunmente se prefiere hablar en
modo vil y engafioso de “existencialismo”'!*) de la contradiccion
hombre-mujer. Si nos hacemos portadores de una ética erotica
idealista, que como tal se abstrac de la diferencia entre las
singularidades marcadas por las diferencias y por el antagonismo de
clase o sea de diversos origenes, pertenencias, aspiraciones,
expectativas e identificaciones de clase, tal ética se deteriora
inmediatamente en una estética erotica igualmente idealista. Sobre

114 Las representaciones de la familia por obra de los “marxistas criticos”
de moda en los afos Setenta entre los grupos “revolucionarios” y al interior
de la Autonomia obrera tienen una indiscutible y demostrable matriz
existencialista-irracional, dado notoriamente por que entre otras cosas
Marcuse se formo en la “escuela” de Heidegger. “Marcuse nacio en Berlin
en 1898, y pertenecio junto a Theodor W. Adorno, Max Horkheimery Leo
Lowenthal al circulo mas intimo de la teoria critica. Fue conocido
principalmente como critico del capitalismo tardio y alcanzo fama mundial
durante el movimiento estudiantil. ... En filosofia asistio especialmente a los
seminarios de Martin Heidegger ... y que ensefiara en Friburgo entre los afios
1928 y 1945, y en los afios posteriores a 1951. La influencia de sus estudios
no solo se vera reflejada en las publicaciones de Marcuse que datan del
periodo que va desde 1928 hasta 1934 (durante esta época, Marcuse
publicara exclusivamente en revistas filosoficas y sociologicas), sino que
también se apreciard en sus obras posteriores, en las que aun se dejaran ver
los rastros del pensamiento de Heidegger. Es precisamente esta influencia lo
que le valdra ser considerado como el primer heideggeriano-marxista”.
(Marcuse y Heidegger: notas biogrdficas, Peter-Erwin Jansen, An
International Journal of Theoretical and Practical Reason 62, 2019 21-38
ISSN 0211-402X - paper, ISSN 2014-881X -digital.

223



este terreno de hecho, una determinada vision “ética”'!® (sintesis de
una cierta vision de la dimension de “contenido” de la relacion
afectivo-sexual ambicionada) se acompafia con una determinada
“estética” (gusto y busqueda de la forma, de lo bello), que deben por
tanto proceder a la par. Y esto por tanto vale ya sea que el mito inicial
est¢ dado por la mistificacion prefigurativa de nuevas relaciones
afectivo-sexuales y familiares de cardcter libertario y de propension
comunitaria, o ya sea cuando tal mito, con el surgimiento del
feminismo, se sustituya con el cinico desencanto representado por un
nuevo mito, el del antagonismo entre hombre y mujer.

La forma de la ética erdtica abstrayendo del anclaje a la dimension
de la concreta diferenciacion de clase entre la singularidad, se
convierte por tanto en la misma tendencia al mito y a la idealizacion

115 Aqui el concepto de “ética erdtica” remite no a un juicio de valor por el
cual se trataria de discernir abstractamente eso que seria ético y eso que no lo
seria, sino simplemente a eso que, de vez en vez, viene consideradose
atrayente respecto a la dimension afectivo-sexual (erdtica), en cuanto, bajo el
perfil de los “contenidos”, concebido como valido, correcto, necesario,
ejemplar, bueno, adecuado, pertinente, justo, etc. Es evidente por un lado, que
“la ética erdtica” tiende a acompaiiarse a una determinada vision del plano
relativo a la dimension de la “forma” (estética erotica) y que, sobre todo, eso
que es ético para algunos no es tal para otros. O sea, en otros términos, que
el concepto de “ética” en si mismo termina por ser una vacia abstracciéon y
que su efectivo significado se divide en eso que cada clase social, en
oposiciodn a las otras, considera “ético”. Igualmente evidente por tanto como
nos pueda ser una “ética erdtica” como esa que Kollontaj definia “eros sin
alas” (“Largo all'eros alato...citado)). En tal “eros-sin alas”, eso que es
valido, eso que es jsto deviene la libre manifestacion del impulso sexual
acompaiiada por el vinculo de la no implicacion emotiva considerada como
inoportuno, como por ¢j. ciertas tendencias del feminismo en el caso de las
relaciones hombre-mujer, a causa del antagonismo presupuesto de inmediato
como sin solucion. Obviamente este tipo de “ética” remite a una vision de las
relaciones jugadas sobre la competicion, sobre la relacion simétrica por el
poder, donde el feminismo busca deliberadamente, en el plano de la relacion
sexual, el renacimiento deun modelo mas o menos fantasmal del machismo.

224



que caracteriza en forma fetichista, a escala general, las relaciones
hombre-mujer en las sociedades imperialistas.

14.7. Forma y contenido: la autonomizacion fetichista de la ética y de
la estetica eratica en el feminismo de los afios Setenta

En las sociedades imperialistas, la dimension de contenido
representada por la ética-erdtica idealista se prolonga en una
dimension de forma representada por una estético-erética igualmente
idealista. En tal modo el contenido concreto, definido por el complejo
de las relaciones de clase efectivamente constitutivo de la subjetividad
de las ‘singularidades’, escapa en gran parte a la conciencia inmediata,
impidiendo una fécil posibilidad de tener autoconciencia critica. Todo
esto deviene, coherentemente con los intereses de la burguesia y de su
ideologia, tendencialmente objeto de un verdadero y propio proceso
de negacion. Después de que lo “negado no puede mas que regresar a
representarse € imponerse sino, precisamente, de una manera
fetichista. No obstante ahora se representa la contradiccion ya sea de
clase, como de libre subjetividad y abstracta humanidad y por tanto
también como pura “contradiccion hombre-mujer”.

La diferencia entre la ética y la estética erdticas idealistas y el
“contenido social y de clase”, la negacion de este ultimo, con su
relativo regreso, es de desenmascarar y desmitificar, asi como son de
poner sobre bases materialistas y no mas idealistas las cuestiones de
la ética y de la estética erotica. Pero tal diferencia subsiste, en tltima
instancia, sobre todo para la pequeiia burguesia y en particular para la
intelectual. Es propiamente esta tltima la que se encuentra enredada
en la contradiccion de fondo entre la propia realidad social, efectiva a

menudo marginal, y la imagen obviamente idealizada de si misma. De
225



lo cual salen toda una serie de mistificaciones y de relativas
contradicciones éticas. El revolucionarismo pequefio-burgués no
puede nada mas que reflejar todo esto y tratar de gobernarlo pero sin
querer renunciar a la propia eleccion de clase. No por casualidad, con
la cuestion del feminismo, nos ocupamos en ultima instancia de esta
alineacion. La relevancia de este revolucionarismo en los paises
imperialistas es enorme dada su capacidad de implicar y hegemonizar
los impulsos al cambio en modo tal que no puedan asumir un caracter
ideologicamente proletario y transformarse en procesos de
construccion y afirmacién, en el plano politico-practico, de un partido
revolucionario marxista-leninista-maoista.

En el proletariado y en los estratos bases de las masas populares
no encontramos todo este enredo o al menos lo encontramos en
medida mas bien menor. Que las relaciones afectivo-sexuales no
puedan ser efectivamente transversales a la division en clases de la
sociedad es percibido instintivamente por el proletariado y por las
masas populares; que la ética-erdtica y la estética-erdtica tengan en
ultima instancia siempre un contenido de clase, mas alla de la
apariencia fetichista, es de todos modos algo que se impone de hecho
en la “praxis social” relativa a este tipo de relaciones. La misma cosa,
pero sobre la vertiente opuesta, vale para la pequefia burguesia
privilegiada proprietaria y obviamente por la mediana y gran
burguesia. Aqui todo converge en el dominio de las relaciones de clase
respecto al plano de las relaciones afectivo-sexuales entre los sexos.
Este dominio se impone casi naturalmente, espontaneamente.
Posiciones y pertenencias de clase, en lo que concierne a los diferentes
estratos burgueses, se colorean inmediatamente de motivos éticos y
estéticos y se puede por tanto sostener que la forma idealista refleje
adecuadamente el contenido de clase, opere plenamente a su servicio.
La mistificacion es socialmente solicitada e impuesta.

226



14.8. La situacion en el presente: movimientismo y feminismo post-
moderno

Como hemos dicho, con la segunda mitad de los afios Setenta el
feminismo regresa en un cierto sentido al punto de partida. De la ética
idealista de la interpretacion fusional y comunitaria de las relaciones
afectivo-sexuales entre hombre y mujer (dominante al interior de las
organizaciones politicas en la fase del mito “somos todos compaiieros,
entre nosotros las clases sociales no existen”), a otra forma, siempre
mitica, siempre ético-idealista. Forma de todos modos aparentemente
arruinada e incluso opuesta. Esta vez con nuevas mistificaciones.

Después de eso tenemos solo un ulterior estadio en el cual
feminismo y post-modernismo se conectan ya indisolublemente. Esta
conexion deviene desenfrenada. El post-modernismo funda y
amplifica la sectorializacion de las luchas, de las organizaciones, de
las esferas de la vida. Fija la distincion, la diferencia, el antagonismo.
Corroe por todas partes con su nihilismo!!'® la posibilidad de una
fundacién consciente, unitaria y revolucionaria de la praxis.
Transforma la ‘singularidad’ en individualidad individualista,
corporativa no solo en los movimientos de las mujeres, sino también
en aquellos “no global”, en aquellos estudiantiles, en el sindicalismo
alternativo, en las organizaciones juveniles comunistas, etc. Después
se eso regresa a replatearse como unificacion extrinseca de las
reivindicaciones y de las identidades ya puestas a priori como
reciprocamente provistas de nexos y por tanto solo acumulables en
sentido multitudinario e interseccionalista. También este estadio es sin
embargo solo en parte sucesivo a los afios Setenta. De hecho, en
embrion, estd también ¢l inherente en el “marxismo critico” y en la

116 Vea nota n.12

227



“Nueva [zquierda” de los ultimos afios Sesenta y de los primeros afios
Setenta. El post-modernismo, al menos el de “izquierda”, no es otra
cosa que la contaminacion ganadora entre la filosofia de derecha de la
linea Nietszche-Heidegger y el revisionismo marxista, con relativa
fusion ecléctica entre un contenido definido por una cultura de derecha
propiamente reaccionaria y una forma exterior que, regularmente, se
presenta en el plano ideoldgico-politico como de “izquierda”, liberal-
democratica, libertaria, antitotalitaria.

Hay por tanto al menos tres tipologias, esa del post-modernismo
de derecha de caracter abiertamente postfascista, del postmodernismo
liberal-radical sustancialmente reformista y esa del movimientismo
antagonista, anarquico, feminista, libertario. De hecho esta ultima
forma es un desarrollo del liberalismo, una radicalizacion suya que, en
lo que concierne a los argumentos objeto de este capitulo, data de los
altimos afios Cincuenta, de los afios de la formacion del obrerismo
teorico y de la Nueva Izquierda, en lo cual las dos principales
tendencias de la filosofia del imperialismo, esa del neopositivismo y
del empirismo logico y esa del heideggerismo, van a menudo a unirse
eclécticamente. Esto en el marco de un “marxismo” consejista,
socialista-democratico, trotskista, bordiguista.

Todo esto dirigido hacia la critica a la dialéctica materialista
concebida como metafisica totalizadora y, en tultima instancia,
totalitaria, identificada como fundamento del “Socialismo real”, el de
la URSS de Lenin y de Stalin y el de la China de Mao. O sea una China
que lejos de romper con el marxismo-leninismo, asume este Ultimo
desarrollandolo y actualizandolo en la forma del maoismo. Ya en
aquellos anos se habian planteado por tanto los temas portadores de la
filosofia post-moderna como critica de la “metafisica”, o sea como
critica de la pretension de un conocimiento objetivo sintetizado y
sintetizable en la ideologia del marxismo-leninismo guiada por la
construccion de la organizacion y de la praxis revolucionaria. Si

228



quisieramos podiamos incluso ir ain mas hacia atras. Podriamos
hablar de andlogas tendencias puestas en el terreno por el togliattismo,
o0 sea por el crocianismo de izquierda.

El afan tanto de los obreristas, de los marxistas criticos y de la
Nueva Izquierda destinado a demostrar que el togliattismo estaba
caracterizado por una pretesion hegeliana totalizadora, sonaba como
la toma de distancia operada por Heidegger en las relaciones con
Nietzsche. Para Heidegger, Nietzsche era aun demasiado metafisico,
se necesitaba ser aiin mas radicales en la critica a la “metafisica”. Un
poco como la autocritica de Heidegger respecto a su adhesion al
nazismo, que mas o menos suena en estos términos: “el nazismo no
iba bien porque no era lo suficientemente nazi”.

Asi Togliatti no es ni siquiera criticado realmente de izquierda
como era necesario sino, al menos en el plano fiosofico-cultural, de
derecha. Este juego de los post-estructuralistas/post-modernistas se
repitié infinitas veces. Cada filésofo emergente debia ingeniarse en
demostrar que los que venian antes de ¢l no eran bastante radicales,
bastante anti-metafisicos. Este juego a menudo no resulté del todo
inutil. La corteza instrumental de la “cultura de izquierda” con la cual
venia de vez en vez recubierta y ocultada la linea Nietzsche-
Heidegger, terminaba hecha pedazos revelando la cultura
ultrareaccionaria subyacente.

La misma mistificacion de fondo operada por el feminismo en la
segunda mitad de los afios Setenta y desde entonces reproducida hasta
hoy se puede leer, al menos en un sentido mas amplio, como una
operacion exquisitamente post-moderna. De hecho la afirmacion del
caracter antagonista de la contradiccion hombre-mujer, con el
“feminismo marxista” o con el “anticapitalista/trotskista” plantea una
dinamica diferencial en los procesos de la construccion del partido y
de los relativos a la revolucion proletaria.

229



El separatismo en la organizacion comunista, la teoria de la doble
revolucion niegan la categoria dialéctica de totalidad. Niegan que el
Unico criterio sea el relativo a la contradiccion de clase, que por tanto
la contradiccion entre hombre y mujer en el proletariado y en las masas
populares sea, respecto a su dimension estructural de tipo no
antagonista, una contradiccion por tanto en el seno del pueblo, posible
motor para una proceso evolutivo complejo. Como consecuencia
rechazan conocer que la lucha por la liberacion de la mujer es parte
interna y constitutiva de la perspectiva comunista, afirmando por
tanto la necesidad del “feminismo marxista” o del “feminismo
proletario”.

14.9. El feminismo post-colonial

Los estudios post-coloniales comienzan a aparecer en los ultimos
afios Setenta como filiaciones directas del postmodernismo. Los
presupuestos de fondo que los caracterizan rotan entorno a la tentativa
de presentar las tesis del post-modernismo como guia para una
adecuada enmarcacion cultural de la condicion del “oprimido” y para
una relativa practica, eventualmente también politica, volteada a la
desestructuracién del sistema hegemodnico y de poder que diferenciaria
a los opresores. La clave para personificar y diferenciar oprimidos y
opresores seria, en consecuencia, de tipo “filosofico”. En esencia la
operacion es esa vuelta a contraponer a una entidad homogénea y
compacta basada sobre la producciéon de oposiciones binarias, una
identidad en continua formacion y mutacion caracterizada por una
pluralidad de planos que se entrecuzan variadamente hasta proponer
subjetividades multidimensionales y diferenciadas. No pudiéndose, en
base a los presupuestos del post-modernismo, unificar fundamentos,

230



causas de fondo y factores determinantes, la misma figura de los
opresores remite simplemente a una determinada condicion cultural
caracterizada genéricamente por categorias privadas de base socio-
econdmica y de clase como dominio, poder, colonia, imperialismo,
nacionalismo, etc. La condicion de los oprimidos parece asi
determinable solo a partir de la individualizacion y desmitificacion de
las relaciones de opresion.

Aparentemente se trata simplemente de la tentativa de aplicar una
“filosofia” reaccionaria a la contradiccion entre opresores y
oprimidos. En realidad el post-modernismo implica por definicion la
imposibilidad de personificar a los opresores sobre la base de criterios
diversos de aquellos culturales. Ademas los criterios culturales, que
los estudios post-coloniales adoptan para personificar y tematizar la
contradiccion opresores y oprimidos, tienen la caracteristica de definir
una linea de demarcacion en la cual el prototipo del opresor esta
representado por el llamado “totalistarismo”. Categoria que tiene la
funcion de identificar el nazi-fascismo con las experiencias de la
construccion del socialismos en Rusia y China. En realidad, el post-
modernismo, mas alla de los usos a veces aparentemente criticos de
los ordenamientos sociales y politicos hoy dominantes, tiene en la
mira en particular propiamente la filosofia y la ideologia del marxismo
o mejor dicho, del marxismo-leninismo-maoismo. Por otra parte el
post-modernismo se enlaza directamente y conscientemente a la linea
mas reaccionaria de la filosofia hegemonica en el imperialismo, esa
representada por la linea Nietzsche-Heidegger. En este caso el vulgar
modelo heideggeriano de la irreductible contraposicion entre
ontologico y ontico, que lleva a la obvia subjetivizacion de un presunto
ente que trasciende la posibilidad del conocimiento racional y
cientifico de la realidad objetiva, es aplicado en los estudios post-
coloniales a la cuestion del oprimido como sujeto. Un sujeto que por
tanto no podria constituirse en sentido homogéneo sin negar su

231



naturaleza y traspasar asi por la parte de los opresores. De lo cual la
justificacion “filosofica” para una irreductible lucha, obviamente
siempre marcada por la desestructuracion y nunca por la refutacion
abierta, contra la teoria y la estrategia marxista-leninista-maoista de la
revolucion proletaria. El sujeto oprimido podria por tanto constituirse
como “sujeto” no en la relacibon con una teoria cientifica
revolucionaria de la realidad socio-econdmica y por tanto también
superestructural, o sea politica y cultural, sino solo asumiendo las
formas expresivas y los lenguajes de la narracion, de la experiencia
vivida, de la literatura y del arte. Por tanto nunca en modo homogéneo
y unificante, como por ¢j. en el caso del partido revolucionario, sino
siempre precisamente como multidimensional y diferenciado, como
movimiento o mejor como conjunto de movimientos. La constitucion
del sujeto que no puede, al interior de este esquema, afirmarse
realmente nunca, sino solo de vez en cuando mostrarse en modo
cambiante sobre la escena politica y social, se transforma por tanto a
su vez en una cuestion cultural pero, precisamente, nunca una cuestion
de reproduccion cientifica de la realidad de las relaciones y del choque
de clases finalizando con el destrozo de efectivos sistemas de dominio
econdémico y politico como por ej., el imperialismo, el semi-
feudalismo, la gran propiedad latifundista, el capitalismo burocratico
(Mao, Gonzalo) etc. Cuestion cultural donde a través de Ila
desmitificacion de la cultura dominante que se atribuye a los
opresores, los oprimidos pueden comenzar a hablar de lo que son y
por tanto comenar a existir como tales, pueden construir significados
que los puedan llevar a nuevas conexiones potencialmente conflictivas
y desestructurar el dominio del opresor.

Por tanto los estudios-postcoloniales por un lado se contraponen a
la revolucion proletaria y, por el otro, son portadores de un
movimientismo reformista que pretende modificar molecularmente el
dominio del adversario. De hecho es muy fécil revelar aqui, ya sea la

232



nueva presentacion de una estrategia de revolucion pasiva (Gramsci),
0 ya sea la propuesta de una restructuracion de los paises oprimidos
por el imperialismo al servicio del desarrollo de la fraccion del
capitalismo burocratico. Los estudios post-coloniales que inicialmente
no consideraban a las mujeres, en su desarrollo y en su lucha por la
hegemonia sobre la intelectualidad progresista y de oposicion de los
paises sujetos al dominio y a la dependencia de las difentes
alineaciones, tomaron en consideracion su rol. En tal caso la critica se
dirigi6 a la idea de la mujer como sujeto, para llegar a la idea de la
mujer como encrucijada de una pluralidad de opresiones. De hecho sin
embargo los estudios post-coloniales asumen en general a los sujetos
no como caracterizados por una dimension unitaria, sino como
conjuntos de niveles de opresidon. La polémica del feminismo post-
colonial contra el “feminismo occidental” en general gira por tanto en
torno a la necesidad de emancipar al feminismo de la dominacion de
la contradiccion hombre-mujer, para enlazar tal contradiccion con
otras contradicciones relativas a la opresion racial, cultural, etc.

14.10. Los jovenes y la cuestion de las mujeres

La cuestion de los movimientos de las mujeres se entrelaza, en
particular en la fase actual que parece estar caracteriza por una crisis
de las referencias ideologicas, con la de los jovenes. Esto no solo
porque las mujeres son la “mitad del cielo”, sino también porque en
ambos casos, ademas de las comunes situaciones de precariedad,
super-explotacion, desocupacion, encontramos el mismo problema de
fondo, ese de un proceso atn por cumplir del todo en la direccion
colectiva e individual de una precisa identificacion de clase con el
proletariado y las masas populares. Obviamente se trata de una

233



perspectiva de laceracion y no de unificacion, de rotura de las
mistificaciones y de las resistencias que se oponen, siempre en
términos colectivos e individuales, a una eleccion de clase, de nueva
resistencia, de democracia popular sobre la via del socialismos y de
partido comunista marxista-leninista-maoista por un lado y, por el
otro, el continuo circulo inconcluso del movimientismo y del
sindicalismo alternativo, el reformismo reaccionario y el fascismo
ascendente. Las mujeres y los jovenes sufren en particular cuando las
mistificaciones se derrumban. La llamada crisis de valores, que nunca
se olvida de cuestionar cuando se trata de interpretar, de dirigir y
canalizar en sentido reaccionario a los sectores juveniles, no es otra
cosa que la expresion del desgaste de esas formas ideoldgicas casi
siempre entrelazadas con los organismos y las instituciones de la
sociedad civil reaccionaria, que terminan por evidenciarse como
manipuladoras e instrumentales. La necesidad de verdad y de
autenticidad es asi afectada y corroida y se transforma en una
concepcion aristocratica e individualista nutrida de desilusion y de
cinismo que a menudo rayan en el rojo-marrén de “izquierda” y de
derecha. Asi podemos entender por qué el post-modernismo, al menos
el de “izquierda”, sea producido a escala tan amplia casi
espontaneamente, casi automdticamente por el actual contexto
cultural, social y politico.

La via del post-modernismo es una via que, o patina
progresivamente con posterioridad a derecha o debe voltear a la
izquierda y, en tal caso, emprender el camino de la dialéctica
materialista y del materialismo historico'!’. Se vuelve por tanto claro

7 Pensar en poder salir saltando sobre la otra rama de la filosofia del

imperialismo, esa de un pseudo-materialismo “realista” (véase precisamente
el “Manifiesto del nuevo realismo” de Maurizio Ferraris), que replantea en
un modo ni siquiera particularmente original el “neo-positivismo”, es del
todo ilusorio. Desde cuando se afirm6 el imperialismo, la filosofia

234



por qué la lucha contra la ideologia burguesa y pequeio-burguesa del
“feminismo” tenga muchos rasgos en comun con la batalla para que
los jovenes retomen la via de la militancia comunista en modo mas
consciente, adecuado y equipado respecto a hace cincuenta afos. En
modo del todo analogo resulta evidente como el movimiento de
liberacion de las mujeres unido a la perspectiva de la productividad
comunista y el de los jovenes rebeldes revolucionarios puedan
desarrollarse solo bajo la bandera del marxismo-leninismo-maoismo.

14.11. Conclusiones

Mujeres y jovenes pertenecientes a las masas populares sufren por
la ausencia de un futuro, por la ausencia de referencias colectivas,
politicas y culturales adecuadas, por los miles de obstaculos que
encuentran en la tentativa de llevar a término la construccion de una
identidad personal dialécticamente conectada con un proceso social
colectivo y con una fuerte identificacion de clase y de perspectiva
proletaria. Sufren porque la ausencia de tales referencias y de tales
identificaciones los vuelve fragiles a las mistificaciones. Si por un lado
su particular sensibilidad los vuelve mas conscientes en el plano
perceptivo, por el otro, en ausencia de adecuados recursos culturales
criticos que le pudieran acompafar, generalmente, a la presencia de
una cierta genuina ingenuidad de fondo, las repercusiones pueden ser
graves. La sociedad imperialista tritura en todos los sentidos y sobre
todos los planos las singularidades y por tanto en particular las de las

hegemonica oscila entre “hermenéutica” y “neopositivismo”, con varias
tentativas de combinar tales presuntas alternativas.

235



mujeres y los jovenes de las masas populares. De todo esto pueden por
tanto salir las reacciones, las respuestas y las elecciones mas
disparatadas y, como consecuencia, también aquellas mas
reaccionarias, autolesivas y asociales.

La cuestion de la construccion de un real partido comunista y, en
perspectiva, de un frente popular y de un ejército popular embriones
de un Nuevo Estado, requiere la formacidon de nuevas condiciones
subjetivas. Requiere que las mujeres y los jovenes de las masas
populares puedan disfrutar de la posibilidad de una diferente eleccion
cultural y politica. Solo la critica tedrica e ideoldgica puede comenzar
a abrir una brecha en la ideologia reaccionaria, incluido obviamente el
postmodernismo de “izquierda” hoy mas considerablemente reacio a
morir. Solo este pasaje puede adecuadamente respaldar a las mujeres
y los jovenes en la propia lucha contra la opresion. Después sera
necesario trabajar para determinar un movimiento popular de las
mujeres y un movimiento de los jovenes unidos al marxismo-
leninismo-maoismo. Este texto es una contribucion teodrica a tal
posibilidad.

NUEVA HEGEMONIA
OCTUBRE DE 2022,

236



