
IL NOSTRO MANIFESTO 

1 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

2 

IL NOSTRO MANIFESTO 

 
www.nuovaegemonia.com 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

3 

 
 
 
 
Indice 

I.LA NOSTRA PROVENIENZA           
II.RIFERIMENTI IDEOLOGICI: MARXISMO-LENINISMO-
MAOISMO, SOPRATTUTTO MAOISMO 
III.RIFERIMENTI IDEOLOGICI :  IL MAOISMO IN ITALIA 
IV.PROGETTO : PENSIERO SPECIFICO E PRASSI POLITICA 
V.MISSIONE : LA FORMAZIONE DEL PARTITO COMUNISTA 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

4 

I.LA NOSTRA PROVENIENZA           
 

II. RIFERIMENTI  IDEOLOGICI : 
MARXISMO-LENINISMO-MAOISMO, 
SOPRATTUTTO MAOISMO 
 

1.IL MARXISMO 
 

1.1. Il marxismo, primo stadio dell’ideologia comunista 
1.2. Materialismo dialettico e materialismo storico 
1.3. La scienza economica del marxismo ed il Capitale 
1.4. Il socialismo scientifico 
1.5. Il marxismo: tre fonti e tre parti integranti  
1.6. Il Manifesto del Partito Comunista di Marx ed Engels 
1.7. La Prima Internazionale  
1.8. La formazione dei partiti marxisti 
1.9. Marx sulla Comune di Parigi 
 
2. IL LENINISMO 
 

2.1. Il leninismo, secondo stadio dell’ideologia comunista 
2.2. Lenin e la specificazione del marxismo in Russia 
2.3. La lotta contro l’economicismo e la formazione del partito 
2.4. La teoria del partito leninista 
2.5. La rivoluzione del 1905 e la teoria militare del proletariato 
2.6. La teoria leninista dell’egemonia 
2.7. Il programma minimo e la rivoluzione ininterrotta 
2.8. La lotta contro il nuovo economicismo 
2.9. La teoria dell’imperialismo 
2.10. La rivoluzione d’ottobre e la critica delle concezioni 
trotskijste 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

5 

2.11. “Stato e rivoluzione” (estate 1917) 
2.12. “Quaderni filosofici” e “Materialismo ed empiriocriticismo” 
2.13. La dialettica materialistica e la lotta contro la seconda 
internazionale 
2.14. La fondazione della Terza Internazionale 
2.15. La nascita dell’URSS e l’unione tra la lotta per il socialismo e 
la lotta contro l’imperialismo 
 
3. STALIN E L’AFFERMAZIONE DEL 
MARXISMO-LENINISMO 
 

3.1. La lotta per l’affermazione del leninismo 
3.2. Contributi Universali del Compagno Stalin 
3.3. Lo storico VII Congresso dell’Internazionale Comunista 
3.4. La Terza Internazionale Comunista e la teoria militare del 
proletariato 
3.5. Strumenti della rivoluzione proletaria 
3.6. La sconfitta del nazifascismo, la difesa della base rossa 
dell’URSS e l’avanzata della rivoluzione proletaria mondiale 
 
4. IL MAOISMO  
 
 

4.1. Maoismo: terzo stadio dell’ideologia comunista 
4.2. L’Internazionale Comunista ed il Partito Comunista Cinese 
diretto da Mao 
4.3. Il maoismo: sintesi elevata, organica e completa dell’esperienza 
della Terza Internazionale 
4.4. Partito, fronte ed esercito popolare 
4.5. La teoria della guerra popolare  
4.6. Tre grandi passaggi storici  
4.7. Gli apporti del maoismo alla teoria dell’imperialismo  
4.8. Lo sviluppo della filosofia del materialismo dialettico  
4.9. La questione della lotta ideologica 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

6 

5. I CONTRIBUTI UNIVERSALI DEL 
PRESIDENTE GONZALO 
 
 

5.1. Contributi universali relativi alla definizione del maoismo 
5.2. Ulteriori contributi di valore universale apportati dal 
Presidente Gonzalo  
5.3. Studiare l’esperienza della rivoluzione peruviana
5.4. Continuazione dell’opera del Presidente Gonzalo 
 
6. IL PENSIERO DI ANTONIO GRAMSCI  
 
 

6.1. L’immortale figura di Antonio Gramsci 
6.2. Riprendere il Cammino di Gramsci sulla base del Maoismo 
6.3. Il revisionismo di destra e di “sinistra” contro Gramsci 
6.4. Riprendere in mano i Quaderni del Carcere di Gramsci 
6.5. La teoria della “rivoluzione passiva”  
6.6. Gramsci, l’imperialismo e la rivoluzione proletaria   

6.7. Gramsci e la “guerra di posizione”  
6.7.1. L’interpretazione revisionista della categoria della “guerra di posizione”  
6.7.2. La “guerra d’assedio” 
6.7.3. Il fronte ad egemonia proletaria 
6.7.4. La disgregazione delle forze borghesi    
6.7.5. Guerra di posizione e guerra di movimento 
 
 

6.8. Gramsci e la lotta per l’egemonia: la battaglia per la costruzione 
del blocco rivoluzionario  
6.9. Gramsci e la teoria militare del proletariato 
6.10. Gramsci e la Questione Meridionale 
 

6.11. Gramsci e le tesi del blocco intellettuale crociano-togliattiano 
sullo sviluppo del capitalismo 
 

6.12. La “Riforma Intellettuale e Morale” 
6.12.1. Riforma intellettuale e morale ed ideologia proletaria 
6.12.2. La fase storica della lotta della borghesia contro il feudalesimo  
6.12.3. Il ruolo degli intellettuali delle classi dominanti reazionarie 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

7 

6.12.4. Gramsci contro l’influenza del cattolicesimo, del riformismo e 
dell’opportunismo 
 
 

6.12.5. Nota sugli intellettuali della sinistra dopo la seconda guerra mondiale 
6.13. La critica di Gramsci alla psicanalisi freudiana 
6.13.1. Freud tra empirismo e misticismo 
6.13.2. Gli strati sociali degli “umiliati e offesi” 
6.13.3. Le identità fittizie 
6.13.4. Le implosioni nella sfera delle relazioni familiari e della vita personale 
e la questione dell’ideologia 

 
III. RIFERIMENTI IDEOLOGICI : 
IL MAOISMO IN ITALIA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

7. IL PENSIERO SPECIFICO 
 

7.1. La ripresa di Gramsci sulla base del maoismo 
7.2. L’Italia, un imperialismo marginale ed aggressivo 
7.3. Un imperialismo burocratico e parassitario  
7.4.  Il blocco reazionario dominante  
7.5. Le radici economiche e sociali dell’opportunismo in Italia 
7.6. La Questione Sociale 
7.7. La Questione Meridionale  
7.8. La Questione Sarda 
 

7.9. La rivoluzione di democrazia popolare sulla via del socialismo  
7.10.  La Questione Democratica: per una Nuova Resistenza  
7.11. Le lotte degli anni Sessanta-Settanta e quelle di oggi 

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

8 

IV. PROGETTO : PENSIERO SPECIFICO E 
PRASSI POLITICA 
 
8. IL LAVORO POLITICO ED IDEOLOGICO  
 

8.1. La sintesi del pensiero specifico con la pratica 
8.2. I comitati per il fronte democratico popolare antifascista 
8.3. Per la formazione di un fronte antimperialista  
 

8.4. Per un’organizzazione sindacale di classe  
8.4.1. L’importanza della lotta e dell’organizzazione sindacale di classe 
8.4.2. Forma economica e contenuto politico della lotta sindacale di classe 
8.4.3. Forma economica della lotta sindacale di classe  
8.4.4. Contenuto politico della lotta sindacale di classe  
8.4.5. Per la critica della teoria operaista del potere operaio 
8.4.6. A proposito della questione dell’ “iniziativa spontanea dei lavoratori” 
8.4.7. La lotta sindacale di classe come scuola di comunismo 
8.4.8 L’egemonia borghese sui posti di lavoro 
8.4.9. La lotta sindacale di classe in funzione della costruzione dell’egemonia 
proletaria 
8.4.10. Le forme organizzative dell’iniziativa sindacale di classe 
8.4.11. Per un primo programma di lavoro e di formazione  
 
 

8.5. Un movimento popolare per la liberazione delle donne  
 

8.6. Per un'impostazione di classe della questione LGBTQ+ 
8.6.1. Lottare contro l’oppressione della comunità LGBTQ+ 
8.6.2. La comunità LGBTQ+ ha un particolare interesse alla rivoluzione 
democratico-popolare antifascista 
8.6.3. La necessità di una battaglia politico-ideologica nell’estrema sinistra e 
nei centri sociali 
8.6.4. Opporsi al rosso-brunismo espressione dell’influenza del fascismo  
8.6.5. Per uno schieramento politico di classe  
8.6.6. Per il materialismo dialettico e la militanza 
 

8.7. Per un’organizzazione giovanile nazionale maoista  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

9 

8.7.1. L’oppressione che grava oggi sui giovani  
8.7.2. La necessaria identificazione di classe con il proletariato 
8.7.3. Dipendenza ideologica, materiale ed affettiva dalla famiglia  
8.7.4. Scissioni borghesi della soggettività  
8.7.5. L’organizzazione giovanile maoista: una risposta alle contraddizioni 
che devono affrontare i giovani 
 
 

 

8.8. La necessità di un’arte al servizio del proletariato e delle 
masse popolari 
8.8.1. Per una cultura rivoluzionaria 
8.8.2. La questione dell’arte come parte della Riforma Intellettuale e Morale  
8.8.3. L’arte come questione filosofica 
8.8.4. La concezione dell’arte del neopositivismo  
8.8.5. La linea ultrareazionaria di Heidegger  
8.8.6. Contro il post-modernismo di “sinistra” 
8.8.7. Sul rapporto tra forma e contenuto nell’opera d’arte realista 
8.8.8. L’opera d’arte: realismo vs irrazionalismo 
8.8.9. Realismo vs naturalismo  
8.8.10. Il ruolo del realismo nella Grande Rivoluzione Culturale Proletaria 
8.8.11. La questione dell’immedesimazione del pubblico con l’opera d’arte 
8.8.12. Immedesimazione ed effetto straniamento: una contraddizione 
apparente  
 
 

8.9. La lotta ideologica specifica  
8..9.1. Importanza e ruolo della lotta ideologica specifica [LIS] 
8.9.2. Temi della LIS: la contraddizione tra sfera pubblica e sfera privata 
nella vita dei militanti  
8.9.3. Ideologia e critica delle concezioni psicologistiche 
8.9.4. La costituzione della soggettività individuale come formazione storica 
8.9.5. La negazione della necessità della lotta ideologica specifica nei gruppi 
opportunisti 
8.9.6. La LIS e la necessità di una nuova società civile democratico-popolare 
8.9.7. Forme e modalità della LIS 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

10 

V. MISSIONE : PER LA FORMAZIONE DEL 
PARTITO COMUNISTA 
 

9. L’ABC DEL PARTITO LENINISTA 
 

9.1. Il lavoro di Lenin 
9.2. Lenin sull’importanza del lavoro teorico  
9.3. La lotta teorica di Lenin per la disgregazione delle tendenze 
opportuniste e revisioniste 
9.4. La lotta contro l’opportunismo come compito centrale per la 
costruzione del partito 
9.5. Da dove nasce la teoria rivoluzionaria? 
9.6. Chi sono i proletari d’avanguardia? 
 

9.7. La coscienza di classe 
9.7.1. Coscienza di classe e teoria rivoluzionaria 
9.7.2. La concezione idealistica della coscienza di classe e lo stravolgimento 
riformista della teoria economica di Marx 
9.7.3. La concezione spontaneista della coscienza di classe e la teoria 
consigliarista e bordighista del crollo del capitalismo  
9.7.4. La negazione della coscienza di classe nell’interpretazione operaista 
della teoria economica di Marx 
9.7.5.Cosa dimostrano le  linee interpretative revisioniste della teoria economica 
9.7.6. La teoria economica di Marx come uno dei presupposti fondamentali 
della teoria leninista della “coscienza di classe” 
9.7.7. Coscienza di classe e materialismo dialettico 
9.7.8. La coscienza di classe e la questione della contraddizione tra “capitale 
e lavoro” 
9.7.9. La teoria della coscienza di classe: una sintesi  
 
 

9.8 Lenin: lotta economica, lotta politica per le riforme e lotta 
politica rivoluzionaria 
9.8.1. Lotta economica e lotta politica per le riforme contro i governi borghesi 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

11 

9.8.2. Per Lenin bisogna deviare il movimento spontaneo opportunista verso 
un movimento rivoluzionario marxista 
9.8.3.  L’identità tra economicismo e soggettivismo militarista 
 
 
 

9.9. Lenin e il ruolo centrale e prioritario della lotta politica 
rivoluzionaria 
 

9.10. Lenin: teoria, propaganda e agitazione   
9.10.1. Un brano di Lenin sulla differenza tra propaganda ed agitazione  
9.10.2. Le caratteristiche della propaganda 
9.10.3. L’agitazione 
9.10.4. Il rapporto organico tra propaganda ed agitazione 
 
 

9.11. Il giornale leninista e la formazione di un partito di quadri 
rivoluzionari   
9.11.1. Il giornale teorico-politico leninista 
9.11.2. Combattere le impostazioni revisioniste della questione del giornale 
politico 
9.11.3. Il giornale leninista ed il partito di quadri 
 
10. LE TEORIE DEI GRUPPI OPPORTUNISTI 
SULLA QUESTIONE DELLA FORMAZIONE DEL 
PARTITO  
 

10.1. Le iniziative di alcuni gruppi opportunisti sulla questione del 
partito 
10.2. L’unificazione sulla base dell’ “etica comunista” 
11.3. La formazione del partito con “l’unificazione dei comunisti”  
10.4. La teoria togliattiana del partito di massa e del partito-
movimento 
10.5. L’idea del partito comunista che nasce dalle lotte 
10.6. La teoria della partecipazione, diretta o indiretta, alle elezioni 
come aspetto del processo della formazione del partito  
10.7. La teoria del “partito sindacato” 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

12 

10.8. La tesi del partito-fronte che si costituisce in funzione della 
forma della rivoluzione 
10.9. La teoria bordighista dell’incontro con il programma 
comunista 
 

10.10. La concezione del partito che si costituisce a partire da una 
Nuova Sintesi  
10.10.1. L’origine e le caratteristiche della teoria della Nuova Sintesi del 
marxismo-leninismo-maoismo 
10.10.2. Lotta di classe e teoria della Nuova Sintesi  
10.10.3. L’imbroglio sofistico del “partire dai problemi” 
10.10.4. La falsificazione del materialismo dialettico 
10.10.5. La teoria dei CARC-nPCI del marxismo-leninismo-maoismo come 
scienza sperimentale 
10.10.6. La deformazione revisionista del materialismo dialettico ad opera di 
Proletari Comunisti-PCm  
10.10.7. I precursori della Teoria della Nuova Sintesi (L’Ape e il comunista 
e La Voce Operaia) 

 
11. IL LAVORO PER LA FORMAZIONE DEL 
PARTITO COMUNISTA 
11.1. Per il maoismo  
11.2. La prima fase della guerra di posizione per l’egemonia
11.3. I soggetti da conquistare per la formazione del partito  
11.4. Il rapporto con le masse 
11.5. Gli organismi generati 
11.6. Gli organismi di massa come “scuola di comunismo”  
11.7. Linea di massa e politica di fronte  
11.8. Gli organismi del Fronte democratico popolare antifascista 
11.9.  Sette compiti del lavoro per la formazione del partito 
11.10. La costruzione dell’apparato egemonico  
11.11. La necessità di un’organizzazione internazionale  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

13 

 

“Il Nostro Manifesto” nasce come prodotto del lavoro di 
formazione, dibattito ed iniziativa politica del Collettivo 
Redazionale. Nato nel giugno 2020, il Collettivo è costituito da 
militanti provenienti da una disciolta organizzazione maoista, 
dal Fronte della Gioventù Comunista, dai CARC, dal 
sindacalismo alternativo e da soggetti in precedenza non 
appartenenti ad organizzazioni politiche. Opera sul piano 
dell’elaborazione teorico-politica, della formazione ideologica e 
dell’orientamento politico e sindacale nell’ambito 
dell’intervento di massa. I suoi membri hanno esperienza di 
formazione di organismi politici, culturali e sindacali e di 
promozione di mobilitazioni studentesche e popolari, scioperi 
operai, patti sindacali territoriali ed inter-regionali. Al suo 
interno i giovani risultano in prevalenza. Il Collettivo si pone 
oggi in primo luogo l’obiettivo di supportare e promuovere la 
formazione  e l’unificazione di differenti soggettività maoiste, 
individuali e collettive. La sua missione è quella di lavorare 
all’affermazione del maoismo in Italia come base ideologica per 
la ricostruzione del Partito Comunista d’Italia di Antonio 
Gramsci.  

 

 

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

14 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

15 

Il Marxismo è il primo stadio dell’ideologia rivoluzionaria del 
proletariato internazionale, dell’ideologia comunista. Il 
marxismo, espressione dell’immane opera di Marx e di Engels, 
è il prodotto, sul piano della teoria, della lotta di classe 
dell’intera storia dell’umanità. Questa lotta legata alla 
trasformazione rivoluzionaria della struttura dei rapporti 
economico-sociali, si riflette sul piano delle ideologie1. Marx ha 
evidenziato che le classi storicamente progressive che aspirano 
alla trasformazione rivoluzionaria hanno sempre avuto la 
necessità di apposite ideologie attraverso le quali poter 
comprendere la realtà e trasformarla2. Con la comparsa dei 

 
1 Il testo di Mao Sulla Pratica espone la teoria del materialismo dialettico 
sulla questione delle basi dello sviluppo della conoscenza delle classi di volta 
in volta più avanzate durante i vari stadi di sviluppo dell’umanità 
https://www.marxists.org/italiano/reference/mao/pratica.htm 
2 “Con il cambiamento della base economica si sconvolge più o meno 
rapidamente tutta la gigantesca sovrastruttura. Quando si studiano simili 
sconvolgimenti, è indispensabile distinguere sempre fra lo sconvolgimento 
materiale delle condizioni economiche della produzione, che può essere 
constatato con la precisione delle scienze naturali, e le forme giuridiche, 
politiche, religiose, artistiche o filosofiche, ossia le forme ideologiche che 
permettono agli uomini di concepire questo conflitto e di combatterlo”. 
[Marx, Prefazione a Per la Critica dell’Economia Politica, sottolineatura a 
c.d.r; 
https://www.marxists.org/italiano/marxengels/1859/criticaep/prefazione.ht] 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

16 

rapporti di produzione capitalistici, fondati sull’estorsione del 
plusvalore prodotto dai lavoratori salariati e quindi sulla 
generalizzazione della “produzione di merci”,3 si è sviluppato 
anche l’antagonismo tra proletariato e borghesia. Le prime 
concezioni socialiste e comuniste erano il riflesso di questo 
antagonismo, ma non avevano ancora un adeguato fondamento 
teorico. Non erano quindi ancora effettivamente scientifiche, 
non si fondavano sul materialismo dialettico e non erano il 
prodotto di una reale comprensione dei rapporti sociali e della 
lotta di classe4. Marx ed Engels dovettero quindi iniziare 
dall’elaborazione della concezione proletaria del mondo ossia 
dall’elaborazione della filosofia del materialismo dialettico e 
dalla sua applicazione alla storia e alla lotta di classe.  

 

L’elaborazione del materialismo dialettico si sviluppò nella lotta 
contro la filosofia classica tedesca (Fichte, Schelling, Kant e 
soprattutto Hegel) e contro i limiti del materialismo di Ludwig 
Feuerbach, che non dava importanza alla pratica dell’umanità ed 
al ruolo attivo del soggetto. Nel corso di questa lotta Marx ed 

 
3 Per la comprensione delle categorie di “plusvalore” e di “sfruttamento della 
forza-lavoro”, per una corretta considerazione del concetto di merce come 
unità di valore d’uso e di valore di scambio (valore) e per la distinzione di 
tale concetto da quello di “prodotto” o di “bene” si vedano in particolare le 
prime sei sezioni del Primo Libro del Capitale di Marx (1867). 
4 Questa comprensione poteva essere solo il risultato dell’applicazione della 
concezione del materialismo dialettico e in particolare della logica dialettico-
materialistica, come ben evidenziato da Lenin nei suoi Quaderni filosofici. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

17 

Engels liberarono il nucleo razionale della Logica dialettica di 
Hegel5 e forgiarono un nuovo tipo di materialismo, diverso da 
tutti i tipi di materialismo elaborati in precedenza dallo sviluppo 
del pensiero dell’umanità. Il materialismo dialettico, applicato 
da Marx ed Engels alla storia, alla lotta di classe e allo studio 
delle strutture economiche sociali e delle sovrastrutture politiche 
ed ideologiche, ha portato alla genesi del materialismo storico. 
Un’esposizione sintetica delle tesi del materialismo storico la 
troviamo tra l’altro nel fondamentale testo di Marx del gennaio 
del 1859 intitolato “Prefazione a Per la critica dell’economia 
politica”6. 

 
5 Presente essenzialmente nelle seguenti opere di Hegel: Scienza della logica 
(2 volumi), nella parte strettamente filosofica dell’Enciclopedia delle scienze 
filosofiche (primo volume) e, in parte minore, nelle Lezioni sulla storia della 
filosofia (tre volumi nelle edizioni Laterza).  
6“La mia ricerca arrivò alla conclusione che tanto i rapporti giuridici quanto 
le forme dello Stato non possono essere compresi né per sé stessi, né per la 
cosiddetta evoluzione generale dello spirito umano, ma hanno le loro radici, 
piuttosto, nei rapporti materiali dell'esistenza… Il risultato generale al quale 
arrivai e che, una volta acquisito, mi servì da filo conduttore nei miei studi, 
può essere brevemente formulato così: nella produzione sociale della loro 
esistenza, gli uomini entrano in rapporti determinati, necessari, indipendenti 
dalla loro volontà, in rapporti di produzione che corrispondono a un 
determinato grado di sviluppo delle loro forze produttive materiali. L'insieme 
di questi rapporti di produzione costituisce la struttura economica della 
società, ossia la base reale sulla quale si eleva una sovrastruttura giuridica 
e politica e alla quale corrispondono forme determinate della coscienza 
sociale. Il modo di produzione della vita materiale condiziona, in generale, 
il processo sociale, politico e spirituale della vita. Non è la coscienza degli 
uomini che determina il loro essere, ma è, al contrario, il loro essere sociale 
che determina la loro coscienza. A un dato punto del loro sviluppo, le forze 
produttive materiali della società entrano in contraddizione con i rapporti di 
produzione esistenti, cioè con i rapporti di proprietà (che ne sono soltanto 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

18 

Sulla base del materialismo dialettico e del materialismo storico 
Marx ed Engels hanno sviluppato, nella lotta contro l’economia 
volgare borghese e nella critica dell’economia politica classica 
in particolare di Adam Smith (1723-1790) e David Ricardo 
(1772-1823), da cui hanno, anche in questo caso, tratto il nucleo 
razionale, una teoria economica scientifica corrispondente agli 
interessi fondamentali del proletariato e delle masse popolari 
oppresse e sfruttate.  

Questa teoria è stata esposta da Marx nel Capitale e nei tre 
volumi delle Teorie sul plusvalore, ma va considerata anche la 
mole dei lavori preparatori degli stessi Marx ed Engels, a cui va 
aggiunto il grande lavoro svolto da Engels per dare forma 
compiuta al terzo libro del Capitale e per sintetizzare, dopo la 
morte di Marx, alla luce dei nuovi fenomeni economici, lo 
sviluppo della teoria economica marxista.  

 
l'espressione giuridica) dentro i quali tali forze per l'innanzi s'erano mosse. 
Questi rapporti, da forme di sviluppo delle forze produttive, si convertono in 
loro catene. E allora subentra un'epoca di rivoluzione sociale. Con il 
cambiamento della base economica si sconvolge più o meno rapidamente 
tutta la gigantesca sovrastruttura”. [Marx, Prefazione a Per la critica 
dell’economia politica https://www.marxists.org/italiano/marx-engels/1859/ 
criticaep/prefazione.htm]. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

19 

Un’esposizione sintetica di una serie di questioni fondamentali 
della scienza economica marxista si ritrova anche nella 
corrispondente parte dell’Anti-Duhring di Engels7.  

Il capitalismo si regge sulla proprietà privata dei mezzi di 
produzione (fabbriche, tecnologie, materie prime, possesso del 
suolo agrario e urbano, aziende ed imprese di vario tipo, ecc.) e 
sulla formazione storica di una classe di lavoratori rappresentata 
dal proletariato che possiede solo la propria forza-lavoro come 
merce da portare sul mercato e quindi da scambiare contro il 
salario. Il capitalista però costringe il lavoratore salariato a 
produrre un valore supplementare al valore della sua forza-
lavoro. Un valore così elevato che oggi si può sostenere che in 
molti settori della produzione, con mezz’ora di lavoro al giorno, 
l’operaio arriva a ricostruire il suo salario. Tutto il lavoro 
socialmente necessario ed astratto eccedente il valore prodotto 
dal lavoratore al fine della riproduzione della sua forza-lavoro è 
plusvalore8. Il plusvalore si realizza con la vendita della merce, 

 
7 https://www.marxists.org/italiano/marx-engels/1878/antiduhring/index.htm 
8 Nel testo di Marx Critica al Programma di Gotha (1875) troviamo 
un’esposizione sintetica della questione del salario, del plusvalore e della 
critica della teoria corrente secondo cui il capitalista pagherebbe al lavoratore, 
in modo eventualmente più o meno adeguato, il suo lavoro. Marx evidenzia 
come il capitalista non paghi il lavoro e come non sia possibile pagare il 
“lavoro”, ma paghi bensì la sua forza-lavoro, ossia una merce tra le altre, 
anche se del tutto particolare: “Dopo la morte di Lassalle si è fatto strada nel 
nostro partito il criterio scientifico che il salario non è ciò che sembra essere, 
cioè il valore e rispettivamente il prezzo del lavoro, ma solo una forma 
mascherata del valore, rispettivamente del prezzo della forza-lavoro. Con ciò 
tutta la vecchia concezione borghese del salario, come la critica finora 
diretta contro di essa, è stata una volta per sempre gettata a mare e si è messo 
in chiaro che l'operaio salariato ha il permesso di lavorare per la sua propria 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

20 

diventando Capitale (e quindi oggetto di successivi investimenti 
in mezzi di produzione e forza-lavoro) e reddito, ossia beni di 
consumo per gli stessi capitalisti. Il capitalismo è costretto, al 
fine di estrarre il maggior plusvalore possibile, ad appesantire 
costantemente lo sfruttamento dei lavoratori salariati ed a 
peggiorarne, in termini relativi ed assoluti, le condizioni.  

L’antagonismo tra borghesia e proletariato porta con sé una 
contraddizione generale tra gli interessi e la condizione di vita e 
di lavoro delle masse popolari e il sistema di sfruttamento 
sancito dal capitalismo, evidenziando che la soppressione del 
sistema di sfruttamento capitalistico e la sua progressiva 
sostituzione con una società fondata sulla proprietà e sulla 
gestione collettiva dei mezzi di produzione è una necessità vitale 
per la grande maggioranza dell’umanità.  

Marx ed Engels dimostrarono che il capitalismo è destinato a 
perire a causa delle sue contraddizioni interne, tra cui quella 
centrale che è data dal fatto che l’estorsione del plusvalore si 
traduce in un antagonismo inconciliabile, nell’ambito della 
società capitalistica, tra borghesia e proletariato ed in un 

 
vita, cioè di vivere, solo in quanto lavora, per un certo tempo, gratuitamente, 
per il capitalista (e quindi anche per quelli che insieme col capitalista 
consumano il plusvalore); che tutto il sistema di produzione capitalistico si 
aggira attorno al problema di prolungare questo lavoro gratuito prolungando 
la giornata di lavoro o sviluppando la produttività cioè con una maggiore 
tensione della forza-lavoro, ecc.; che dunque il sistema del lavoro salariato 
è un sistema di schiavitù, e di una schiavitù che diventa sempre più dura nella 
misura in cui si sviluppano le forze produttive sociali del lavoro, tanto se 
l'operaio è pagato meglio, quanto se è pagato peggio. 
https://www.marxists.org/italiano/marx-engels/1875/gotha/index.htm 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

21 

ostacolo allo sviluppo delle forze produttive, che preclude la 
possibilità del soddisfacimento dei bisogni e delle necessità 
dell’umanità.  

La teoria economica di Marx ed Engels nega il riformismo e la 
possibilità della conciliazione pacifica delle classi antagoniste e 
alza la bandiera della lotta di classe, della rivoluzione, della 
dittatura del proletariato, del socialismo e del comunismo.  

 

Nella lotta contro le varie teorie rivoluzionarie socialiste e 
comuniste utopiste e contro quelle anarchiche Marx ed Engels 
hanno sviluppato anche una teoria scientifica della lotta di classe 
(socialismo scientifico). Questa teoria indica i compiti 
rivoluzionari del proletariato e definisce le forme 
dell’organizzazione conformi a tale compito, in primo luogo il 
partito comunista. La più grande conquista del socialismo 
scientifico è stata la teoria elaborata da Marx secondo cui la 
violenza rivoluzionaria avrebbe dovuto portare all’instaurazione 
della dittatura del proletariato come forma di Stato 
corrispondente alla transizione tra capitalismo e comunismo e 
come la forma più elevata possibile di democrazia per il 
proletariato e le masse popolari.  

 

 

 

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

22 

Nel suo fondamentale scritto Tre fonti e tre parti integranti del 
marxismo9, Lenin espone magistralmente in forma sintetica il 
contenuto del marxismo rappresentato dal materialismo 
dialettico, dalla teoria economica marxista e dal socialismo 
scientifico. Successivamente i revisionisti e gli opportunisti, che 
cercavano di appropriarsi strumentalmente del marxismo per 
combatterlo in modo più efficace, hanno sempre presentato in 
modo deforme il contenuto e i caratteri fondamentali del primo 
stadio dell’ideologia comunista.  

Marx ed Engels non avrebbero potuto condurre queste immani 
lotte in campo ideologico e teorico senza avere a cuore ed 
identificarsi pienamente con la condizione, gli interessi e la lotta 
del proletariato e delle masse oppresse e sfruttate e senza 
partecipare attivamente alla lotta di classe per guidarla sul piano 
ideologico, politico ed organizzativo nel modo più adeguato ed 
effettivamente rivoluzionario.  

 

L’atto di nascita del marxismo è rappresentato dal testo di Marx 
ed Engels: Il Manifesto del Partito Comunista (1848). In 
quest’opera viene fondata scientificamente la teoria della lotta di 
classe e viene evidenziato come la lotta di classe sia la base per 

 
9 https://www.marxists.org/italiano/lenin/1913/3/font-mar.htm 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

23 

la comprensione e per lo sviluppo della storia dell’umanità. 
Marx ed Engels concepirono questo testo epico come una guida 
per lo sviluppo della rivoluzione proletaria e per la costruzione 
di un partito politico rivoluzionario del proletariato. Questa 
storica battaglia per la costruzione del Partito Comunista 
anticipava di pochi anni la fondazione della Prima 
Internazionale.  

Dalla sua stesura ad oggi, il Manifesto del Partito Comunista di 
Marx ed Engels ha rappresentato il primo testo base della 
formazione ideologica ed intellettuale dei proletari e dei membri 
avanzati delle masse popolari, dei giovani ribelli e dei militanti 
comunisti.  

 

Il marxismo non aveva ancora un’effettiva egemonia nel 
movimento rivoluzionario internazionale, ma ciò nonostante 
Marx ed Engels furono i promotori di un evento storico prima 
mai visto, quello della costruzione di un partito internazionale 
per lo sviluppo e la guida della lotta di classe del proletariato 
nella direzione della rivoluzione proletaria su scala mondiale.  

Le tendenze rivoluzionarie opportuniste e piccolo-borghesi, in 
particolare quelle anarchiche, sabotarono la costruzione del 
partito internazionale della rivoluzione proletaria, che 
interpretavano come una forma burocratica ed autoritaria, e 
cercarono in tutti i modi di distruggere l’immagine di Marx, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

24 

conducendo una guerra sporca e mettendo in atto trame 
frazioniste di ogni genere.  

Marx ed Engels sciolsero formalmente la Prima Internazionale 
nel 1876, ma di fatto già nel 1872 l’Internazionale aveva cessato 
la sua attività. Non era più possibile continuare a tenerla in piedi 
senza dare spazio e risalto alle tendenze riformiste, opportuniste 
ed anarchiche presenti al suo interno e ormai caratterizzate da 
logiche egemoniste e parassitarie. D’altronde la Prima 
Internazionale aveva realizzato il suo compito storico. Aveva 
sancito teoricamente e politicamente il carattere 
internazionalista della lotta del proletariato rivoluzionario e 
soprattutto posto le basi per lo sviluppo della tendenza del 
socialismo scientifico, del marxismo e, quindi, per la formazione 
dei primi partiti marxisti su scala internazionale. 

 

La Prima Internazionale ha rappresentato la forma politica che 
ha condotto a termine l’affermazione del marxismo nel 
movimento rivoluzionario di allora. Questa esperienza di portata 
storica ha favorito la sconfitta delle posizioni opportuniste e la 
diffusione e l’applicazione del materialismo storico e dialettico 
e del socialismo scientifico. In questo modo sono sorte le 
condizioni soggettive per la creazione di partiti marxisti 
rivoluzionari in tutta una serie di paesi del mondo. Dovendo 
lottare non solo contro la borghesia, ma anche contro l’influente 
aristocrazia reazionaria proveniente dal feudalismo, questi 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

25 

partiti assunsero la definizione, allora completamente nuova, di 
“social-democratici”, ad indicare la necessaria unificazione tra i 
compiti socialisti e quelli del completamento della rivoluzione 
democratico-borghese. La formazione dei partiti marxisti ha 
comportato per Marx ed Engels nuovi compiti di direzione 
complessiva del movimento operaio e rivoluzionario 
internazionale. In particolare si trattava di lottare contro 
l’influenza di concezioni piccolo-borghesi e reazionarie di tipo 
semi-anarchico e “socialista-nazionale”, come nel caso di 
Lassalle. Il testo di Marx, Critica al Programma di Gotha 
(1875)10, reso pubblico da Engels nel 1891 nella rivista teorica 
del Partito social-democratico tedesco, ha rappresentato un 
momento centrale di questa battaglia ed ancora oggi risulta 
decisivo per una chiara comprensione dei principi base del 
programma massimo della rivoluzione proletaria. Il 14 marzo 
1883 moriva Karl Marx, fondatore dell’ideologia scientifica del 
comunismo. Con la sua morte i compiti teorici e politici relativi 
alla difesa, allo sviluppo e all’affermazione del marxismo, 
ricaddero sulle spalle di Friedrich Engels. Sotto la sua direzione 
i partiti marxisti diedero vita nel 1889 alla Seconda 
Internazionale. Sei anni dopo, il 5 agosto 1895, moriva Engels, 
Maestro del Proletariato Internazionale dopo la morte di Marx. 

 

 

 

 
10 https://www.marxists.org/italiano/marx-engels/1875/gotha/index.htm 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

26 

Nel 1871 il proletariato parigino aveva dato l’assalto al cielo con 
la rivoluzione e l’instaurazione di un governo rivoluzionario. Il 
1871 ha segnato la storia mondiale ed aperto l’epoca delle 
rivoluzioni proletarie e, con l’instaurazione della democrazia 
rivoluzionaria per la classe operaia e le masse popolari, quella 
della lotta per l’instaurazione della dittatura del proletariato. Di 
quest’esperienza, nel suo testo La guerra civile in Francia, Marx 
ha fornito un bilancio ed una sintesi guida per le future 
rivoluzioni del proletariato. In particolare Marx ha evidenziato 
come la Comune di Parigi avesse dimostrato praticamente: 1) la 
necessità di condurre la rivoluzione applicando 
sistematicamente la violenza proletaria per schiacciare la 
resistenza e la contro-offensiva della borghesia e delle classi 
reazionarie; 2) la validità universale della teoria della Dittatura 
del Proletariato come forma di Stato corrispondente alla fase 
socialista della transizione dal capitalismo al comunismo. 

Nella sua opera La guerra civile in Francia Marx ha evidenziato 
come tra il campo del proletariato e delle masse popolari da un 
lato e quello della borghesia dall’altro non sia possibile alcuna 
conciliazione che non si risolva in modo disastroso per le stesse 
masse popolari, e come le classi reazionarie non arretrino di 
fronte ad alcun crimine nella loro lotta contro la rivoluzione 
proletaria.  

In quest’opera Marx ha scritto: “La civiltà e la giustizia 
dell'ordine borghese si mostrano nella loro luce sinistra ogni 
volta che gli schiavi e gli sfruttati di quest'ordine insorgono 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

27 

contro i loro padroni. Allora questa civiltà e questa giustizia si 
svelano come nude barbarie e vendetta ex lege. Ogni nuova crisi 
nella lotta di classe tra gli accaparratori della ricchezza e i 
produttori di essa mette in luce più chiaramente questo fatto. 
Persino le atrocità dei borghesi nel giugno 1848 scompaiono 
davanti all'infamia indicibile del 1871. L'eroico spirito di 
sacrificio col quale la popolazione di Parigi - uomini, donne e 
bambini - combatté per otto giorni dopo l'entrata dei versiliesi, 
rispecchia la grandezza della sua causa, quanto le azioni 
diaboliche della soldatesca rispecchiano lo spirito innato di 
quella civiltà di cui essa è la vendicatrice mercenaria. Gloriosa 
civiltà invero, il cui problema vitale consiste nel trovare il modo 
di far sparire i cadaveri da lei ammucchiati, dopo che la 
battaglia è terminata! Per trovare un parallelo alla condotta di 
Thiers e dei suoi segugi, bisogna risalire fino ai tempi di Silla e 
dei due triunvirati di Roma. Gli stessi eccidi in massa a sangue 
freddo; la stessa noncuranza nel massacro di fronte all'età e al 
sesso; lo stesso sistema di torturare i prigionieri; le stesse 
prescrizioni, ma ora di una classe intera; la stessa caccia 
selvaggia ai capi nascosti, per non lasciarne sfuggire nemmeno 
uno; le stesse denunce di nemici politici e privati; la stessa 
indifferenza per il massacro di persone assolutamente estranee 
al conflitto. La sola differenza è che i romani non avevano 
mitragliatrici per ammazzare in massa i prigionieri, e non 
avevano "la legge nelle loro mani", né sulle labbra il grido di 
"civiltà"”. 

Marx conclude il suo testo con il seguente epico e preveggente 
inno alla Comune di Parigi: “Parigi operaia, con la sua 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

28 

Comune, sarà celebrata in eterno, come l'araldo glorioso di una 
nuova società. I suoi martiri hanno per urna il grande cuore 
della classe operaia. I suoi sterminatori, la storia li ha già 
inchiodati a quella gogna eterna dalla quale non riusciranno a 
riscattarli tutte le preghiere dei loro preti”.  

 
 

Il leninismo è il secondo stadio di sviluppo dell’ideologia 
comunista. Alcune teorie di Marx e di Engels avevano raggiunto 
la loro forma più completa e sviluppata. Tali teorie sono state 
riprese integralmente nel leninismo. Altre teorie di Marx e di 
Engels che erano solo embrionali sono state da esso sviluppate. 
Infine il leninismo ha prodotto una serie di nuove teorie di valore 
universale.  
 

 

Intorno al 1880 il marxismo iniziò a diffondersi in Russia. 
Rilevante fu il ruolo svolto da Georgij Plechanov (approdato 
però dopo circa vent’anni al revisionismo ed al menscevismo) 
per l’affermazione della teoria e della filosofia marxista nel 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

29 

movimento rivoluzionario russo. Questo lavoro non era però 
ancora sufficientemente legato alla realtà della Russia e 
dell’impero russo. È stato principalmente Lenin che, dopo una 
decina di anni, ha portato avanti il compito della specificazione 
del marxismo rispetto a tale realtà. Questa immane battaglia ha 
rappresentato la chiave per la conquista e la trasformazione in 
senso marxista di vari intellettuali e di operai rivoluzionari vicini 
alle posizioni dei populisti e di una serie di circoli operai 
impegnati in precedenza nella lotta economica. Nel 1898, grazie 
a questa battaglia, si costituì il primo partito marxista russo 
aderente alla seconda internazionale, che assunse il nome di 
Partito Operaio Socialdemocratico Russo [POSDR]. Questa 
costituzione, per quanto rilevante, rimase un atto in parte 
formale a causa di una serie di arresti che ne decimarono il 
Comitato Centrale.  

 

Approfittando di questi eventi, una parte dei socialdemocratici 
russi iniziò a sostenere tesi economiciste riproponendo le 
posizioni del revisionista tedesco Eduard Bernstein. In sostanza 
questi socialdemocratici sostenevano che per abbattere lo 
zarismo bisognava sviluppare un grande movimento di riforme 
politiche e di lotte economiche e sociali. Alcuni di loro, che si 
collocavano alla sinistra dei gruppi marxisti economicisti, 
sostenevano che, sulla base dello sviluppo della lotta economica, 
tale lotta avrebbe assunto forme rivoluzionarie di tipo 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

30 

insurrezionale. Alcuni affermavano anche che il problema era 
quello dello sviluppo della lotta economica per l’instaurazione 
del socialismo. I marxisti economicisti revisionisti di destra o di 
“sinistra” sostenevano quindi la necessità di un programma 
immediato di rivendicazioni politiche, economiche e sociali, 
rimandando ad un futuro indefinito la questione della 
rivoluzione. In altri termini, negavano la necessità e la centralità 
del programma minimo rivoluzionario, quello della lotta politica 
per l’abbattimento dello zarismo. In questo modo negavano 
anche la necessità di un partito politico rivoluzionario del 
proletariato e quella di un movimento rivoluzionario guidato 
dalla coscienza di classe ossia dal marxismo.  

La lotta di Lenin contro l’economicismo ed il movimentismo si 
concluse con l’affermazione delle tesi marxiste nel congresso di 
Londra del 1903. In questo congresso si definì il nucleo del 
futuro partito comunista rappresentato dalla tendenza 
bolscevica. I bolscevichi subito dopo il congresso posero 
all’ordine del giorno l’elaborazione del piano strategico per 
l’insurrezione contro lo zarismo. Nella lotta contro 
l’economicismo ed il movimentismo e nel Terzo Congresso del 
POSDR, Lenin sviluppò la teoria marxista del partito, portando 
questa teoria ad un livello di organicità mai visto in precedenza. 
La teoria del partito leninista è stata il primo vero grande 
contributo universale apportato da Lenin al marxismo. Questa 
teoria ha unito indissolubilmente la lotta contro il revisionismo 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

31 

alla lotta per la specificazione della teoria rivoluzionaria; alla 
centralità della politica rivoluzionaria; alla teoria della coscienza 
di classe e della formazione del movimento rivoluzionario del 
proletariato; alla concezione del partito di quadri professionali; 
alla natura clandestina del partito; alla questione della nascita del 
partito come caratterizzata dalla centralità della definizione del 
piano per l’insurrezione.  

 

La rivoluzione del 1905 ha segnato la definitiva trasformazione 
del liberalismo borghese in tendenza contro-rivoluzionaria e ha 
portato a termine la decomposizione del menscevismo in quanto 
tendenza revisionista che si opponeva alla linea leninista della 
rivoluzione. Con il 1905 abbiamo un secondo passaggio relativo 
allo sviluppo del marxismo in leninismo e, insieme ad esso, la 
sostanziale rottura tra il bolscevismo e la seconda internazionale 
socialista schierata con i menscevichi. La rivoluzione del 1905 
non aveva assunto una forma come quella della rivoluzione 
francese, una forma cioè caratterizzata da un’unica grande 
battaglia insurrezionale. Viceversa, la rivoluzione del 1905 si era 
presentata nella forma di una guerra di guerriglia nei centri 
urbani, accompagnata dalle rivolte contadine nelle campagne. 
Con la sintesi di Lenin dell’esperienza della rivoluzione russa 
del 1905, l’introduzione a Le Lotte di Classe in Francia11 di 

 
11 https://www.marxists.org/italiano/marx-engels/1850/lottecf/introduzioneengels.htm 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

32 

Engels cessava definitivamente di svolgere la sua funzione di 
guida sul piano tattico dell’iniziativa del proletariato 
internazionale.  

Lenin, nel corso della rivoluzione del 1905, abbozzò una prima 
formulazione sistematica della questione della teoria militare 
della rivoluzione proletaria, fornendo, in stretto rapporto con 
essa, un ulteriore sviluppo della teoria del partito. Lenin delineò 
una teoria generale della rivoluzione universalmente valida e 
quindi valida anche per i paesi imperialisti europei. Secondo 
Lenin la rivoluzione, a partire dall’esperienza del 1905, sarebbe 
stata caratterizzata da una lunga fase di conflitti di carattere 
frontale, alternati allo sviluppo di fasi intermedie contraddistinte 
dalla guerra di guerriglia.  

Lenin indicò inoltre con precisione che la rivoluzione non 
avrebbe più seguito la strada della rivoluzione francese anche 
rispetto ad un’altra questione. La rivoluzione francese era stata 
caratterizzata dall’iniziativa offensiva di una ristretta minoranza 
rivoluzionaria, che aveva trascinato dietro di sé la grande 
maggioranza della popolazione. Per Lenin la rivoluzione 
avrebbe invece assunto i caratteri di una prolungata guerra civile 
tra due parti della popolazione. Questa teoria di Lenin ha trovato 
successivamente piena conferma.  

Nel corso della rivoluzione del 1905 Lenin delineò anche 
ulteriori caratteristiche del Partito rivoluzionario del proletariato 
guidato dall’ideologia comunista, sostenendo che tale partito 
doveva assumere le caratteristiche di un partito strutturato in 
funzione della guida del processo rivoluzionario. Queste teorie 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

33 

di Lenin della rivoluzione e del partito furono alla base del 
lavoro del partito bolscevico che, dopo la rivoluzione del 1905, 
concepì il processo rivoluzionario come un processo prolungato 
caratterizzato da uno sviluppo a “zig zag”. Sulla base delle 
strutture costruite prima e durante la rivoluzione del 1905 e nel 
corso del successivo sviluppo della rivoluzione e, in particolare, 
del lavoro per la trasformazione della I guerra mondiale 
imperialista in guerra civile, il Partito bolscevico sviluppò le sue 
forze armate e costruì l’esercito rosso. 

La teoria della rivoluzione di Lenin come prolungata fase di 
guerra civile e la sua teoria del Partito rivoluzionario e della 
costruzione dell’esercito rosso hanno rappresentato nuove teorie 
con le quali si è sviluppato il marxismo.    

 

La rivoluzione del 1905 aveva evidenziato la vitalità e la forza 
del movimento contadino. Lenin inquadrò magistralmente 
questo nuovo fenomeno nel Progetto di revisione del 
programma agrario del POSDR12, sviluppando la teoria della 
rendita di Marx attraverso la sua applicazione alla questione dei 
contadini13 e combattendo le relative posizioni riformiste dei 
menscevichi. Troviamo qui un ulteriore salto dal marxismo al 

 
12 https://www.marxists.org/archive/lenin/works/1906/revagpro/ 
13 È noto infatti che Marx, nella sua teoria della rendita, astrae in linea 
generale dall’esistenza dei contadini, limitando la trattazione ai proprietari 
fondiari, agli affittuari capitalisti e al proletariato agricolo. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

34 

leninismo relativo (come dice Gramsci) all’elaborazione 
organica della teoria dell’egemonia. Lenin, sviluppando a fondo 
la lotta contro il menscevismo e segnando una drastica rottura 
con la seconda internazionale, ha prodotto una nuova teoria della 
rivoluzione democratica, affermando che non era la borghesia 
che poteva dirigerla, ma che tale compito spettava invece al 
proletariato sulla base dell’iniziativa di un blocco rivoluzionario 
operaio-contadino. I bolscevichi opponevano al governo “anti-
zarista” proposto dai liberali il fronte rivoluzionario operaio-
contadino, sostenevano quindi la necessità di scindere il 
proletariato, i contadini e le masse popolari dai liberali. I 
menscevichi propugnavano invece un’alleanza frontista con i 
liberali, esagerando le contraddizioni che sussistevano tra 
liberalismo borghese e zarismo e negando il ruolo rivoluzionario 
dei contadini.  

Nel 1903 Lenin affermava che la questione della coscienza di 
classe si poneva nei termini della contraddizione irriducibile tra 
“ideologia borghese” e “ideologia proletaria”, dopo il 1905 
sottolineava che la questione della conduzione del processo 
rivoluzionario si poneva nei termini: “O egemonia borghese o 
egemonia proletaria!”  Si trattava di un nuovo grande passo in 
avanti rispetto allo stesso marxismo, relativo all’elaborazione, 
come sottolinea Gramsci, della teoria dell’egemonia del 
proletariato come base per la rivoluzione e per il nuovo Stato 
rivoluzionario. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

35 

I menscevichi riproponevano nell’epoca dell’imperialismo, 
quindi in condizioni del tutto diverse, il modello ottocentesco 
della lotta per la democrazia della seconda internazionale. 
Fondato sull’esperienza della rivoluzione francese, tale modello 
era relativo alla necessità di accentuare le contraddizioni con 
un’aristocrazia più o meno residuale al fine di mandare al potere 
le frazioni più radicali della borghesia. Questo sino a quando tale 
ruolo e questa possibilità non sarebbero spettate allo stesso 
proletariato. Come sottolineò Stalin14, per la prima volta nella 
storia Lenin impostò la questione del rapporto tra la rivoluzione 
democratica guidata dal proletariato e il programma massimo 
del socialismo come una questione relativa ad una rivoluzione 
ininterrotta. Non solo dunque Lenin elaborò una nuova teoria 
della rivoluzione proletaria fondata sulla questione 
dell’egemonia ma, in indissolubile legame con tale teoria, 
riformulò in modo rivoluzionario anche la questione del 
rapporto tra lotta rivoluzionaria per la democrazia e lotta per il 
socialismo. Con tale riformulazione la rivoluzione democratica 
cessava di essere parte del completamento della rivoluzione 
borghese e diventava invece parte integrante del processo 
relativo alla rivoluzione proletaria.  

Tale riformulazione, pur affermata da Lenin per la Russia e per 
l’impero zarista, assumeva un carattere universale. Valida 

 
14 STALIN, Opere, Vol.1, pag.15. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

36 

contemporaneamente, pur in forme particolari, oltre che per 
l’autocrazia zarista-imperialista russa, anche per i paesi coloniali 
e semi-coloniali, per le piccole nazioni oppresse 
dall’imperialismo e per gli stessi paesi liberali europei. In 
quest’ultimo tipo di paesi, la teoria di Lenin della rivoluzione 
ininterrotta apriva la strada ad un diverso ruolo e 
posizionamento del programma minimo democratico rispetto al 
carattere e al ruolo di tale programma nell’impostazione dei 
partiti della seconda internazionale all’inizio del Novecento, 
quando ancora erano dei partiti marxisti.  

Con Lenin il programma minimo, da questione relativa alle 
condizioni preparatorie della rivoluzione proletaria in ambito 
borghese, diviene parte organica della stessa questione dello 
sviluppo della rivoluzione proletaria. Questa nuova teoria del 
legame organico nell’imperialismo tra rivoluzione democratica 
e rivoluzione socialista ha assunto negli anni della I guerra 
mondiale imperialista un ruolo di fondamentale importanza 
nell’impostazione della stessa questione della trasformazione 
della guerra imperialista in guerra civile.   

 

Nel corso della I guerra mondiale Lenin affronta anche la lotta 
contro una nuova forma dell’economicismo. Lenin definisce tale 
forma come tipica di alcune deviazioni opportuniste, nel campo 
del marxismo, dell’epoca dell’imperialismo. Tale forma 
scindeva la lotta politica rivoluzionaria per la democrazia, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

37 

finendo per negarla e per svuotare la lotta per il socialismo, e 
correndo così il rischio di ridurla alla semplice propaganda 
rivoluzionaria. 

 

Dagli ultimi decenni dell’Ottocento ai primi anni del Novecento 
il sistema capitalistico subisce una profonda trasformazione 
mutandosi in un sistema imperialista e passando da una fase di 
maturità ad una fase di decadenza15. I teorici “marxisti” della 
seconda internazionale negavano che l’imperialismo 
rappresentasse la fase terminale del capitalismo e formulavano 
teorie apologete come quelle della possibilità di separare la 
politica imperialista dalla struttura economica dell’imperialismo 
o come quella del “super-imperialismo” ossia della fusione 
progressiva tra le potenze imperialiste. In sostanza negavano il 
nesso tra imperialismo, guerre imperialiste e rivoluzione 
mondiale e quindi disarmavano politicamente e 
organizzativamente il proletariato e le masse popolari di fronte 
al militarismo interno ed esterno.  

 
15 L’imperialismo fase suprema del capitalismo https:// 
www.marxists.org/italiano/lenin/lenin-opere/lenin_opere _22.pdf [il testo in 
questione inizia a pagina 186 del volume n.22 delle opere complete]. Per 
approfondire lo studio di questo testo si veda anche il volume n.39 delle opere 
di Lenin Quaderni sull’imperialismo. Si può utilmente confrontare il testo di 
Lenin con i seguenti testi dei revisionisti John Hobson e Rudolf Hilferding 
rispettivamente L'imperialismo (1902) e Il Capitale finanziario (1909). 
Entrambi i testi sono stati ampiamente usati criticamente da Lenin per 
l’elaborazione della sua opera. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

38 

Spettò a Lenin il compito di sviluppare il marxismo anche dal 
punto di vista delle sue leggi economiche di fondo e quindi di 
evidenziare come il capitalismo dovesse necessariamente 
trasformarsi in imperialismo, in guerre reazionarie ed in guerre 
rivoluzionarie di vario tipo. Il suo testo del 1916 L’imperialismo, 
fase suprema del capitalismo diede una base scientifica rigorosa 
per la lotta contro il pacifismo reazionario, l’opportunismo e il 
revisionismo e per la costruzione di un’internazionale comunista 
basata sull’assunzione della parola d’ordine della 
trasformazione della guerra imperialista in guerra civile. Il testo 
di Lenin diede così un’ulteriore base ideologica e politica per la 
Rivoluzione d’Ottobre e per la formazione dell’Internazionale 
Comunista.  

Successivamente Lenin sviluppò alcune tesi di fondo di questo 
testo, evidenziando come la trasformazione della libera 
concorrenza in monopolio avesse potato alla progressiva fusione 
dei monopoli privati e pubblici con la macchina statale. Questa 
trasformazione è stata sintetizzata da Lenin con la categoria del 
Capitalismo Monopolistico di Stato. Con tale affermazione, 
secondo Lenin, la democrazia borghese tipica della fase liberale 
ottocentesca si trasforma in senso oligarchico, creando ulteriori 
condizioni per la fusione tra la lotta rivoluzionaria per la 
democrazia e la lotta per il socialismo.  

 

 

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

39 

Nell’Ottobre del 1917 si realizza la prima vera rivoluzione 
proletaria dopo il tentativo embrionale rappresentato dall’assalto 
al cielo della Comune di Parigi del 1871. La Rivoluzione 
d’Ottobre è stata, nel complesso, espressione di un grande piano 
rivoluzionario che Lenin aveva iniziato a delineare già nel 1903 
con l’affermazione della tendenza bolscevica alla guida del 
partito.  

Senza la teoria del Partito, senza la teoria militare della 
rivoluzione proletaria che sostituiva tutte le precedenti 
concezioni della rivoluzione proletaria, senza la teoria 
dell’imperialismo, senza la sua direzione non ci sarebbe stata 
nessuna conquista dei Soviet -per una certa fase controllati dalle 
forze revisioniste ed opportuniste-, non ci sarebbe stato nessun 
esercito rosso pronto per l’insurrezione dell’Ottobre del 1917. Il 
libro I 10 giorni che sconvolsero il mondo16 di John Reed è una 
versione giornalistica e romanzata delle teorie spontaneiste, 
movimentiste, operaiste e trotskijste tutt’ora egemoni nella 
cosiddetta estrema sinistra. Si tratta di teorie che negano il 
leninismo e il suo ruolo guida nella costruzione del partito e nella 
conduzione del processo rivoluzionario.  

 

 
16https://scintillaonlus.weebly.com/uploads/1/0/0/8/10087804/john_reed_die
ci_giorni_che_sconvolsero_il_mondo.pdf 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

40 

Nell’estate del 1917 Lenin scrive Stato e Rivoluzione17, un testo 
decisivo sia perché illustra in modo sistematico ed organico la 
teoria marxista-leninista dello Stato, sia perché fornisce 
un’adeguata impostazione della questione della Dittatura del 
Proletariato e della transizione dal capitalismo al comunismo. 
Con la Rivoluzione d’Ottobre s’instaura la dittatura 
rivoluzionaria del proletariato fondata sul blocco operaio-
contadino.  

Lenin ha in questo modo sviluppato la teoria e la pratica della 
dittatura del proletariato e della fase iniziale della costruzione 
del socialismo. 

 

La costruzione del Partito Bolscevico e lo sviluppo del processo 
rivoluzionario aveva richiesto un ulteriore salto in avanti della 
filosofia del materialismo dialettico. A tale scopo Lenin scrisse 
Materialismo ed Empiriocriticismo, un testo fondamentale 
rivolto in sostanza alla lotta contro il neopositivismo/empirismo-
logico, e i Quaderni Filosofici, essenzialmente basati su estratti 
e commenti delle opere di Hegel. Materialismo ed 
Empiriocriticismo18 ha colpito le fondamenta ideologiche della 

 
17 https://www.marxists.org/italiano/lenin/1917/stat-riv/index.htm 
18 https://www.marxists.org/italiano/lenin/lenin-opere/lenin_opere_14.pdf 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

41 

tendenza opportunista che si stava sviluppando dentro il partito 
bolscevico, evidenziando come la filosofia sia uno dei principali 
terreni della lotta contro l’opportunismo ed il revisionismo. 
Lenin evidenziò che senza la lotta per l’affermazione del 
materialismo dialettico non è possibile costruire il Partito 
comunista rivoluzionario del proletariato.    

Nei Quaderni Filosofici19 evidenziò l’importanza della legge 
dell’identità degli opposti e sottolineò che il lato principale è 
quello della rottura dell’equilibrio, dello sviluppo attraverso salti 
qualitativi. Lenin, rispetto alla questione della dialettica, 
sottolineò l’unità tra logica, teoria della conoscenza e metodo e 
su tale base affermò che tutto poteva venire ricondotto alla 
questione della logica. Su questa base Lenin sostenne che, in 
ultima analisi, i marxisti della seconda internazionale non 
avevano capito realmente Marx.  

 

Il lavoro di Lenin su Hegel ha svolto un ruolo importante nello 
sviluppo del leninismo e nella lotta per affermare la concezione 
rivoluzionaria del movimento e dello sviluppo contro il 
gradualismo della seconda internazionale.   

La lotta di Lenin contro il gradualismo e l’evoluzionismo, e 
contro il tipo di materialismo predominante nella seconda 

 
19 https://www.marxists.org/italiano/lenin/lenin-opere/lenin_opere_38.pdf 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

42 

internazionale, ha svolto un ruolo fondamentale nella battaglia 
dei bolscevichi per la costruzione della Terza Internazionale.  

Negli anni della I guerra mondiale imperialista Lenin, sulla base 
della lotta contro la filosofia dell’evoluzionismo graduale, ha 
imposto la lotta per la scissione dei partiti della seconda 
internazionale e per la formazione di una Nuova Internazionale, 
la Terza Internazionale Comunista.  

 

Nel marzo del 1919 si teneva a Mosca il Primo Congresso 
dell’Internazionale Comunista. L’anno successivo si svolgerà il 
II Congresso durante il quale verranno fissati ed affermati i 21 
punti di ammissione, un testo fondamentale di riferimento 
ancora attuale per i comunisti rivoluzionari. Nel luglio del 1921 
si tenne il III Congresso che diede avvio al lungo cammino della 
bolscevizzazione dei partiti comunisti nella lotta contro le 
tendenze comuniste anti-leniniste degenerate successivamente 
in senso opportunista, revisionista e contro-rivoluzionario. Nel 
III Congresso fu formulata per la prima volta la teoria del fronte 
come una delle forme della lotta per la disgregazione delle forze 
socialdemocratiche ed opportuniste ancora caratterizzate da un 
certo seguito tra la classe operaia e le masse popolari.  

 

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

43 

Con Lenin la Terza Internazionale formulò anche la teoria della 
rivoluzione proletaria mondiale come unione tra le rivoluzioni 
socialiste e le rivoluzioni anticoloniali e di liberazione 
nazionale. Nel 1922 nasceva l’URSS, espressione della battaglia 
di Lenin e del partito bolscevico per la fusione della lotta 
rivoluzionaria per l’autodeterminazione, la democrazia e la lotta 
per il socialismo. 

 

Nello stesso partito bolscevico erano presenti correnti 
profondamente anti-leniniste. Dopo la morte di Lenin il partito 
comunista bolscevico dell’URSS era guidato da tre massimi 
dirigenti. Solo uno di loro, Stalin, era leninista. Dopo la morte 
del grande Lenin, le tendenze opportuniste erano presenti anche 
“nell'Internazionale Comunista, che fino al suo V Congresso era 
sotto la presidenza di Zinoviev, con il loro relativo predominio 
al suo interno e in gran parte dei partiti del Movimento 
Comunista Internazionale. La XIV Conferenza del PC(b) 
dell'URSS, nell'aprile 1925, condannò le tesi di Trotsky 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

44 

sull'impossibilità di costruire il socialismo in un solo paese. Il 
XIV Congresso del PC(b) dell'URSS, nel dicembre 1925, 
sconfisse la nuova "opposizione" guidata da Zinoviev e 
Kamenev. Il plenum allargato del Comitato esecutivo 
dell'Internazionale Comunista (CEIC), da marzo ad aprile 
1925, approvò le tesi per la ‘bolscevizzazione dei partiti 
comunisti dell’Internazionale comunista’, una battaglia che 
innalzò il livello ideologico, politico e organizzativo dei partiti 
comunisti in tutto il mondo. In questo plenum si definisce che 
l'Internazionale è guidata dal M-L, perché “il leninismo è il 
marxismo dell'epoca del capitale monopolista, delle guerre 
imperialiste e della rivoluzione proletaria”20. 

Testi come Troskijsmo o leninismo (1924), Principi del 
leninismo (1924), Questioni del leninismo (1926), Storia del 
PC(B) dell’URSS (1938) e vari altri segnano la battaglia 
condotta da Stalin per l’affermazione del Leninismo come 
seconda tappa del marxismo e per la costruzione di partiti 
comunisti bolscevizzati basati sul leninismo. Solo la conclusione 
vittoriosa di questa battaglia ha rappresentato l’effettiva 
affermazione del leninismo come secondo stadio del marxismo 
e teoria guida della Terza Internazionale e della Rivoluzione 
Proletaria Mondiale. Il leninismo, comprensivo dei Contributi 

 
20 Sventolare la bandiera rossa dell’Internazionale Comunista e del suo VII 
congresso. Problemi di bilancio del VII Congresso e dell’Internazionale 
Comunista (Documento del Partito Comunista del Brasile (Frazione Rossa)  
https://nuovaegemonia.com/2023/01/05/sventolare-la-bandiera-rossa-
dellinternazionale-comunista-e-del-suo-vii-congresso/ 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

45 

Universali del Compagno Stalin, ha quindi assunto la 
denominazione di Marxismo-Leninismo. 
 

Stalin ha applicato la linea di Lenin nella lotta contro 
l’opportunismo di destra e quello di falsa sinistra. Il Compagno 
Stalin ha combattuto queste deviazioni affermando: "quelli della 
‘sinistra’ (deviazionisti di ‘sinistra’) sono quelli della destra che 
mascherano la loro posizione di destra con frasi di sinistra"… 
"Non si deve dimenticare che le destre e le ‘ultra sinistre’ sono 
veramente gemelle, che entrambe, di conseguenza, prendono 
una posizione opportunistica, la differenza tra loro è che mentre 
le destre non nascondono sempre il loro opportunismo, le 
sinistre invariabilmente camuffano il loro opportunismo con 
frasi ‘Rivoluzionarie’". [Giuseppe Stalin, La lotta contro le 
deviazioni di destra e di "ultrasinistra" 1926]. 
 

Verso la fine degli anni Venti le tendenze anti-leniniste 
rappresentate dal trotskijsmo, dal consigliarismo, dal 
bordighismo, dall’operaismo (per es. la cosiddetta “Opposizione 
operaia” della Kollontaj”), dalle posizioni di Bukharin, ecc. si 
erano trasformate o si stavano trasformando in senso 
apertamente reazionario. La loro affermazione avrebbe 
rappresentato la fine dell’Internazionale Comunista, del 
socialismo e dell’URSS. La lotta a fondo condotta da Stalin 
contro il revisionismo ha creato le condizioni necessarie per 
poter avanzare sulla strada del socialismo, combattere i 
successivi tentativi di restaurazione del capitalismo ed affermare 
la linea rossa del VII Congresso dell’Internazionale Comunista 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

46 

per la lotta contro il fascismo e per lo sviluppo della rivoluzione 
proletaria mondiale. 

 

Il presidente Mao ha riassunto i contributi fondamentali del 
compagno Stalin nel modo seguente: "Guidati da Stalin, il 
PCUS e il popolo sovietico perseverarono nella linea 
dell'industrializzazione socialista e della collettivizzazione 
dell'agricoltura del paese e raggiunsero grandi successi nella 
trasformazione dell'edificazione socialista…Guidati da Stalin, il 
PCUS e il popolo e l'esercito sovietici hanno combattuto 
battaglie ardue e hanno ottenuto la grande vittoria nella guerra 
antifascista. Nella lotta contro l'opportunismo di ogni genere, 
contro i nemici del leninismo, i troskisti, i seguaci di Zinoviev e 
di Bukharin e gli altri agenti della borghesia, Stalin difese e 
sviluppò il M-L. Con le sue opere teoriche, la letteratura 
immortale del M-L, Stalin diede un contributo impagabile al 
movimento comunista internazionale. Guidati da Stalin, il 
PCUS e il governo sovietico attuarono una politica estera che, 
nel suo insieme, corrispondeva all'internazionalismo proletario, 
e prestarono grande aiuto alle lotte rivoluzionarie dei popoli dei 
vari paesi, compresa quella del popolo cinese. Stalin fu 
protagonista del corso dello sviluppo della storia, conducendo 
la lotta rivoluzionaria; è stato un nemico inconciliabile 
dell'imperialismo e di tutti i reazionari. La figura di Stalin è 
indissolubilmente legata alle lotte del grande PCUS e del 
grande popolo sovietico, ed è inseparabile dalle lotte 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

47 

rivoluzionarie dei popoli del mondo intero". (PCC, Sul problema 
di Stalin, 1963) 
 
 

 

Il Partito Comunista del Brasile – Frazione Rossa afferma: “Il 
VII Congresso rappresentò una conclusione di tutta una lunga 
lotta tra due linee all'interno del Partito Comunista (b) 
dell'URSS e del Comitato Esecutivo dell'Internazionale 
Comunista. Ci vollero più di 17 anni per risolverla. È al VII 
Congresso dell'Internazionale Comunista che le posizioni 
opportuniste difese da Trotsky-Zinoviev-Kamenev-Bukharin 
furono definitivamente sconfitte e fu istituito per la prima volta 
un Comitato Esecutivo sotto la direzione del compagno 
Stalin”21.  
 

 

In questo congresso è stata affermata la fondamentale tesi del 
fascismo come espressione del Capitale Finanziario. Questa tesi 
riprendeva e sviluppava la concezione di Lenin sulla 
decomposizione reazionaria, in senso oligarchico, della 
democrazia borghese liberale.  
 

Il VII Congresso ha liquidato le posizioni della socialdemocrazia 
di sinistra, del trotskijsmo e del bordighismo, che convergevano 

 
21 Sventolare la bandiera rossa dell’Internazionale Comunista e del suo VII 
congresso. Problemi di bilancio del VII Congresso e dell’Internazionale 
Comunista (citato) 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

48 

sostanzialmente nella tesi del fascismo come regime 
bonapartista. Sulla base di un’interpretazione astorica e 
dogmatica di alcuni passaggi di un testo di Marx relativo alle 
Lotte di Classe in Francia, queste posizioni sostenevano che il 
fascismo era un regime reazionario dei ceti medi che, sulla base 
di un’organizzazione politico-militare di massa, erano riusciti a 
impadronirsi dello Stato. Tale presunto regime si sarebbe così 
opposto contemporaneamente alla borghesia industriale e al 
proletariato, disciplinando la prima sotto il suo “tallone di ferro” 
ed imponendosi con la forza e la repressione sul secondo.  
 

Questa teoria del bonapartismo era caratterizzata da due versioni 
apparentemente opposte. Nella prima, per così dire opportunista 
di “sinistra”, larghi strati delle masse popolari, come per es. i 
contadini, venivano considerati reazionari e quindi base del 
fascismo22. Ovviamente questa concezione si traduceva nel 
rigetto della categoria dell’egemonia e nell’opposizione alla 
formazione di un blocco popolare democratico rivoluzionario di 
classe diretto dal proletariato.  
 

Nella seconda versione, per così dire opportunista di “destra”, 
l’ascesa del fascismo veniva vista come espressione della rivolta 
delle masse popolari contro i vecchi partiti e le vecchie 
istituzioni borghesi. Una rivolta con cui diventava necessario 

 
22 Queste concezioni sono diffuse tutt’ora tra le forze operaiste (legate 
all’esperienza ed alle posizioni della vecchia autonomia operaia) bordighiste 
ed alcune tendenze trotskijste. Per es., si tratta di posizioni che leggevano i 
movimenti reazionari No Vax come espressione degli interessi di strati 
piccolo borghesi anche popolari rappresentati da taxisti, piccoli ristoratori, 
piccolo commercio ecc. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

49 

“rapportarsi” per riuscire, almeno in parte, a dirigerla e a 
trasformarla in senso “rivoluzionario”23. In entrambi i casi la 
teoria del fascismo come bonapartismo si traduceva nella 
sottovalutazione del fascismo ed in una linea che spalancava le 
porte, in una forma o nell’altra, allo sviluppo della sua influenza 
ed iniziativa, disarmando politicamente ed organizzativamente 
il proletariato e contrapponendosi alla battaglia della Terza 
Internazionale per la costruzione del fronte rivoluzionario 
popolare basato sull’egemonia del proletariato. 
 

Il VII Congresso ha sviluppato la teoria di Lenin della politica 
di fronte come arma per la lotta contro la socialdemocrazia e 
l’opportunismo: “La politica del Fronte Unico attuata nel VII 
Congresso dell'Internazionale Comunista rappresentò il 
culmine della lotta tra le due linee avviata da Lenin nel Terzo 
Congresso dell'Internazionale contro le posizioni opportuniste 
mascherate da posizioni di sinistra, posizioni piccolo-borghesi, 

 
23 Queste concezioni sono diffuse tra le forze populiste di sinistra che a volte 
si combinano con altri settori trotskijsti o con forze pseudo marxiste-leniniste 
con posizioni come quelle del Partito Comunista e del FGC ai tempi della 
direzione di Rizzo (basta ricordare le loro prese di posizione al tempo del 
movimento dei forconi)  o, oggi,  i CARC-nPCI (si veda la loro teoria della 
necessità di intervenire nella base della Lega o nei movimenti come i no vax 
per contrapporre alla mobilitazione reazionaria delle masse una mobilitazione 
rivoluzionaria). Assimilabile a questo tipo d’interpretazione risulta anche il 
revisionismo-trotskijsmo di Togliatti con la sua teoria del fascismo come 
regime reazionario di massa, rappresentativo quindi anche di vari strati 
popolari, i suoi appelli alle “camice nere” e, successivamente -dopo l’ordine 
del giorno Grandi del 24 luglio 1943 che rimetteva formalmente i poteri nelle 
mani del Re-, la sua collaborazione con i fascisti riciclati nel fronte diretto 
dalla monarchia e dagli anglo-americani. Questo sino all’amnistia promossa 
da Togliatti nel 1946 per le forze fasciste.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

50 

che negavano la necessità della preparazione dei partiti 
comunisti e il ruolo delle masse nella rivoluzione”… “Il VII 
Congresso dell'Internazionale Comunista è stato il primo 
Congresso che, sconfiggendo le linee opportuniste di destra e di 
"sinistra", è arrivato ad affrontare in modo complessivo il 
problema del Fronte Unico. In esso si presentano e vengono 
affrontati problemi strategici e tattici della rivoluzione mondiale 
che sono stati sviluppati completamente solo dalla Rivoluzione 
in Cina e dal maoismo”24 “È solo con la realizzazione del VII 
Congresso nel 1935, con la sconfitta delle posizioni trotskiste, 
zinovieviane e bukhariniane, che il MCI assumerà e applicherà 
risolutamente la necessità di costruire il Fronte Unico e stabilire 
le linee fondamentali di una strategia e tattica della rivoluzione 
proletaria. Su questa base il Movimento Comunista 
Internazionale ha potuto aprire una nuova tappa nel suo 
sviluppo, quella dell'esistenza di partiti comunisti fondati su 
un’influenza di massa, sviluppando guerre di guerriglia e 
costruendo un fronte unico come strumenti per realizzare la 
rivoluzione, secondo quanto è stato applicato in decine di paesi 
durante la resistenza al fascismo, il trionfo della Grande Guerra 
Patriottica e la vittoria dell'URSS, culminando con il trionfo 
della Grande Rivoluzione Cinese”25. 

 
24 Sventolare la bandiera rossa dell’Internazionale Comunista e del suo VII 
congresso. Problemi di bilancio del VII Congresso e dell’Internazionale 
Comunista (citato). 
25 Sventolare la bandiera rossa dell’Internazionale Comunista e del suo VII 
congresso. Problemi di bilancio del VII Congresso e dell’Internazionale 
Comunista (citato). 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

51 

La teoria militare della rivoluzione proletaria come periodo 
prolungato di guerra civile tra due parti della popolazione trovò, 
in forma storica particolare, una rilevante conferma nella 
rivoluzione d’Ottobre, che rappresentò l’inizio di una fase, 
durata alcuni anni, di guerra rivoluzionaria contro la 
controrivoluzione interna e i tentativi esterni dell’imperialismo 
internazionale miranti a sconfiggere la stessa rivoluzione. Nel 
corso di questa guerra rivoluzionaria divenne evidente la 
necessità di uno sviluppo della teoria militare della rivoluzione 
proletaria.   

La stessa esperienza della I guerra mondiale aveva evidenziato, 
sul piano generale, la necessità di una teoria militare che 
comprendesse, oltre alla strategia, alla tattica e al 
combattimento, anche un ulteriore livello intermedio tra la 
strategia e la tattica. Se le esperienze militari dell’Ottocento 
concepivano la strategia militare come incentrata su alcune 
grandi battaglie offensive decisive, lo sviluppo 
dell’imperialismo, il coinvolgimento di tutta la popolazione 
nella guerra e la relativa formazione di grandi eserciti sostenuti 
dalle varie economie nazionali avevano posto all’ordine del 
giorno il problema delle guerre prolungate, con relativa 
necessità di operazioni combinate complesse di rilevanza 
strategica, atte a preparare gli scontri decisivi. Nella guerra 
rivoluzionaria sviluppatasi con la Rivoluzione d’Ottobre iniziò 
a delinearsi la lotta tra diverse impostazioni relative, in generale, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

52 

alla questione dei caratteri della teoria militare della rivoluzione 
proletaria e, in particolare, rispetto a quella che andava 
emergendo come “arte operazionale”, ossia come quel livello 
della teoria che tematizza lo sviluppo e il coordinamento tra 
operazioni complesse di rilevanza strategica nell’ambito di una 
guerra prolungata. 
 

 

Questa lotta era strettamente legata alla questione dello scontro 
tra marxismo-leninismo ed opportunismo e revisionismo, in 
primo luogo rappresentato dal trotskijsmo. Mentre quest’ultimo 
sosteneva che la teoria militare della rivoluzione proletaria e 
dello Stato socialista doveva essere semplicemente 
un’espressione dell’applicazione degli sviluppi più avanzati 
della teoria corrente della guerra tra gli Stati, le posizioni 
marxiste-leniniste affermavano che il proletariato doveva 
elaborare una propria teoria rivoluzionaria della guerra. Questa 
contraddizione era legata anche al problema del ruolo degli 
esperti militari provenienti dalla borghesia e dallo zarismo, che 
avevano deciso di passare al campo della rivoluzione e del 
socialismo. Mentre nel primo caso si puntava tutto sulla 
necessità di porre questi esperti in una posizione di comando e 
di direzione nella conduzione delle attività belliche, nel secondo 
si sottolineava all’opposto l’importanza che il proletariato 
generasse dei propri esperti militari. 
 

Rispetto alla questione dell’arte operazionale lo scontro, che si 
delineava sin dal problema del bilancio delle operazioni 
dell’armata rossa nella guerra rivoluzionaria del 1919-1921 
contro l’offensiva reazionaria della Polonia, riguardava 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

53 

l’impostazione delle operazioni di rilevanza strategica. I teorici 
dell’arte operazionale che lavoravano sotto l’influenza delle 
posizioni trotskijste sottovalutavano la necessità di combinare le 
operazioni offensive con un’adeguata preparazione e con un 
adeguato supporto militare, politico, logistico ed economico.  
Era evidente il nesso di questa concezione dell’arte operazionale 
con un approccio legato alla teoria trotskijsta della rivoluzione 
permanente come estensione del socialismo su scala 
internazionale attraverso ripetute guerre offensive. In forma 
apparentemente paradossale, tutto questo si collegava anche con 
una teoria della guerra, che riprendeva pienamente le tesi 
dominanti negli Stati Maggiori dei paesi imperialisti, circa la 
semplice necessità della combinazione tra offensiva e difensiva. 
In questo modo si negava che il proletariato non può mai 
condurre una guerra difensiva senza finire per cadere nella 
passività e finire per essere sconfitto.  
 

Teorie come quelle di Svechin, che teorizzava nel suo saggio 
‘Strategy’ l’uso della “guerra limitata”, rappresentano l’altra 
faccia dell’opportunismo rispetto alle teorie semi-trotskijste di 
Tuchacevskij, che miravano in modo soggettivista a determinare 
rapidi e “decisivi” sfondamenti del fronte avversario. La 
sconfitta definitiva, ad opera della direzione marxista-leninista 
del Compagno Stalin, delle influenze di queste impostazioni nel 
corso degli anni Trenta, aprì la strada alla formulazione di una 
teoria militare adeguata alla lotta contro il fascismo e 
l’imperialismo.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

54 

Questa teoria è legata in particolare ad una giusta concezione 
della questione della difensiva strategica e del rapporto tra 
difensiva strategica ed offensiva strategica, che può venire 
sintetizzato nel modo seguente: lo sviluppo della difensiva 
strategica è la prima fase della guerra rivoluzionaria contro il 
fascismo e l’imperialismo, la base per lo sviluppo dell’offensiva 
strategica.  
 

Senza una teoria militare corretta l’URSS non sarebbe stata in 
grado di condurre una guerra prolungata brillantemente 
vittoriosa contro il nazi-fascismo. Il Presidente Gonzalo 
afferma: “In quella guerra c'era un piano sinistro: …il sogno 
nero che avevano era quello di spazzare via l'URSS dalla faccia 
della terra. Il futile sogno di vetro si è schiantato contro il potere 
della dittatura del proletariato, con la direzione del partito e del 
compagno Stalin, del proletariato russo, del popolo russo. 
Pagine eroiche, compagni! Stalingrado... Anche lì si è visto ben 
chiaramente lo sporco, subdolo gioco degli alleati imperialisti... 
che cercavano che la Germania fascista sconfiggesse l'URSS... 
Che cosa poteva fare la Russia di fronte a un simile assalto? 
Applicare la difensiva strategica e questo è quello che è stato 
fatto ... insieme a questo fare terra bruciata, per non lasciare 
loro nulla, se non la nuda terra” (Presidente Gonzalo, Primo 
Congresso; sottolineatura a c.d.r.). 
 
 

L’influenza di teorie militari opportuniste della rivoluzione 
proletaria e della conduzione della guerra ad opera di un paese 
socialista contribuì a generare, nel contesto storico relativo alla 
fase immediatamente successiva della Rivoluzione d’Ottobre, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

55 

una serie di esperienze insurrezionali prive di effettive 
prospettive. Il tutto avveniva a causa dell’assenza o 
dell’insufficienza di partiti comunisti bolscevizzati e della 
diffusione delle tendenze socialdemocratiche di sinistra e di 
quelle “comuniste” anti-leniniste.  
 

La guerra civile in Spagna, iniziata dopo il 1936, con l’ulteriore 
eroica guerra di guerriglia condotta dal Partito Comunista, 
interrottasi dopo la II guerra mondiale solo a causa del 
predominio del revisionismo, diede un rilevante impulso alla 
definizione della teoria militare del proletariato in rapporto alla 
questione della costruzione del fronte e dell’esercito popolare.   
 

Nel complesso, nella lotta contro le teorie opportuniste, il 
bilancio dell’esperienza rivoluzionaria del proletariato consenti 
lo sviluppo della teoria militare del proletariato e della sua 
applicazione vittoriosa non solo per quanto attiene la conduzione 
della guerra ad opera del primo Stato socialista, ma anche per 
quanto riguarda la stessa concezione della rivoluzione proletaria 
riguardo ai paesi non ancora socialisti.  

Il VII Congresso diretto da Stalin e Dimitrov ha posto le basi per 
lo sviluppo della strategia politica e militare della rivoluzione 
proletaria nella lotta contro il fascismo, l’imperialismo e la 
guerra reazionaria, stabilendo la necessità che sulla base del 
partito si costruisse il fronte popolare ad egemonia proletaria e 
si procedesse realizzando l’armamento delle masse. Si trattava 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

56 

delle questioni, tematizzate e risolte successivamente da Mao, 
dei tre strumenti della rivoluzione (Partito, Fronte 
Rivoluzionario, Esercito Popolare) e della teoria della guerra 
popolare. Quest’impostazione, sebbene ancora presente in forma 
embrionale e parziale, è stata applicata vittoriosamente nelle 
guerre di liberazione contro il nazifascismo e nella costruzione 
delle democrazie popolari nel quadro del processo 
rivoluzionario ininterrotto. 

 
 

Riportiamo dal citato testo del PCB(FR): “Ancora una volta 
sottolineiamo che il Presidente Gonzalo ha proposto ‘di fare il 
bilancio dell'Internazionale Comunista, specialmente del suo 
VII Congresso, connesso alla guerra mondiale e al ruolo del 
compagno Stalin’”.  
 

Come si deve intendere quest’affermazione del Presidente 
Gonzalo? Evidentemente nel senso che il bilancio dell’operato 
di Stalin deve risultare incentrato sui suoi apporti e contributi di 
carattere universale al Movimento Comunista Internazionale ed 
al marxismo-leninismo, tra i quali risplende il nesso tra la 
sconfitta del nazifascismo e lo sviluppo della rivoluzione 
proletaria mondiale. 
 

Il Presidente Gonzalo ha ancora sostenuto: "La Seconda Guerra 
Mondiale è un fatto di grande rilevanza nella storia del mondo, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

57 

iniziata formalmente nel 1939 e conclusasi nel 1945…È una 
guerra mondiale in cui da una parte c'è la rapina imperialista, 
la disputa per l'egemonia mondiale intrapresa dalla Germania 
con Hitler; ma d'altra parte è la difesa del socialismo e dello 
sviluppo della rivoluzione, sì, è ben chiaro ed è giusto affermare 
che la guerra condotta allora dall'URSS fu una grande guerra 
patriottica... fu una giusta guerra di difesa, una grande guerra 
patriottica e di sviluppo della rivoluzione mondiale perché oltre 
a quella gloriosa difesa eroica costata all'URSS 20 milioni di 
uomini, abbiamo una lotta antimperialista che si è svolta nelle 
nazioni oppresse principalmente in Cina (...) È la grande guerra 
di resistenza di nazioni oppresse, come la Cina, come la Corea, 
come la Birmania, come l'Indonesia, le Filippine, ecc., dove 
proprio gli imperialisti sono fuggiti come ratti e sono stati i 
popoli di quelle nazioni a prendere le armi; quelli che hanno 
avuto la fortuna di avere un Partito Comunista hanno trionfato 
e potuto avanzare e quelli che non l’avevano, almeno si sono 
salvati liberandosi dalla dipendenza coloniale, come per 
esempio l'Indonesia, che a seguito di quella guerra non è stata 
più una colonia dell'Olanda. In quella guerra c'era un piano 
sinistro: la crociata contro l'URSS, ... (parola che esprime) 
chiaramente il loro animo reazionario e che così fu presentata 
da Hitler stesso come una crociata anti-bolscevica, perché il 
sogno nero che avevano era quello di spazzare via l'URSS dalla 
faccia della terra. Il futile sogno di vetro si è schiantato contro 
il potere della dittatura del proletariato, con la direzione del 
partito e del Compagno Stalin, del proletariato russo, del popolo 
russo. Pagine eroiche, compagni! Stalingrado... Anche lì si è 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

58 

visto ben chiaramente lo sporco, subdolo gioco degli alleati 
imperialisti... che cercavano che la Germania fascista 
sconfiggesse l'URSS... Che cosa poteva fare la Russia di fronte 
a un simile assalto? Applicare la difensiva strategica e questo è 
quello che è stato fatto ... Compagni, era in gioco la dittatura 
del proletariato, era in gioco la rivoluzione …Tutto quel fatto 
grandioso della II Guerra Mondiale ha scosso il mondo e 
segnato gli uomini e ha dato grandi risultati; non da tutte le 
parti per esempio, in Francia e in Italia, i revisionisti si sono 
lasciati strappare il trionfo, i frutti della vittoria di una 
guerriglia condotta da centinaia di migliaia di uomini, 300 mila 
uomini, forgiati in quell'eroica resistenza della classe e dei 
popoli europei di cui bisogna tener conto. La II guerra mondiale 
è dunque un fatto di grande importanza. Il prestigio dell'URSS 
era molto alto sulla terra, basta vedere i giornali 
dell'epoca...così non si può accusare il Compagno Stalin, ecco 
perché il partito dice che bisogna vedere la II guerra mondiale". 
(Presidente Gonzalo, Primo Congresso, citato nel testo del 
PCR(FR): “Sventolare la bandiera rossa dell’Internazionale 

Comunista e del suo VII congresso. Problemi di bilancio del VII 
Congresso e dell’Internazionale Comunista”). 
 

 

Il PCB(FR) sintetizza in questo modo gli esiti della vittoria 
dell’Armata Rossa e dell’avanzata del MCI: “Dopo la 
conclusione della grande guerra patriottica il campo 
imperialista si ritrovò profondamente indebolito, tre importanti 
potenze imperialiste, Germania, Giappone e Italia furono 
sconfitte. Altre potenze come la Francia e l'Inghilterra furono 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

59 

parzialmente indebolite. Invece il proletariato internazionale e i 
popoli oppressi di tutto il mondo si rafforzarono enormemente. 
Il campo socialista, abbracciando le democrazie popolari, si 
espanse e fu promosso un potente movimento di liberazione 
nazionale”. Sventoliamo la bandiera rossa…(citato)

Il maoismo è il terzo stadio di sviluppo del marxismo. 
Comprende al suo interno il marxismo e il leninismo 
comprensivo degli apporti di Stalin, ossia il marxismo-
leninismo. Il maoismo è il prodotto più elevato e completo della 
teoria e dell’esperienza rivoluzionaria del proletariato 
internazionale e del MCI.   

 

Il PCB(FR) afferma: “La concezione del Fronte Unico, basata 
sul marxismo-leninismo e sugli apporti del Compagno Stalin, si 
è potuta sviluppare ed affermare in Cina attraverso fasi 
successive di lotta contro le due linee deviazioniste di "sinistra" 
e di destra, tramite la realizzazione di grandi campagne di 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

60 

rettifica, fino al grandioso VII Congresso del PCC, tenutosi nel 
1945. Negli anni della II guerra civile rivoluzionaria in Cina, il 
PCC ha commesso tre deviazioni di "sinistra" che sono state 
corrette solo nella Conferenza di Tsunyi, gennaio 1935, e nei 
dieci anni successivi fino alla realizzazione del suo glorioso VII 
Congresso nel 1945. Queste deviazioni sono state in qualche 
misura legate alla lotta tra due linee nell'Internazionale 
Comunista. La vittoria della sinistra nel Partito Comunista 
Cinese nel 1935 è direttamente legata al trionfo della sinistra 
nell'Internazionale Comunista sotto la direzione del compagno 
Stalin” … “La Riunione di Tsuny (gennaio 1935), in cui trionfò 
la direzione del Presidente Mao, rappresentò il superamento di 
due deviazioni opportunistiche di "sinistra", che si 
manifestavano nell'atteggiamento di chiudere le porte al 
processo di formazione del Fronte Unico contro gli aggressori 
giapponesi. Ha espresso una precisa comprensione del Fronte 
Unico come applicazione in Cina del Fronte antifascista 
mondiale, che è stato discusso nel Comintern e che sarebbe stato 

sancito dal VII Congresso dell'Internazionale Comunista”… 
“L'Internazionale Comunista, attraverso la sua Segreteria 
Esecutiva, diretta personalmente dal compagno Dimitrov, svolse 
un ruolo importante nella realizzazione del Fronte Unico 
Antigiapponese. Quando avvenne l'incidente di Sian, nel 
dicembre 1936, il compagno Dimitrov giocò un ruolo importante 
nella corretta risoluzione del conflitto. Il Segretariato 
dell'Internazionale Comunista stese un telegramma a sostegno 
della posizione del Presidente Mao, contro la posizione di Wang 
Ming, che fu accusato dal compagno Stalin di avere delle 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

61 

posizioni da agente provocatore” (Sventoliamo la bandiera 
rossa…citato). 
 

 
 

Nel corso della grande rivoluzione cinese il maoismo ha 
elaborato ed affermato la sintesi più organica dell’intera 
esperienza della Terza Internazionale e di quella del MCI negli 
anni immediatamente successivi al suo scioglimento. Solo il 
maoismo ha continuato e sviluppato la linea del marxismo, del 
leninismo e dei contributi di valore universale di Stalin. 
Separarsi dal maoismo significa inevitabilmente cadere in 
questa o quella tendenza revisionista ed opportunista di destra o 
di falsa sinistra. Non è quindi possibile essere effettivamente 
marxisti e comunisti senza assumere e porre al centro in primo 
luogo il maoismo. Oggi la principale fonte ideologica su scala 
internazionale della diffusione del revisionismo e 
dell’opportunismo è il rigetto della centralità del maoismo.  
 

Il Presidente Mao ha sistematizzato magistralmente i tre 
strumenti fondamentali della rivoluzione e la loro necessaria 
connessione, sviluppando la teoria marxista-leninista del partito, 
del fronte e dell’esercito popolare: "L'esperienza di questi 
diciotto anni ci dice che il fronte unico e la lotta armata sono le 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

62 

due armi fondamentali per sconfiggere il nemico. Il Fronte 
Unico serve a portare avanti la lotta armata. E il Partito è 
l'eroico combattente che usa queste due armi per assaltare e 
distruggere le posizioni del nemico. Tale è l'interconnessione tra 
Partito, fronte unico e lotta armata." In occasione 
dell'apparizione di Il comunista,1939; Sventoliamo la bandiera 
rossa…(citato). 
 

Riguardo alla teoria del fronte Mao ha evidenziato la necessità 
dello sviluppo dell’iniziativa indipendente del partito 1) per la 
formazione e l’espansione del Fronte; 2) per la disgregazione 
dell’influenza delle forze inconseguenti, opportuniste o 
reazionarie del Fronte su settori delle masse popolari, attraverso 
l’organizzazione e la mobilitazione delle masse nella guerra 
rivoluzionaria sulle direttrici e sul programma del Fronte; 3) per 
lo sviluppo dell’iniziativa del Partito Comunista al  di fuori della 
stessa politica di fronte in funzione della preparazione dei 
successivi passaggi della lotta rivoluzionaria, nel quadro dello 
sviluppo della rivoluzione ininterrotta sino al socialismo. 
Riguardo alla questione dell’esercito il Presidente Mao ha 
evidenziato che il Partito Comunista deve dirigere l’esercito 
popolare e deve condurre l’esercito popolare sulla base della sua 
linea politica, in accordo con una corretta teoria militare. 
Riguardo al Partito, il Presidente Mao ha sottolineato come i 
quadri dirigenti del partito devono essere anche quadri dirigenti 
del fronte rivoluzionario e dell’esercito popolare. Il Partito 
Comunista secondo Mao deve essere il centro del tutto. 
 
 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

63 

 
 
 
 

Il maoismo ha sviluppato organicamente la teoria militare del 
proletariato. Già le teorie esposte da Lenin nella rivoluzione del 
1905 e la sintesi della Rivoluzione d’Ottobre durata nel 
complesso circa cinque anni, che aveva portato a teorizzare le 
operazioni di rilevanza strategica come livello intermedio tra 
tattica e strategia, andavano nella direzione del superamento 
delle esperienze della rivoluzione francese e delle insurrezioni 
tipiche dell’Ottocento. Con lo sviluppo dell’imperialismo e la 
relativa trasformazione dei rapporti di classe, il problema delle 
rivoluzioni proletarie diventa infatti una questione legata ad una 
guerra civile relativamente prolungata tra due parti della 
popolazione.  
 

L’imperialismo aveva anche determinato lo sviluppo del 
capitalismo monopolistico di Stato, la trasformazione in senso 
oligarchico della vecchia democrazia borghese liberale, 
l’acutizzazione di tutte le contraddizioni su scala internazionale 
e l’espansione burocratico-militaresca delle macchine statali 
reazionarie, accompagnata dallo sviluppo di una “società civile” 
dedita all’esercizio reazionario dell’egemonia sulle masse 
popolari. Con la fine della I guerra mondiale, di fronte alla 
tendenza alla rivoluzione proletaria mondiale, la forma dello 
Stato imperialista si ristruttura evidenziando la tendenza di 
fondo, insita nel dominio del capitale finanziario, al 
corporativismo e al fascismo. L’acutizzarsi delle contraddizioni 
dell’imperialismo spingeva nella direzione della fusione della 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

64 

lotta per i diritti politici e sindacali e per la democrazia con la 
rivoluzione proletaria. Su questa base, di fronte all’avanzata 
della reazione e del fascismo, che cercava di salvare 
l’imperialismo dalla crisi e dalla tendenza alla rivoluzione, si 
delineava in modo sempre più preciso la linea della rivoluzione 
ininterrotta come strada che, legando l’egemonia del proletariato 
e dei suoi partiti comunisti marxisti-leninisti alle rivoluzioni 
anticoloniali ed antifeudali e alla lotta rivoluzionaria contro il 
fascismo e l’imperialismo, andava necessariamente nella 
direzione del socialismo.  
 

Sull’onda del VII Congresso dell’Internazionale Comunista, 
mentre nelle Europa Orientale, nei Balcani e nei paesi 
imperialisti soggetti al nazi-fascismo si delineava la strategia 
della rivoluzione democratico-popolare antifascista 
caratterizzata, per la prima volta nella Storia del MCI, dalla 
precisa assunzione della guerra partigiana come forma della lotta 
di rilevanza strategica, in Cina, sotto la direzione di Mao, si 
sviluppava organicamente la teoria e la pratica della Rivoluzione 
di Nuova Democrazia come tappa della rivoluzione proletaria in 
direzione del socialismo.  
 

È nella guerra rivoluzionaria su scala internazionale contro il 
capitalismo burocratico e contro il fascismo e l’imperialismo che 
la teoria e la pratica maoista della guerra popolare si sviluppa 
organicamente, portando la teoria militare del proletariato ad 
un’elaborazione complessivamente completa.  
 

Sorta nel contesto internazionale dell’imperialismo e della 
decomposizione generale delle vecchie forme statali liberali, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

65 

definita dalla concezione della rivoluzione ininterrotta relativa 
al legame strutturale tra rivoluzione  democratica e rivoluzione 
proletaria, emersa nel centro dello scontro mondiale contro il 
nazi-fascismo e l’imperialismo, e sviluppatasi sulla base delle 
teorie militari di Lenin e di Stalin, la teoria maoista della guerra 
popolare, nel suo organico nesso con la teoria del partito e del 
fronte rivoluzionario, rappresentava una risposta adeguata, nella 
crisi generale e terminale del sistema capitalistico, al tentativo 
del sistema imperialista di prolungare la propria sopravvivenza 
con l’offensiva contro i popoli oppressi, le guerre reazionarie, il 
corporativismo ed il fascismo.  
 

La teoria della guerra popolare è quindi un grande, decisivo ed 
imprescindibile apporto del maoismo all’ideologia comunista. 
Questo è dimostrato dal fatto che il revisionismo e 
l’opportunismo o si accaniscono visceralmente contro questa 
grande teoria proletaria o cercano di impossessarsene per 
stravolgerla, svuotarla e ridurla alle teorie erronee egemoni 
nell’ala rivoluzionaria dei gruppi e dei movimenti degli anni 
Settanta26.  

 
 

Il maoismo non ha rappresentato solo la sintesi più elevata 
dell’esperienza della Terza Internazionale e del MCI sino alla 

 
26 Da quelle castriste e fuochiste a quelle del movimentismo economicista 
dell’Autonomia Operaia, a quelle caratterizzate dal tatticismo politico e dal 
soggettivismo militarista affermatesi nelle BR, in particolare con la prima 
metà degli anni Settanta. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

66 

vittoria della Rivoluzione Cinese, ma ha anche elevato su tutti i 
piani il marxismo-leninismo ad uno stadio superiore. Questo è 
avvenuto attraverso ulteriori grandi passaggi successivi alla 
Rivoluzione Cinese.  
 

Il maoismo ha portato a fondo la lotta contro il revisionismo 
moderno27, che già durante la II guerra mondiale si era 
impadronito del PCI, del PCF e del PC USA e che, alla morte di 
Stalin, ha scatenato il colpo di Stato fascista che ha portato alla 
soppressione dell’URSS e del socialismo, sviluppando su scala 
internazionale il socialimperialismo, trasformando il primo 
Stato Socialista del mondo in uno Stato fascista ed in una 
prigione dei popoli dell’Europa Orientale. Sulla base di questa 
lotta, in tutto il mondo sono state poste solide basi per la 
successiva formazione di nuovi partiti comunisti marxisti-
leninisti-maoisti e per la successiva Grande Rivoluzione 
Culturale Proletaria iniziata nel 1966.  
 

Il maoismo ha sviluppato la teoria dell’affermazione del 
comunismo attraverso una serie di rivoluzioni culturali 
proletarie per combattere la nuova borghesia revisionista e i suoi 
tentativi di restaurazione del capitalismo. In questo modo il 

 
27 Bertani editore nel libro Il revisionismo ha pubblicato una serie di testi ed 
articoli relativi a questa grande battaglia. Alcuni di tali testi si possono 
ritrovare ai seguenti link: Le divergenze tra il compagno Togliatti e noi 
(Renmin Ribao, 31 dicembre 1962, https://www.associazionestalin.it/ 
divergenze_completo.pdf) 
Ancora sulle divergenze tra il compagno Togliatti e noi (https://www. 
Bibliotecamarxista.org/Mao/libro_19/anc_div_comp_togl2.pdf) 
Leninismo o socialimperialismo https://www.bibliotecamarxista.org 
/Mao/libro_24/lenin_o_socialimp.pdf 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

67 

maoismo ha sviluppato ulteriormente la teoria della rivoluzione 
proletaria, della dittatura del proletariato e della costruzione del 
socialismo.  
 

 

Il maoismo ha combattuto le teorie revisioniste che riducono la 
questione del capitalismo monopolistico di Stato alla forma 
pubblica dei grandi monopoli.  
 

Il maoismo ha evidenziato il nesso tra il capitalismo 
monopolistico di Stato e il fascismo, il social-fascismo e il 
revisionismo moderno e il socialimperialismo (come nell’ex-
URSS successiva al colpo di Stato anticomunista seguito alla 
morte di Stalin). 
 

Il maoismo ha evidenziato che il capitalismo monopolistico di 
Stato non può garantire la conciliazione delle contraddizioni di 
classe e di quelle inter-imperialistiche, ma ne rappresenta invece 
una forma di accentuazione. In questo senso il maoismo ha 
affermato, contro il revisionismo e l’opportunismo, che il 
capitalismo monopolistico di Stato è un lato ed un’espressione 
della crisi terminale dell’imperialismo28.  

 
28 Si veda la seguente citazione: “la sessione plenaria afferma che le 
clamorose vittorie della Grande Rivoluzione Culturale Proletaria hanno 
dimostrato ancora una volta il significato vasto e profondo della dottrina del 
compagno Mao Tse Tung sul proseguimento della rivoluzione sotto la 
dittatura del proletariato. Il pensiero di Mao Tse Tung [maoismo, nota 
nostra] è il marxismo-leninismo dell’epoca in cui l’imperialismo va incontro 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

68 

 

In generale il maoismo ha assunto e sviluppato la teoria della 
crisi generale del capitalismo formulata dalla Terza 
Internazionale nel corso dei primi anni Trenta29.  
 

Il maoismo ha sviluppato la teoria dell’imperialismo di Lenin 
con la formulazione della teoria del capitalismo burocratico 
come esito del dominio del sistema imperialista sui popoli 
oppressi. Il capitalismo burocratico è la forma di capitalismo 
monopolistico e di sviluppo industriale abortito che si realizza 
nei paesi assoggettati al dominio dell’imperialismo sulla base di 
un’economia arretrata, caratterizzata da una mancata reale 
rivoluzione agraria e dalla relativa permanenza e ristrutturazione 
di rapporti precapitalistici semi-feudali. L’oppressione 

 
alla disfatta totale e il socialismo avanza verso la vittoria in tutto il mondo”. 
(Comunicato della dodicesima sessione plenaria allargata dell’ottavo 
comitato centrale del Partito comunista cinese, ottobre 1968) 
 
29 Una teoria che dà particolare importanza alla dinamica della sproporzione 
tra le varie parti dell’economia mondiale e che si oppone alle teorie del crollo 
del capitalismo del consigliarismo oggettivista (rappresentato in particolare 
da Henryk Grossman con il suo Il crollo del capitalismo La legge 
dell'accumulazione e del crollo del sistema capitalista e dagli scritti di Paul 
Mattick), di una serie di correnti del bordighismo (rappresentate in Italia dal 
gruppo dirigente del Si Cobas-TIR), da certe correnti del trotskismo e dalle 
tesi antimarxiste della Crisi per sovraproduzione assoluta di capitale assunte 
dal nPCI e dai CARC). Sulla questione della teoria della crisi dei CARC-
nPCI si può vedere il paragrafo n.12 di Nuova Egemonia relativo al lavoro di 
critica al VI Congresso dei CARC, recuperabile al seguente link 
https://nuovaegemonia.com/wp-content/ uploads/ 2023/03/ critica_ 
documento _carc_vi_congresso.pdf 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

69 

dell’imperialismo ed il capitalismo burocratico richiedono una 
Rivoluzione di Nuova Democrazia.  
 

La teoria del capitalismo burocratico risulta d’importanza 
decisiva per la lotta su scala mondiale contro il revisionismo e 
l’opportunismo che, da un lato, sopravalutano la forza 
dell’imperialismo e, dall’atro, propongono per i paesi oppressi 
una rivoluzione direttamente socialista, diventando quindi 
portatori di concezioni movimentiste, economiciste, riformiste, 
elettoraliste, frontiste e fuochiste. 
 
 

Il maoismo ha affermato che la filosofia del materialismo 
dialettico è il fondamento della teoria rivoluzionaria e che quindi 
alla base di ogni questione teorica troviamo una questione 
filosofica direttamente connessa alla lotta tra materialismo 
dialettico e filosofia reazionaria.  

Il maoismo ha affermato che il centro della questione del 
materialismo dialettico è dato dalla legge dell’universalità della 
contraddizione e che quindi tutte le altre leggi della dialettica 
sono in realtà solo forme ed aspetti particolari di questa unica 
legge universale, generale e fondamentale.  
 

Il Partito Comunista del Brasile – CC afferma in un libro 
complessivo di eccezionale importanza per la distinzione tra 
maoismo e revisionismo: “La filosofia, come parte 
indispensabile della teoria rivoluzionaria, è stata definita in 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

70 

maniera più precisa in ciascuna tappa dello sviluppo 
dell'ideologia. Come prodotto di questo processo, nella terza 
tappa, il maoismo raggiunge una sintesi superiore, la più 
avanzata come contenuto rivoluzionario della dialettica 
materialistica. Nelle sue opere Sulla Pratica, Sulla 
Contraddizione (1937), Sulla giusta gestione delle 
contraddizioni in seno al popolo (1957) e Da dove vengono le 
idee giuste? (1963), così come nel corso del grande dibattito 
filosofico dentro il PCCh, che si è svolto tra il maggio 1964 e il 
maggio 1965, intorno al principio filosofico che tutto 
nell'universo è uno che si divide in due, il Presidente Mao, in 
mezzo all’acuta lotta di classe e alla lotta tra le due linee, ha 
impresso un grande salto allo sviluppo della filosofia marxista, 
sia alla sua formulazione che alla sua applicazione, così come 
alla sua capacità di far arrivare e diffondere questa filosofia 
rivoluzionaria tra le grandi masse. Il salto nella dialettica 
materialistica dato dal maoismo può essere sintetizzato in 
questo modo: tutti i processi della materia, cioè dell'universo 
(natura, società e pensiero), avvengono come sviluppo di 
un'unità tra due aspetti contraddittori, la lotta degli aspetti 
contrapposti attraversa tutti i processi dall'inizio alla fine o fino 
alla loro risoluzione” (La rivoluzione di Nuova Democrazia è la 

forza principale della Rivoluzione Proletaria Mondiale). 
 

La negazione di questo principio nel campo del materialismo 
dialettico porta all’eclettismo ossia al revisionismo. Questa 
forma di eclettismo filosofico è il fondamento in generale del 
revisionismo per quanto riguarda il piano del marxismo-



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

71 

leninismo-maoismo e quello della sua applicazione e 
specificazione.  
 

L’eclettismo consiste nell’assumere formalmente la legge 
dell’universalità della contraddizione per poi sostenere, contro 
questa stessa legge, concezioni gradualiste in nome, di volta in 
volta, del presunto primato della “trasformazione della quantità 
in qualità”, della “negazione della negazione” e della “necessità 
di considerare tutti gli aspetti di una determinata situazione”. 
 

L’eclettismo non pone quindi al centro la questione della lotta 
tra borghesia e proletariato, tra rivoluzione e reazione, tra 
marxismo-leninismo-maoismo e revisionismo, tra linea rossa e 
linea nera, ma la questione dei “vuoti”, dei “limiti”, degli 
“errori”, della “lenta trasformazione di una cosa in un’altra”, 
“degli aspetti positivi da un lato e negativi dall’altro”, di “quello 
che si può assumere e di quello che invece si deve rigettare”, di 
“quello che unisce e di quello che divide”.   
 

Il maoismo, a partire dalla legge universale e fondamentale 
dell’universalità della contraddizione, ha sviluppato il 
materialismo dialettico sotto il profilo della teoria della 
conoscenza, della logica, del rapporto tra concezioni filosofiche 
e classi sociali.  
 

Il maoismo ha quindi evidenziato come in ogni questione 
scientifica, teorica, politica, ideologica, organizzativa, militare, 
ecc. sia essenziale partire prima di tutto dall’individuazione e 
dalla comprensione della natura della contraddizione e 
considerare tutto sulla base di quest’ultima.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

72 

Il maoismo, nel corso della guerra popolare relativa alla 
rivoluzione cinese, della lotta contro il revisionismo moderno ed 
in particolare della grande rivoluzione culturale proletaria, ha 
sviluppato la questione dell’ideologia.   

Il maoismo afferma che tutte le concezioni hanno un’impronta 
ed un carattere di classe e che le contraddizioni di classe si 
riflettono nelle idee degli uomini.  

Le contraddizioni di classe si riflettono nel partito maoista, nelle 
sue organizzazioni di massa e nei quadri e nei militanti. Le 
contraddizioni, espressione delle classi antagonistiche, si 
riflettono nella lotta tra linea rossa e linea nera e tra rivoluzione 
e reazione. Le contraddizioni che riflettono le diverse 
componenti del popolo si risolvono invece con la lotta, la critica, 
l’autocritica e la trasformazione.    

Il partito e le organizzazioni del partito sono ambiti dove i quadri 
ed i membri delle masse popolari delle organizzazioni di massa 
si trasformano e si elevano ideologicamente in funzione della 
prassi rivoluzionaria attraverso processi relativi alla lotta tra le 
due linee e alla lotta-critica-trasformazione. 
 

Il maoismo attribuisce grande importanza alla trasformazione 
ideologica dei militanti e dei membri delle masse popolari e 
ritiene che la formazione e la lotta ideologica debba 
caratterizzare e attraversare tutti i piani della prassi e della vita 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

73 

collettiva ed individuale dei maoisti e dei settori di massa 
rivoluzionari.   
 

Il maoismo combatte quindi le tesi che tendono a scindere la 
prassi politica dalla formazione e dalla lotta ideologica e che 
affermano che esisterebbe una sfera pubblica relativa 
all’iniziativa politica e una sfera privata in cui i singoli militanti 
ed i membri delle masse popolari sarebbero liberi di professare 
e coltivare le proprie concezioni. Rispetto a quest’ultima 
questione il maoismo sostiene la necessità di un’unica 
concezione del mondo di riferimento per i militanti e per le 
masse rivoluzionarie, operante rispetto a tutti gli ambiti della 
prassi e della vita individuale e collettiva. Sul terreno 
dell’organizzazione e del rapporto con le masse, il maoismo 
combatte il burocratismo e gli stili di gestione delle 
contraddizioni incentrati su concezioni di tipo aziendalista-
manageriale.  
 

In generale il maoismo rigetta tutte le concezioni e le filosofie 
reazionarie che sostengono punti di vista feudali, capitalistici e 
imperialisti.  
 

Combatte contro l’ideologia fascista, nazionalista e razzista, 
contro il populismo di destra e di “sinistra” e contro la 
concezione radical-liberale post-moderna. Lotta contro il 
patriarcalismo, il maschilismo e contro le discriminazioni nei 
confronti delle comunità LGTBQ+.  Si contrappone al senso di 
superiorità, al paternalismo e all’aristocraticismo proprio degli 
intellettuali, dei professori, degli esperti e dei tecnici piccolo-
borghesi e borghesi, che costituiscono generalmente anche il 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

74 

ceto politico delle organizzazioni revisioniste ed opportuniste.  
Si oppone, per quanto riguarda la vita privata dei militanti e dei 
membri delle masse popolari, ad una cultura che privilegia le 
emozioni, le sensazioni e la forma estetica rispetto ad un 
adeguato contenuto democratico, progressivo, internazionalista 
e proletario. Lotta contro le concezioni borghesi che 
promuovono la scissione tra sentimenti e sessualità e che 
affermano una concezione della sessualità legata a logiche 
concorrenziali e di potere. Combatte nei quadri, nei militanti e 
nelle masse popolari il consumismo, lo spreco e il futile impiego 
delle entrate e delle risorse economiche. Opera contro le 
tendenze antisociali e quelle autodistruttive legate alle 
dipendenze da alcol e da sostanze stupefacenti. Condanna i 
comportamenti improntati al bullismo e ad altre pratiche di 
dominio e sopraffazione. Si oppone in generale ad aspirazioni di 
scalata sociale e ad identificazioni con modelli di vita propri del 
sottoproletariato e degli strati privilegiati della piccola borghesia 
intellettuale e della borghesia in genere.    
 

Il maoismo promuove su tutti i piani la formazione di una 
visione intellettuale, di una psicologia e di una personalità 
emotivamente stabili ed integrate, legate all’identificazione con 
gli interessi e le condizioni di vita del proletariato, delle masse 
popolari e dei popoli oppressi. Il maoismo promuove 
l’organizzazione collettiva come luogo di formazione dei quadri 
dirigenti e come centro dello sviluppo della lotta tra linea nera e 
linea rossa e della trasformazione delle contraddizioni in seno al 
popolo tramite processi di valorizzazione dei diversi apporti 
soggettivi, della critica e dell’autocritica. Afferma quindi che 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

75 

tutti i militanti e membri avanzati delle masse popolari devono 
aspirare e mirare a diventare quadri dirigenti. La lotta, la 
formazione ideologica e la trasformazione dei militanti e degli 
elementi avanzati delle masse devono avvenire nella vita 
collettiva e nella pratica rivoluzionaria in funzione degli 
interessi delle masse, della rivoluzione e di un radicale 
cambiamento della politica e dell’economia della società sulla 
strada del socialismo e del comunismo. Senza portare a fondo la 
lotta contro il revisionismo, l’opportunismo e la linea nera e 
senza promuovere una reale formazione ideologica marxista-
leninista-maoista non è possibile costruire il partito 
rivoluzionario del proletariato e intraprendere e condurre in 
modo vittorioso la guerra popolare. 

 

Partendo dalla preparazione e dal lancio della grande guerra 
popolare del Perù guidata dal marxismo-leninismo-maoismo-
Pensiero Gonzalo, il Presidente Gonzalo ha condotto una 
battaglia internazionale d’importanza storica contro il 
revisionismo e l’opportunismo per l’affermazione del maoismo 
come ideologia guida della rivoluzione proletaria mondiale.    
  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

76 

Il Pensiero Gonzalo è l’unità tra i contributi universali apportati 
alla battaglia per l’affermazione del maoismo come ideologia 
della rivoluzione proletaria mondiale e il Pensiero guida della 
rivoluzione proletaria peruviana. È quindi necessario assumere i 
contributi universali del suo Pensiero e studiare con attenzione 
le parti più specificamente relative al Pensiero guida della 
rivoluzione peruviane. In generale si tratta di sostenere ed 
affermare la formula “marxismo-leninismo-maoismo 
comprensivo dei contributi universali del Pensiero Gonzalo”. In 
questo senso risulta corretta ed adeguata la definizione 
“marxismo-leninismo-maoismo-soprattutto maoismo”.   
  

Il principale contributo universale del Presidente Gonzalo è stato 
quello di aver definito il maoismo rispetto alla lotta per 
l’affermazione del leninismo e per la bolscevizzazione dei Partiti 
Comunisti aderenti alla Terza Internazionale, andando così a 
svolgere un ruolo simile a quello del Grande Compagno Stalin. 
La storica battaglia per l’affermazione di questa definizione è 
stata condotta sul piano internazionale e ha portato, nel corso di 
vari decenni, alla formazione ed unificazione di varie forze 
maoiste nella Lega Comunista Internazionale.    
 

Questa storica battaglia ha attraversato, in una prima fase, 
l’esperienza del MRI (Movimento Rivoluzionario 
Internazionalista formatosi nel 1984) nella lotta contro le 
deviazioni revisioniste di Avakian e Prachanda e ha creato 
condizioni soggettive più sviluppate ed adeguate. In una fase 
successiva alla dissoluzione del MRI (causata dall’influenza di 
queste tendenze revisioniste), nel solco di questa battaglia, i 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

77 

maoisti hanno portato avanti la lotta contro la linea nera nel 
movimento marxista-leninista internazionale, rappresentata da 
posizioni opportuniste di falsa sinistra e di destra eredi di 
Avakian e Prachanda e caratterizzate sul piano filosofico 
dall’influenza del post-moderno.    
 

Il Presidente Gonzalo ha definito che:   
 

1)il marxismo-leninismo-maoismo è un’unità caratterizzata da 
tre stadi relativi allo sviluppo qualitativo del maoismo, tra di essi 
oggi è decisivo affermare il maoismo”;  
 

2)la legge della contraddizione è l’unica legge universale della 
dialettica materialista, che comprende tutte le altre questioni e 
gli altri aspetti della dialettica come forme, articolazioni o casi 
particolari;  
 

3)tutte le concezioni degli uomini hanno un’impronta di classe e 
quindi l’ideologia proletaria riguarda tutto e la lotta per 
l’affermazione di tale ideologia attraversa tutto e tutti i soggetti 
individuali e collettivi che si richiamano alla lotta di classe, alla 
rivoluzione ed al comunismo;  
 

4)le masse fanno la storia e quindi è necessario imparare dalle 
masse e porsi al loro servizio, combattere l’idealismo, il 
soggettivismo, l’aristocraticismo, il paternalismo, le 
impostazioni intellettualistiche, accademiche e culturaliste;  
 

5)la violenza rivoluzionaria delle masse è onnipotente, nel senso 
che è l’espressione più alta della lotta di classe e che 
l’imperialismo, la borghesia e le altre classi reazionarie sono 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

78 

inevitabilmente destinate a soccombere di fronte alla guerra 
rivoluzionaria delle masse;   
 

6)la rivoluzione è la tendenza principale nella crisi generale del 
sistema imperialista, che ha assunto un carattere terminale; la 
componente principale della rivoluzione proletaria mondiale è 
rappresentata dalla lotta dei popoli oppressi dall’imperialismo 
USA, Russo, Cinese e dei paesi europei; i popoli oppressi 
dall’imperialismo costituiscono la maggior parte dei paesi del 
mondo;   
 

7)la teoria militare del proletariato elaborata dal maoismo nel 
corso della rivoluzione cinese è l’espressione più elevata e la 
sintesi più organica e complessiva delle teorie militari del 
marxismo, del marxismo-leninismo e dell’esperienza 
rivoluzionaria della Terza Internazionale comprensiva della 
guerra contro il nazi-fascismo, delle guerre di liberazione 
nazionale antifasciste, e dell’affermazione delle democrazie 
popolari nell’Europa Orientale e nei Balcani. Tale teoria 
comprende: (a) la concezione della rivoluzione come un 
processo di lunga durata nel corso del quale si distrugge lo Stato 
reazionario e si afferma il nuovo Stato; il processo di costruzione 
del Nuovo Stato si traduce nella formazione delle basi rosse 
della rivoluzione; (b) la relazione necessaria tra partito, fronte ed 
esercito nel corso del processo rivoluzionario; partito-fronte-
esercito popolare hanno una sola direzione; il fronte è costituito 
dall’alleanza delle classi rivoluzionarie sotto l’egemonia del 
proletariato e si esprime nella formazione della struttura del 
Nuovo Stato; (c) la rivoluzione considerata nel suo insieme, dal 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

79 

suo inizio alla sua conclusione, è caratterizzata dall’offensiva, 
ma quest’offensiva in senso generale si distingue in tre fasi, di 
cui quella iniziale è rappresentata dalla difensiva strategica, 
quella centrale dall’equilibrio strategico e quella conclusiva 
dall’offensiva strategica; nella prima fase la difensiva strategica 
del proletariato si sviluppa nella lotta contro l’offensiva 
strategica avversaria, nell’ultima fase, successiva alla rottura 
dell’equilibrio delle forze in campo, l’offensiva strategica del 
proletariato si contrappone alla difensiva reazionaria; (d) la 
guerra partigiana ha un carattere strategico e si sviluppa nella 
prima fase attraverso la combinazione tra iniziativa molecolare 
di carattere guerrigliero ed operazioni molari di rilevanza 
strategica;  assume nelle fasi successive anche forme di guerra 
di posizione e in particolare di movimento.  
 

8)la teoria della guerra popolare ha validità universale, il rigetto 
di questo principio in questo o quel paese porta inevitabilmente 
all’opportunismo;  
 

9)nei paesi socialisti la costruzione del socialismo progredisce 
attraverso la lotta di classe e l’opposizione ai tentativi di 
restaurazione del capitalismo; per raggiungere il comunismo 
sono necessarie una serie di Rivoluzioni Culturali Proletarie e di 
guerre popolari;   
 

10)la maggior parte dei paesi del mondo è oppressa 
dall’imperialismo americano, russo, cinese e da quello dei 
principali paesi europei, in questi paesi si sviluppa una forma 
particolare di capitalismo, quello burocratico; “il capitalismo 
burocratico” è caratterizzato dalla fusione tra grandi monopoli 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

80 

pubblici e privati legati allo Stato e subordinati direttamente o 
indirettamente all’imperialismo, ma contraddistinti da una 
debole o quasi inesistente base capitalistico-industriale; questa 
forma di capitalismo caratterizza i paesi capitalisti arretrati che, 
a causa dell’oppressione dell’imperialismo, non hanno potuto 
portare a termine la rivoluzione borghese e la trasformazione dei 
rapporti agrari feudali in senso capitalistico.    
 
 

Il Presidente Gonzalo ha anche affrontato alcune questioni 
relative al maoismo affermando alcuni nuovi contributi di valore 
universale:  
 

1)il movimento comunista internazionale deve unificarsi su una 
base ideologica condivisa definita soprattutto dal maoismo; il 
maoismo è la guida della rivoluzione proletaria mondiale;  
 

2)il partito si forma sulla base della specificazione del 
marxismo-leninismo-maoismo nella realtà di ciascun paese; la 
specificazione del maoismo porta alla formazione del pensiero 
specifico che caratterizza la direzione del partito e che guida la 
rivoluzione in ciascun paese; quando il partito si è formato la sua 
effettiva costruzione avviene nel corso del processo 
rivoluzionario;   
 

3)la costruzione del partito, del fronte e dell’esercito popolare 
deve avvenire, a partire dal centro rappresentato dal partito, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

81 

tramite la progressiva incorporazione di settori sempre più vasti 
di massa; il partito comunista è militarizzato30 in quanto 
rappresenta un blocco politico-egemonico, guidato dal 
proletariato e fondato sull’alleanza tra le classi rivoluzionarie, 
caratterizzato da un’armatura basata sulla materializzazione e 
mobilizzazione della forza armata delle masse;   
 

4)il partito comunista militarizzato opera non solo nella 
rivoluzione proletaria, ma assume anche un ruolo centrale e 
decisivo nella lotta di classe nel socialismo e per respingere i 
tentativi di restaurazione del capitalismo attraverso rivoluzioni 
proletarie culturali e guerre popolari1[1];  
 

5)il capitalismo burocratico ed in genere il capitalismo 
monopolistico di Stato (che comprende i monopoli pubblici e 

 
30 La teoria del partito comunista militarizzato, sia per quanto attiene al 
processo rivoluzionario che per quello che riguarda la continuazione del 
socialismo, è quindi profondamente diversa e persino opposta alle teorie del 
“partito combattente” presenti nel movimento rivoluzionario degli anni 
Settanta. Infatti è fondata sul principio dell’incorporazione progressiva di 
settori sempre più vasti del proletariato e delle masse popolari che, 
tendenzialmente, nella costruzione  del socialismo, diventano “masse 
popolari armate” Viceversa le teorie del “partito combattente” degli anni 
Settanta escludevano a priori il principio dell’incorporamento delle masse 
popolari, proponendo l’iniziativa armata come strumento politico (la teoria 
del “fare politica con le armi”) per l’intervento nelle contraddizioni inter-
borghesi nell’ottica di un loro illusorio condizionamento, come ben 
evidenziato dall’affare Moro o, in forma diversa ma con logica analoga, dai 
casi relativi a Biagi, D’Antona, Tarantelli, ecc. Da cui l’adeguatezza della 
formula metaforica del “menscevismo armato” per indicare questo tipo di 
impostazione politicista, che rimanda all’uso che i menscevichi ritenevano di 
poter fare, dopo la rivoluzione del 1905, dei liberali contro-rivoluzionari, 
pensando di poter far leva sulle contraddizioni tra liberali e regime zarista per 
arrivare allo scatenamento della rivoluzione democratico-borghese.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

82 

privati legati allo Stato) tende al fascismo; il fascismo è 
caratterizzato dall’insussistenza, dallo svuotamento o dalla 
soppressione degli ordinamenti demo-liberali e dallo sviluppo 
ed affermazione di una gestione corporativa dello Stato e della 
società, non si caratterizza quindi necessariamente per 
l’esercizio di una violenza aperta e dispiegata31.   
  

 

 
 

Non è ancora possibile oggi stabilire se siano presenti nel 
Pensiero Gonzalo, che coniuga caratteri di valore universale e 
caratteri specifici della rivoluzione peruviana, ulteriori elementi 
di valore universale. Solo lo studio della rivoluzione peruviana 
e lo sviluppo della teoria e della pratica della rivoluzione 
proletaria su scala mondiale possono dare una risposta a questo 
problema.  
  
 

 
 

Data l’importanza internazionale dei contribuiti universali del 
Presidente Gonzalo e della sua storica battaglia per 

 
31 La categoria di uso corrente di Stato di Polizia rimanda ad un ingrediente 
essenziale del fascismo che, eventualmente, solo nella sua fase più critica, 
assume un volto apertamente terroristico e genocida (come ben evidenziato 
dal fascismo mussoliniano e dal nazismo).  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

83 

l’affermazione del maoismo come guida della rivoluzione 
proletaria mondiale, va assunto il valore del decennale lavoro 
della conferenza internazionale maoista unificata ed il suo esito 
relativo alla formazione della Lega Comunista Internazionale32 

 
32https://nuovaegemonia.com/2023/01/05/notizia-storica-sulla-riuscita-
della-conferenza-internzaionale-maoista-unificata-fondata-la-lega-
comunista-internazionale/  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

84 

Antonio Gramsci è nato il 22 gennaio del 1891 ad Ales in 
Sardegna ed è morto il 27 aprile del 1937 a Roma. La sua morte 
è stata causata dal regime fascista. Gramsci è morto per la lunga 
detenzione a cui è stato sottoposto e per l’assenza di cure 
adeguate alle sue sempre più pesanti condizioni di salute. Si è 
trattato di un lento assassinio, di un inaudito crimine compiuto 
contro il proletariato italiano e internazionale. Gramsci, di fatto 
il fondatore del PCd’I, è stato il più grande marxista-leninista 
italiano, un dirigente complessivo del proletariato, un quadro 
rivoluzionario di altissimo livello, che ha approntato un pensiero 
specifico, il “Pensiero di Gramsci”, per la rivoluzione proletaria 
nel nostro paese. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

85 

È necessario assumere il Pensiero di Gramsci, che va inteso 
come espressione della specificazione del marxismo-leninismo 
della Terza Internazionale nella realtà italiana. Con tale 
specificazione, Gramsci ha esposto contributi che consentono 
anche di considerare il suo Pensiero come un anello intermedio 
sulla via dello sviluppo del marxismo-leninismo in marxismo-
leninismo-maoismo. Il Pensiero di Gramsci non si limita dunque 
all’applicazione del marxismo-leninismo alla realtà italiana, ma 
rappresenta anche un Pensiero che contiene elementi che 
accennano al maoismo. Per quanto tali elementi siano relativi e 
parziali, la loro grande importanza è rappresentata dal fatto che 
contribuiscono a favorire la specificazione oggi necessaria del 
maoismo rispetto alla realtà italiana. In sintesi questo porta ad 
affermare la necessità della ricostruzione del Partito Comunista 
d’Italia tramite la ripresa del Cammino di Gramsci sulla base del 
Maoismo.  

Gramsci ebbe il pieno sostegno di Lenin all’epoca dell’Ordine 
Nuovo e della Terza Internazionale Comunista. Il PCd’I si era 
formalmente costituito nel 1921 sotto la direzione dei bordighisti 
come esito della scissione del PSI. Nel CC del PCd’I era 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

86 

presente solo Gramsci come rappresentante dell’Ordine Nuovo. 
Il bordighismo era espressione di una forma di meccanicismo, di 
massimalismo e di estremismo di “sinistra”, con vari temi e tesi 
di fondo molto simili a quelle trotskijste. In particolare si 
opponeva alla valorizzazione, nel corso della lotta di classe, dei 
contadini e degli altri settori di piccola borghesia sfruttata ed 
oppressa. Si contrapponeva alla linea di Gramsci del governo 
rivoluzionario operaio-contadino e al riconoscimento del ruolo 
decisivo svolto in Italia dalla Questione Meridionale e delle 
Isole.  
 

Durante il movimento, apprezzato dallo stesso Lenin, degli 
Arditi del Popolo, che organizzava forme di resistenza e di lotta 
armata contro le forze fasciste, i bordighisti condussero 
un’iniziativa di tipo settario e operarono per evitare il più 
possibile la partecipazione dei comunisti a tale movimento.  
 

La ferma opposizione di Gramsci al bordighismo ed al 
trotskijsmo, così come ad altre tendenze revisioniste ed 
opportuniste, l’enorme prestigio che riscuoteva tra gli operai ed 
i contadini rivoluzionari, insieme al forte e decisivo sostegno 
della Terza Internazionale, portarono con il Congresso di Lione 
del gennaio 1926 alla completa sconfitta della cricca 
bordighista. Nel VI Esecutivo Allargato della Terza 
Internazionale, nella seduta del 22 febbraio 1926, lo stesso 
Bordiga si scontrò con Stalin schierandosi apertamente con le 
posizioni di Trotskij. Si può quindi sostenere che l’atto di nascita 
del partito comunista d’Italia come partito effettivamente 
comunista e già, almeno tendenzialmente, bolscevizzato sia 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

87 

stato rappresentato dall’ascesa di Gramsci alla direzione del 
partito nell’agosto 1924.   
 

Nel novembre 1926, Gramsci venne fatto prigioniero dai 
criminali aguzzini fascisti che cercarono di assassinarlo 
lentamente, privandolo delle cure necessarie, sino a 
determinarne la morte nell’aprile del 1937. Nel PCd’I, 
successivamente all’arresto di Gramsci, iniziò ad emergere e ad 
affermarsi il gruppo dirigente di Togliatti.  
 

È ben noto che il previsto passaggio di Gramsci alla 
clandestinità, più volte deciso e pianificato, sia stato sempre 
ostacolato dall’insorgere di dubbie ed oscure problematiche 
organizzative33. Altrettanto noto è il fatto che il gruppo di 
Togliatti abbia operato per intralciare le trattative che erano in 
corso, con l’intervento dell’URSS, per realizzare uno scambio 
tra prigionieri di alto livello e arrivare alla liberazione e 
all’espatrio di Gramsci nell’URSS.   
 

Su tutto questo, lo stesso Gramsci solleva in forma cifrata dubbi 
e critiche, in particolare nei paragrafi del Quaderno n.4, dedicati 
al noto Canto Decimo dell’Inferno. Stalin e Dimitrov 
considereranno Togliatti e il suo gruppo dirigente come poco 
affidabile anche in conseguenza di precedenti comunicazioni 
fatte pervenire da Gramsci. Durante la prigionia era emersa la 
critica di Gramsci alle posizioni, che si possono definire semi-
trotskijste (contrapposizione all’assemblea rivoluzionaria 

 
33 Il gruppo opportunista di destra, liquidazionista del marxismo-leninismo-
maoismo, dei CARC-nPCI attribuisce vergognosamente tale arresto a dei 
presunti limiti ideologici delle concezioni dello stesso Gramsci. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

88 

costituente degli operai e dei contadini, negazione del ruolo dei 
contadini e della questione meridionale, teoria del fascismo 
come sistema reazionario di massa, ecc.) di Togliatti che, in 
sostanza, riguardavano la questione dell’analisi e della 
valutazione del fascismo e della strategia per la rivoluzione e 
l’avanzata verso il socialismo.  
 

Con lo sbarco degli alleati in Sicilia Togliatti ed il suo gruppo 
dirigente si convincono che non è possibile collegare la lotta per 
l’abbattimento del fascismo alla rivoluzione diretta dal 
proletariato. Con la svolta di Salerno il PCI di Togliatti diventa 
un partito organicamente revisionista, che dà un contributo 
decisivo alla pacificazione del processo rivoluzionario 
rappresentato dalla guerra partigiana antifascista, con 
conseguente affermazione di una falsa democrazia borghese34.  
 

La Costituzione viene contrabbandata dal PCI come una rottura 
storica, base di un nuovo Stato e punto di partenza della 
trasformazione complessiva della società e dell’economia 
italiana. In questo quadro è andata maturando l’operazione di 
Togliatti volta a revisionare il Pensiero di Gramsci, al fine di 
presentarlo come un ideologo e grande intellettuale che avrebbe 
preparato la svolta e la trasformazione revisionista del PCI.  
Quest’operazione, portata avanti da migliaia di intellettuali e 
quadri del PCI, è proseguita per vari decenni assumendo 
dimensioni internazionali.  
 

 
34 Sul tema si veda l’opuscolo di Nuova Egemonia I NIPOTINI 
HOXHAISTI DI TOGLIATTI https://nuovaegemonia.com/2024/12/04/i-
nipotini-hoxhaisti-di-togliatti/ 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

89 

Con la fine degli anni Quaranta e negli anni Cinquanta, in 
particolare dopo il XX Congresso del PCUS, che ha sancito la 
piena affermazione del revisionismo moderno e del 
socialimperialismo con relativa restaurazione capitalistica, una 
serie di intellettuali che, dopo aver fatto la gavetta nelle file 
fasciste, erano passati al PSI e al PCI, iniziarono ad attestarsi su 
posizioni critiche nei confronti di questi due partiti. Questi 
vecchi intellettuali gentiliani, insieme ad altri intellettuali 
revisionisti e socialdemocratici di sinistra spesso vicini al 
consigliarismo, al bordighismo e al trotskismo, andarono a 
formare la Nuova Sinistra da cui, verso la fine degli anni 
Cinquanta, iniziava ad emergere quella tendenza, rappresentata 
dall’operaismo, che più avrebbe egemonizzato i gruppi politici 
dei decenni successivi.  
 

Per quanto nella Nuova Sinistra e nelle file dell’operaismo 
Gramsci sia stato direttamente combattuto come un “crociano di 
sinistra”, non sono mancati approcci più sofisticati. In questo 
secondo caso il Pensiero di Gramsci è stato scisso e 
frammentato. Si è anche preteso di distinguere un presunto 
Gramsci operaista legato all’esperienza dei Consigli di fabbrica, 
dal “Gramsci intellettuale” legato, invece, ai Quaderni del 
Carcere.  Non sono però mancate posizioni che, a partire dalla 
sinistra della DC ed in particolare dal PSI, hanno cercato di 
appropriarsi dei temi dell’egemonia, della formazione, della 
guerra di posizione, della Riforma Morale ed Intellettuale, ecc. 
In linea generale si può anche rilevare che, almeno per quanto 
riguarda l’Italia, non ci sia stato, a varie riprese e nelle forme più 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

90 

disparate, partito politico di rilievo che non abbia cercato di 
appropriarsi di questo o quel contributo teorico di Gramsci.  
 

Anche sul piano internazionale la deformazione e lo 
stravolgimento del Pensiero di Gramsci non si sono affatto 
limitati alle forze del revisionismo moderno o direttamente eredi 
di tale revisionismo, ma si sono estesi a vari campi e settori 
dell’intellettualità cosiddetta “marxista”. Qui Gramsci è stato 
utilizzato e deformato, al servizio del riformismo e del 
movimentismo, da diverse tendenze che vanno dal cosiddetto 
“marxismo critico” sino al post-modernismo.  
 
 

I Quaderni del Carcere35 rappresentano una monumentale opera 
marxista-leninista, profondamente unitaria ed organica, in cui 

 
35 “I Quaderni del Carcere sono la sua opera principale. Si tratta di un lavoro 
monumentale. Gramsci ne parla nella lettera a Tania del 19 marzo 1927. 
Dice infatti, a proposito del suo piano di lavoro, che intende fare qualcosa 
“für ewig”, tradotto alla lettera “per sempre” ossia “per i posteri”. Gramsci 
pensava a un lavoro per “i posteri”, “per quelli che sarebbero venuti dopo 
di lui”. È importante tenere presente tutto questo, Gramsci voleva scrivere i 
Quaderni in funzione di un lavoro di prospettiva, di carattere strategico, 
quindi in qualche misura di grande importanza per lo sviluppo 
dell’organizzazione e della lotta rivoluzionaria del proletariato italiano. Si 
tratta della questione della costruzione del Partito Comunista. Più 
esattamente possiamo sostenere che Gramsci nei Quaderni ha lavorato alla 
questione della costruzione di un partito organicamente “bolscevico”, di un 
partito di tipo nuovo, di un partito marxista-leninista per la rivoluzione nel 
nostro paese. In questo senso, non è sufficiente sostenere che Gramsci abbia 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

91 

Gramsci porta a compimento su tutti i piani, sotto il profilo 
dell’elaborazione teorica, la base ideologica della formazione 
del Partito Comunista d’Italia ed il pensiero specifico della 
rivoluzione proletaria in Italia.   
 

È Gramsci e nessun altro che fornisce un pensiero teorico 
marxista-leninista nelle sue linee portanti, essenzialmente 
esaustivo della realtà storica, economica, politica e culturale di 
alcuni millenni di quella sorta di nazione36 che si è andata 
costituendo, in parte persino in modo burocratico-reazionario e 
quindi formale ed artificiale, nel corso del Risorgimento, ossia 
di quella pseudo-rivoluzione liberale conclusasi nel 1861, con la 
coda, almeno in parte retorica, della presa di Roma del 1871.  
 

 
semplicemente lavorato alla costruzione del partito comunista. Gramsci ha 
fatto qualcosa di più determinato e decisivo. Ha lavorato per un preciso 
indirizzo relativo a tale costruzione, per porre il suo Pensiero come pensiero 
guida per il partito comunista, per un partito marxista-leninista che avesse 
un preciso indirizzo gramsciano. Ecco perché oggi non si può evitare, in un 
certo senso, di riallacciarsi al suo Pensiero per andare a costruire il partito 
che è adesso necessario.”. 
(Intervista a Nuova Egemonia sul Progetto “Gramsci 50 incontri online”, 
https://nuovaegemonia.com/2022/12/05/intervista-a-nuovaegemonia-sul-
progetto-gramsci-50-incontri-online/). 
36 “Non può essere immediatamente chiaro cosa significhi parlare di “realtà 
italiana”. La “realtà italiana” del “passato”? Quella dei tempi in cui lo 
stesso Gramsci scriveva i suoi quaderni? Del Passato e del Presente 
considerati insieme, simultaneamente? Bisogna considerare la questione sul 
piano teorico ed è tutt’altro che semplice. Prima di tutto si deve partire dal 
fatto che se è vero che da un lato questa “realtà” rimanda a millenni di storia, 
di evoluzione e di sviluppo, dall’altro lato, e questo Gramsci ce lo dice 
continuamente, inizia a delinearsi solo con la fase risorgimentale e quindi 
data più o meno solo alcuni secoli”. (Intervista a Nuova Egemonia, citato). 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

92 

I Quaderni del Carcere non solo richiedono una certa 
conoscenza della realtà storica e sociale “italiana” e quindi sono 
generalmente ostici anche per i marxisti (marxisti-leninisti o 
maoisti) di altri paesi, che tendono facilmente a fraintenderlo, 
sono anche una grande opera teorica che solo chi vuole 
realmente formare il Partito Comunista per la rivoluzione 
proletaria in Italia può assimilare ed assumere37. Gramsci scrive 
inoltre quest’opera sotto lo sguardo della censura fascista, che 
sperava di poterla usare al servizio dei propri scopi per 
rivitalizzare strumentalmente la sua asfittica ed artificiosa 
produzione ideologico-culturale.  
 

Come la scrive dal punto di vista dell’esposizione formale? 
Gramsci fraziona l’esposizione delle categorie e dei loro nessi in 
lunghe serie di paragrafi che, spesso, presentano intitolazioni e 
sviluppi interni che non paiono affatto corrispondere o la cui 
corrispondenza risulta puramente formale. Bisogna cioè studiare 
tutti i Quaderni per ricostruire il Pensiero di Gramsci. L’ordine 

 
37 “Se Gramsci ha codificato il suo lavoro con una precisa intelligenza 
relativa alla lotta contro il fascismo e l’opportunismo togliattiano, il 
problema che ovviamente si apre è quello di chi avrebbe dovuto, nelle sue 
aspettative, provvedere a decodificare il tutto. Gramsci ci dà alcune 
indicazioni. Ci dice prima di tutto che quello che conta è il “leitmotiv”, 
quindi ci dice che conta l’essenziale e che tutta una serie di paragrafi non 
sono rilevanti. Poi ci dice che un intero gruppo di quadri di alto livello 
avrebbe dovuto lavorare per alcuni anni sui suoi Quaderni, ce lo dice tra le 
righe, parlando di Croce, ma ce lo dice senza ombra di dubbio. Quadri di 
che tipo allora? Questo è il problema! Quadri marxisti-leninisti, quadri 
costruttori del partito. Allora la conclusione in termini generali che 
dobbiamo trarne è che nessuno ha ancora veramente capito Gramsci”. 
(Intervista a Nuova Egemonia, citato). 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

93 

dell’esposizione dei vari quaderni e dei vari paragrafi ha quindi 
una rilevanza molto relativa. Tutto questo significa che tale 
ricostruzione può avvenire solo da un punto di vista realmente 
rivoluzionario e proletario. In sostanza anche agli opportunisti è 
preclusa la possibilità di un tale approccio.  
 

Assimilare il Pensiero di Gramsci, riannodando il filo rosso della 
sua elaborazione con la formazione del partito, è in ultima analisi 
impossibile senza assumere il maoismo come base e guida 
ideologica. “Abbiamo avuto un primo salto qualitativo, da Marx 
siamo passati a Lenin, poi un secondo stadio, dove da Lenin 
siamo passati a Mao. Non l’ha deciso nessuno. È stato un 
processo oggettivo relativo allo sviluppo e all’avanzamento 
della rivoluzione proletaria mondiale. Non potevamo, ai tempi 
di Stalin o di Gramsci, studiare e comprendere realmente il 
marxismo senza partire da Lenin. Bisogna sempre partire dallo 
stadio più sviluppato, soprattutto da questo stadio, ma bisogna 
stare attenti a questo “soprattutto”. Non si sta dicendo che a un 
certo punto bisogna mettere da parte Marx, questo sarebbe un 
modo per tagliare le gambe al marxismo-leninismo, per toglierli 
la base su cui si è potuto sviluppare. Quindi torniamo a 
Gramsci, [Dopo la morte di Gramsci] l’esperienza 
rivoluzionaria del proletariato internazionale si è sviluppata, il 
MCI si è sviluppato, la stessa lotta di classe in Italia si è 
sviluppata. Tutta una serie di questioni ha assunto un 
determinato corso, tutta un’altra serie di questioni è sorta, è 
stata affrontata e risolta. La teoria del M-L si è sviluppata nel 
corso stesso dell’esistenza e della prassi della Terza 
Internazionale, della lotta di liberazione dal nazi-fascismo, delle 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

94 

esperienze della rivoluzione ininterrotta e della formazione delle 
democrazie popolari, nuova e diversa forma della dittatura del 
proletariato basata principalmente sul fronte e non sui consigli 
e, in particolare, della grande rivoluzione cinese, della lotta 
contro il revisionismo moderno e nel corso della Grande 
Rivoluzione Culturale proletaria. Insomma, è comparso un 
nuovo stadio del Marxismo, uno stadio ulteriore rispetto a 
quello del Marxismo-Leninismo, quello del Maoismo. Capire 
Gramsci, decodificarlo, non può consistere in un’operazione 
astratta, intellettualistica. Non si può studiare e decodificare 
Gramsci se non si parte dal punto di vista più alto conseguito 
dal marxismo ossia dal marxismo-leninismo-maoismo. Questo è 
d’altronde insito nel fatto che oggi non troviamo da nessuna 
parte un soggetto semplicemente marxista-leninista in grado di 
decodificare Gramsci sulla base esclusiva del Marxismo- 
Leninismo degli anni Trenta. Non si può far girare all’indietro 
la ruota della storia, non si può tornare agli anni Trenta” 
(Intervista a Nuova Egemonia, citato). 
 

Infine, se il Pensiero di Gramsci può essere assimilato ed assunto 
realmente solo da un punto di vista rivoluzionario ed 
effettivamente proletario, tale punto di vista è complessivo, è 
necessariamente teorico-pratico, quindi legato e finalizzato alla 
pratica. In sostanza solo nel corso della lotta per la formazione e 
la costruzione del partito marxista-leninista-maoista, nella lotta 
contro il revisionismo, l’opportunismo e la linea nera nel campo 
delle forze che dicono di richiamarsi al maoismo, è possibile 
stabilire, nel quadro della progressiva definizione del pensiero 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

95 

specifico necessario oggi per la rivoluzione in Italia, che cosa sia 
realmente il Pensiero di Gramsci. 
 
 

Secondo Gramsci la “rivoluzione passiva” rappresenta un 
tentativo reazionario da parte delle classi dominanti di risolvere, 
in contrapposizione alla tendenza alla rivoluzione, una crisi di 
fondo relativa a dei nodi o a delle Questioni di una società in 
transizione38. La “rivoluzione passiva” si presenta come un 
tentativo volto a evitare, interrompere o sconfiggere, almeno per 
una certa fase, la via rivoluzionaria attraverso processi di riforma 
e di ristrutturazione reazionaria miranti a prolungare la 
sopravvivenza di determinati rapporti economico-sociali e 
statali. Una “rivoluzione passiva” comprende, oltre il livello 
dell’economia, anche quello della politica, della mobilitazione e 
dell’iniziativa poliziesca e della cultura ed è espressione del fatto 
che, sul fronte opposto, la classe storicamente più progressiva 
può portare avanti una rivoluzione per l’affermazione di nuovi 
rapporti economici e statali. 
 

 
38 Gramsci nei Quaderni del Carcere affronta la questione rispetto al 
passaggio alla fase del feudalesimo assoluto, alla transizione al capitalismo e 
alla rivoluzione liberale e alla fase di decadenza e crisi dell’imperialismo, 
rispetto a cui distingue il caso relativo alla situazione dell’Europa e, in 
particolare, dell’Italia, da quello dell’ “americanismo”.   

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

96 

La “rivoluzione passiva” secondo Gramsci si distingue dalla 
controrivoluzione tendente semplicemente a perpetuare o a 
ristabilire una situazione già esistente. Gramsci distingue tra le 
“rivoluzioni passive” che, in modo più o meno parziale e 
contradditorio, riescono nel loro intento di risolvere determinati 
problemi e nodi storici ed a determinare effettive trasformazioni 
(pur preparando in tal modo nuove e più acute contraddizioni), 
e le “rivoluzioni passive” che, pur determinando modifiche 
anche rilevanti della situazione e dei rapporti economici e statali, 
non ne mutano i caratteri di fondo e quindi non risultano in 
grado, nemmeno per una certa fase, di determinare cambiamenti 
strutturali.  
 

Gramsci elabora questa teoria studiando varie fasi della realtà 
storica italiana sulla base delle relazioni intercorrenti tra rapporti 
sociali e di classe, sovrastruttura statale ed ideologie. Questa 
elaborazione trae la sua origine dall’impostazione di Lenin del 
problema della rivoluzione in Russia dopo il 1905. Lenin 
affermava, contro i liquidatori, che la rivoluzione non era stata 
sconfitta, ma proseguiva a zig zag e che i tentativi dello zarismo 
e della borghesia liberale di risolvere i “nodi storici” del 
problema della transizione al capitalismo erano destinati al 
fallimento. Lenin indicava, oltre ad una serie di nodi strutturali, 
anche la questione della presenza del bolscevismo e quindi del 
relativo livello di coscienza e di organizzazione del proletariato, 
evidenziando anche il carattere opportunista del meccanicismo 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

97 

menscevico, che separava rigidamente condizioni oggettive e 
condizioni soggettive della rivoluzione39.   
 

Gramsci applica la teoria della “rivoluzione passiva” allo studio 
della fase relativa alla “rivoluzione liberale” in Italia, nota come 
Risorgimento, e mostra come tale “rivoluzione” sia stata in 
realtà un aborto e come di conseguenza si siano condensati dei 
nodi storici (da lui definiti Questioni) che si sono perpetuati nel 
tempo, pur in forme caratterizzate da riforme reazionarie e 
ristrutturazioni di vario tipo. Nodi di fondo della rivoluzione 
proletaria che continuano anche oggi a riproporsi in forme 
particolarmente acute. Gramsci applica la teoria della 
“rivoluzione passiva” anche alla questione relativa 
all’imperialismo italiano, evidenziando come in Italia il 
fascismo mussoliniano tentasse di affrontare la crisi generale 
dell’imperialismo in modo ben diverso dalla via imperialista che 
allora caratterizzava gli USA. In Italia il fascismo cercava di 
modernizzare il capitalismo senza sopprimere i rapporti feudali 
presenti in parte rilevante del paese, ma anzi accentuando 
l’oppressione e lo sfruttamento delle masse contadine e 
sostenendo la rendita fondiaria parassitaria che andava a 
costituire così un puntello del blocco reazionario dominante. 
Mentre gli USA, di fronte all’insorgere della crisi alla fine degli 
anni Venti, erano in grado di realizzare una “rivoluzione 

 
39 Lenin mostrava come le condizioni soggettive, a loro volta, svolgevano un 
ruolo decisivo per determinare il fallimento dei tentativi di risolvere la crisi 
della società russa evitando la rivoluzione. Tentativi che appunto Gramsci 
avrebbe poi definito come “passivo-rivoluzionari”. 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

98 

passiva” momentaneamente “vincente”, in Italia avveniva il 
contrario e il fascismo stesso che, in ultima analisi, si proponeva 
come “rivoluzione passiva” antiproletaria ed antipopolare, non 
faceva altro che lavorare per sviluppare le condizioni della 
rivoluzione proletaria.  
 

 

Gramsci era anche un profondo studioso e conoscitore, oltre che 
della situazione dei vari paesi dell’America Latina, anche della 
Cina. Il paragone proposto da Gramsci tra questi paesi ed il 
Meridione, che rientra nella sua elaborazione relativa alla 
Questione Meridionale, contiene importanti elementi embrionali 
(secondo il Presidente Gonzalo questo è avvenuto anche nel caso 
dell’opera di Josè Carlos Mariategui) della teoria maoista del 
“capitalismo burocratico”. Questi elementi, nel caso di Gramsci, 
rimandano alla sua visione della “rivoluzione passiva” come 
tentativo di vincere la tendenza alla rivoluzione che, sul terreno 
di determinate condizioni economiche e politiche, come nel caso 
appunto della Questione Meridionale, lo stesso Gramsci 
considera destinato al fallimento.  
 
 

 

Per Gramsci l’imperialismo è caratterizzato da una “crisi 
organica” paragonabile alla fase prolungata della 
decomposizione del feudalesimo. Tale crisi, che può protrarsi 
anche per alcuni secoli, indica che sono mature le condizioni per 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

99 

la rivoluzione proletaria40. Per cercare di vincere la tendenza alla 
“rivoluzione proletaria” e di prolungare così la sua esistenza, 
l’imperialismo passa all’offensiva e pone in primo piano una 
“rivoluzione passiva” che trova il suo limite di fondo 
nell’impossibilità di risolvere con un’economia pianificata le 
contraddizioni crescenti di classe, che sorgono dalla proprietà 
privata dei mezzi di produzione e dall’estorsione del plusvalore.  

Nell’imperialismo, sul piano politico-statale, la “rivoluzione 
passiva” si presenta come affermazione di una forma di 
ordinamento statale reazionario e corporativo che si fonda sulla 
liquidazione delle forme democratico-liberali ottocentesche. In 
questo quadro la rivoluzione passiva si presenta anche come il 
riflesso di una profonda crisi egemonica dello Stato reazionario 
e quindi come tentativo di un’alternanza tra fasi, più o meno 
prolungate, caratterizzate da un liberalismo reazionario semi-
fascista (eventualmente con la presenza del revisionismo 
moderno o della socialdemocrazia), e fasi contraddistinte da un 

 
40 Una delle teorie dei CARC (che nella loro bibbia Manifesto di Programma 
del nPCI si fregiano dell’immagine dello stesso Gramsci) è che il Pensiero di 
Gramsci risulterebbe carente sotto il profilo del suo contributo all’analisi ed 
alla teoria economica marxista-leninista. Si tratta della ripresa in forma 
occulta delle accuse di culturalismo ed idealismo rivolte a Gramsci dai 
bordighisti. L’approccio dei CARC-nPCI a Gramsci è un esempio di 
applicazione della concezione e del metodo del post-modernismo. Invece di 
criticare direttamente determinate tesi, cercano di depotenziarle proprio nel 
momento in cui tentano di appropriarsene in funzione dei propri scopi 
politici.    
 

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

100 

regime, in presenza o meno di un sistema parlamentare, più 
apertamente poliziesco.  
 

Gramsci a tale proposito definisce fascismo quello che 
comunemente, con un linguaggio giornalistico e proprio dei 
gruppi opportunisti dell’estrema sinistra, viene definito “Stato di 
polizia”. In questo senso Gramsci distingue il fascismo come 
rivoluzione passiva dal regime dell’aperta controrivoluzione 
politica e militare che, eventualmente, ne rappresenta solo la 
forma limite. Forma, quest’ultima, caratterizzata dal fallimento 
della stessa “rivoluzione passiva” e quindi ultima spiaggia della 
reazione teoricamente suscettibile di venire velocemente 
spazzata via dalla rivoluzione proletaria. 
 

Sul piano politico-ideologico e quindi su quello della filosofia 
reazionaria, come livello complementare della “rivoluzione 
passiva”, l’imperialismo tende a conciliare la “Tesi reazionaria” 
con “l’Antitesi rivoluzionaria”, al fine di tentare di sconfiggere 
la stessa Antitesi. Da cui appunto il rapporto, oltre che con il 
liberalismo reazionario e il revisionismo moderno, anche con il 
populismo, con il fascismo e con il rosso-brunismo che, come 
ben evidenziato, oltre che dallo stesso Gramsci, anche da 
Mariategui e dal Presidente Gonzalo, si presentano come una 
visione camaleontica, eclettica e pragmatista mirante a 
sconfiggere la tendenza alla rivoluzione anche assorbendo 
momentaneamente, in modo demagogico e manipolativo, 
determinate esigenze immediate e istanze riformiste ed 
economico-sindacali delle masse popolari.  

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

101 

Il revisionismo togliattiano e successivamente vari gruppi e 
partitini cosiddetti “comunisti” hanno cercato di presentare la 
teoria di Gramsci della “guerra di posizione” come espressione 
di una visione riformista, culturalista ed elettoralista 
dell’iniziativa politica del partito comunista, mirante ad una 
conquista graduale di organismi ed apparati della sovrastruttura 
statale o più precisamente della cosiddetta “società civile”. In 
questo modo hanno tentato di trasformare Gramsci in un 
crociano di sinistra, teorico della “rivoluzione passiva” come 
strategia per la democratizzazione dello Stato reazionario e per 
l’avanzata progressiva, sostanzialmente pacifica, verso il 
socialismo.  

La teoria di Gramsci della “guerra di posizione” è una visione, 
nel quadro della crisi organica della società capitalistica, dei 
rapporti di classe e dei caratteri dello Stato moderno, con 
particolare riferimento alla situazione italiana. La questione di 
fondo è quella dell’offensiva reazionaria che si contrappone alla 
tendenza alla rivoluzione proletaria. Quest’offensiva viene 
metaforicamente rappresentata da Gramsci come un assedio, ma 
lo stesso Gramsci chiarisce subito che “l’assedio è reciproco”. 
Si tratta di una tesi molto simile a quella maoista secondo cui la 
rivoluzione progredisce confrontandosi contro un nemico 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

102 

inizialmente più forte, in un processo di lunga durata che inizia 
dalla difensiva strategica. La categoria della “guerra di 
posizione” indica qui una configurazione generale dei rapporti 
tra le classi nei paesi imperialisti ed in particolare in Italia 
rispetto al ruolo dello Stato come macchina di repressione e 
dominio della borghesia. In questo senso indica anche la 
dinamica generale, conseguente allo sviluppo dell’iniziativa del 
proletariato e delle masse popolari guidata dal partito comunista, 
relativa alla trasformazione di questa configurazione in guerra di 
movimento, ossia in guerra civile e rivoluzione proletaria.  
 

La categoria di “guerra di posizione” di Gramsci rimanda poi 
anche alla questione della specifica natura dell’iniziativa del 
proletariato nel quadro dell’ “assedio reciproco”. Il partito 
comunista, secondo Gramsci, può rispondere adeguatamente 
all’offensiva reazionaria della borghesia solo se assume la 
necessità dell’egemonia, ossia solo se il partito comunista 
costruisce un fronte politico rivoluzionario che ha le 
caratteristiche di un blocco popolare ad egemonia proletaria. La 
questione del fronte rivoluzionario è per Gramsci strettamente 
connessa alla concezione della rivoluzione proletaria come 
caratterizzata dall’iniziativa di uno schieramento di classi alleate 
comprendente, oltre al proletariato, anche gli strati sfruttati ed 
oppressi della piccola borghesia (in particolare i contadini). Nel 
senso del fronte o blocco popolare rivoluzionario ad egemonia 
proletaria, la guerra di posizione del proletariato accompagna 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

103 

l’intero processo rivoluzionario e continua in forme mutate 
durante il socialismo e la transizione al comunismo. 
 

Gramsci sviluppa inoltre la questione del fronte in linea con il 
Terzo Congresso dell’Internazionale Comunista e con la 
successiva esperienza del MCI. Il blocco operaio e contadino, 
ossia il fronte delle classi rivoluzionarie che si sviluppa e 
procede sotto l’egemonia del proletariato rivoluzionario, nel 
momento in cui si tratta di sviluppare la lotta rivoluzionaria 
contro il fascismo, è anche la base per la formazione di uno 
schieramento politico più vasto comprendente eventualmente 
anche forze opportuniste e forze politiche borghesi che, in tal 
caso, si presentano come “democratiche” ed “antifasciste”.  
 

Magistrale è quindi la linea di Gramsci rispetto alla questione 
degli Arditi del Popolo e, nel 1924, rispetto alla proposta dell’ 
“Anti-parlamento” delle opposizioni accompagnato dalla 
mobilitazione del proletariato e delle masse popolari41. Gramsci 

 
41 Risalta l’abissale differenza tra l’impostazione gramsciana del problema 
della politica di fronte con le forze opportuniste e borghesi “antifasciste” (allo 
scopo di disgregarne l’influenza e di accelerare la trasformazione della crisi 
egemonica dello Stato borghese in processo rivoluzionario) e le impostazioni 
opportuniste e revisioniste di tipo frontista. Nel caso del revisionismo 
togliattiano, la politica di fronte con le forze borghesi cosiddette 
“antifasciste” (DC, PSI, ecc.) ha dato palesemente un contributo decisivo alla 
rivoluzione passiva, che ha portato all’interruzione e al regresso della 
Resistenza, ossia della rivoluzione democratica popolare ed antifascista sulla 
via del socialismo. Un esito però altrettanto liquidatore lo si è avuto negli 
anni Settanta. In questo caso il tatticismo dei gruppi opportunisti legato alle 
parole d’ordine del “governo delle sinistre”, “governo di fronte popolare”, 
“governo dei lavoratori”, ecc., si è tradotto in un sostegno di fatto alla politica 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

104 

sottolinea poi l’importanza del lato relativo all’iniziativa 
indipendente del blocco popolare ad egemonia proletaria diretto 
dal partito comunista nella politica di fronte con le forze 
borghesi ed opportuniste. Questo allo scopo di disgregarne il 
seguito di massa tra settori delle masse proletarie e popolari.  La 
politica di fronte con le forze borghesi e opportuniste 
“antifasciste” rappresenta quindi un’ulteriore accezione della 
categoria di “guerra di posizione” del proletariato.  
 

 
reazionaria del PCI. Sul versante opposto, quello dei rivoluzionari delle BR, 
si era però determinata una deviazione non molto dissimile. Quella 
dell’iniziativa armata contro un ipotetico “cuore dello Stato”, interpretato in 
senso anti-marxista come condensazione di un sistema di equilibri instabili 
inter-borghesi, come base per una presunta scissione del fronte borghese e 
quindi per l’apertura di una relativa dinamica rivoluzionaria. Anche in questo 
caso si finiva paradossalmente con l’essere alla coda di estrema sinistra della 
borghesia (dalla sinistra dei consigli di fabbrica in mano alla sinistra sindacale 
opportunista, ai molti sostenitori liberal-radicali e riformisti del “governo 
delle sinistre”, ecc.). Oggi le concezioni revisioniste della politica di fronte si 
ripropongono puntualmente, da rifondazione che parla del “fronte antifascista 
con il PD”, ai blocchi della sinistra radicale nelle varie tornate elettorali, sino 
al “governo di blocco popolare” dei CARC-nPCI che dovrebbe catalizzare e 
concentrare, per virtù dello spirito santo, l’iniziativa dei gruppi opportunisti, 
della sinistra sindacale, del sindacalismo di base e dei movimenti di 
opposizione. La politica di fronte su basi rivoluzionarie è impossibile senza 
un partito comunista dirigente di un effettivo blocco operaio e popolare che 
possa essere mobilitato attivamente in modo da determinare una crescente 
pressione sulle forze politiche e sindacali borghesi ed opportuniste per 
favorirne ed accelerarne la loro catastrofica disgregazione. Quindi i 
presupposti di una politica di fronte rivoluzionaria con le forze borghesi e 
opportuniste “antifasciste” sono lo sviluppo del partito comunista e la 
formazione, pur embrionale, del blocco operaio-popolare, ossia del fronte 
rivoluzionario capace di un’iniziativa reale, autonoma e indipendente 
parallela alla “politica di fronte”, oltre che nel quadro, eventualmente, di 
quest’ultima. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

105 

Nel senso del fronte antifascista con forze borghesi ed 
opportuniste, tale guerra di posizione cessa nel momento in cui 
si realizza l’egemonia integrale del proletariato nel fronte, sulla 
base dell’avvenuta disgregazione dell’influenza, tra le masse 
proletarie e popolari, delle forze opportuniste “antifasciste” sino 
a quel momento presenti al suo stesso interno.  
 

Mentre revisionisti ed opportunisti hanno cercato di spacciare la 
“guerra di posizione” condotta da un effettivo partito comunista 
come una guerra pacifica sul terreno della conquista del 
consenso sul piano politico, sindacale e culturale, risulta invece 
che, per Gramsci, “guerra di posizione” e “guerra di movimento” 
sono solo dimensioni diverse del processo rivoluzionario. Non a 
caso Gramsci parla a tale proposito anche di “guerra mista”42 in 

 
42 L’impostazione di Gramsci relativa alla questione della “guerra mista” sul 
terreno delle specifiche condizioni italiane (Questione Meridionale e delle 
Isole; Imperialismo marginale; mancata reale rottura con il regime fascista 
riciclatosi in gran parte, alla fine della seconda II mondiale, nello Stato 
reazionario “costituzionale”, ecc.) si può sintetizzare con la formula della 
strategia della rivoluzione democratico-popolare sulla via del socialismo. 
Questa strategia è stata prima attaccata da “sinistra” dal gruppo dirigente  
togliattiano semi-trotskijsta del PCI, che riteneva che con la sconfitta del 
fascismo si dovesse procedere con una rivoluzione direttamente socialista, e 
poi deformata e stravolta in senso riformista e reazionario a partire dalla 
Svolta di Salerno, che ha inaugurato la linea della collaborazione nazionale, 
comprendente un’ampia componente del precedente regime mussoliniano per 
la costruzione dello “Stato Costituzionale Repubblicano”. Successivamente, 
è sempre stata contrastata, oltre che dal revisionismo, anche 
dall’opportunismo di destra e di “sinistra”, dal “comunismo di sinistra” 
(trotskijsmo, bordighismo, consigliarismo, ecc.), dall’operaismo e dalle 
organizzazioni combattenti degli anni Settanta, dai marxisti-leninisti anti-



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

106 

alcuni paragrafi di grande interesse relativi alle guerre di 
liberazione nazionale contro l’imperialismo. L’impostazione 
gramsciana del problema della guerra di posizione e del suo 
rapporto con la guerra di movimento ha trovato, 
successivamente agli anni dell’elaborazione dei Quaderni del 
Carcere, una grandiosa conferma nell’esperienza della guerra 
civile in Spagna e nell’eroica guerriglia comunista successiva 
all’affermazione del franchismo, nello storico VII Congresso 
dell’Internazionale Comunista, nella resistenza antifascista in 
Italia e nelle esperienze rivoluzionarie di Democrazia Popolare 
nei Balcani e nei paesi dell’Europa Orientale.  
 

Nel suo bilancio del biennio rosso Gramsci sviluppa la questione 
della lotta per l’egemonia. Da un lato il ruolo reazionario 
dell’aristocrazia operaia egemone in una serie di decisive realtà 
operaie del Nord, con la Confederazione Generale del Lavoro ed 
il ruolo svolto dal PSI e, dall’altro, ad esclusione dell’Ordine 
Nuovo, l’assenza di una strategia rivoluzionaria per l’Italia 
incentrata sulla questione della costruzione di un blocco operaio-
contadino. Gramsci tematizza l’egemonia del proletariato nel 
quadro dell’alleanza tra operai, prevalentemente del Nord, e 

 
maoisti e dai sostenitori del “marxismo-leninismo-maoismo” su base 
eclettica.   
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

107 

contadini e piccoli allevatori, in prevalenza del Sud e delle Isole. 
In altri termini Gramsci individua il principale nodo storico della 
rivoluzione proletaria in Italia affermando la Questione 
Meridionale. Mentre nel Nord si trattava quindi di disgregare 
l’influenza dell’aristocrazia operaia sulla maggioranza della 
classe operaia, nel Meridione il problema era quello 
dell’egemonia esercitata dai grandi proprietari fondiari feudali e 
del tipo di borghesia commerciale e legata alla speculazione 
edilizia, che traeva profitto da tale tipologia di rendita agraria. 
Quest’egemonia si realizzava tramite ceti intellettuali liberali 
legati alle professioni private e interni all’amministrazione, al 
potere politico locale, che mediavano il rapporto tra i grandi 
proprietari e i contadini a vantaggio dei primi. I ceti intellettuali 
burocratici del Meridione trovavano per lo più la loro diretta 
rappresentazione politica ed ideologica nel meridionalismo 
liberal-reazionario di Benedetto Croce, Giustino Fortunato, ecc. 
che, quindi, in ultima analisi supportava il dominio dei 
proprietari fondiari feudali. Il problema dell’ “Unità” ossia del 
blocco tra il proletariato industriale del nord ed i contadini 
meridionali si traduceva quindi nel problema della 
disgregazione dell’egemonia, da un lato, delle forze politiche e 
sindacali dell’aristocrazia operaia e, dall’altro, delle forze 
reazionarie burocratiche ed intellettuali meridionaliste 
rappresentative dei proprietari terrieri feudali e dei ceti che 
costituivano parte rilevante della sovrastruttura del loro 
dominio. La conclusione del biennio rosso rappresentò il punto 
di partenza della contro-offensiva fascista che assorbì, 
incorporandola e disciplinandola, parte rilevante di queste forze 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

108 

e di questi ceti, nel quadro dello sviluppo della 
corporativizzazione e fascistizzazione dello Stato e della società. 
L’egemonia svolta da questi ceti nell’ambito dei processi di 
corporativizzazione risultava così un’egemonia militarizzata o, 
con il linguaggio di Gramsci, espressione e momento dello 
“Stato etico”. Nel biennio rosso, proprio come la 
Confederazione Generale del Lavoro e la direzione del PSI, 
l’estrema sinistra italiana rappresentata dai socialisti 
massimalisti, dai bordighisti-trotskijsti e dai sindacalisti 
rivoluzionari si mostrava, in piena continuità con la sinistra 
risorgimentale a partite dallo stesso Partito d’Azione di Mazzini 
e Garibaldi, come radicalmente anti-contadina e quindi 
inevitabilmente sciovinista e razzista nei confronti delle masse 
popolari meridionali. Da cui la strenua opposizione alla linea 
dell’Assemblea rivoluzionaria costituente dei comitati operai e 
contadini come prospettiva politica da assumere in rapporto 
all’abbattimento del fascismo con la lotta armata, prima dei 
bordighisti maggioritari nel PCd’I contro la linea di Gramsci del 
governo rivoluzionario operaio e contadino e poi, dopo l’arresto 
dello stesso Gramsci, dei togliattiani semi-troskijsti.  

Per realizzare l’unità tra operai e contadini occorreva dunque 
combattere l’opportunismo bordighista e massimalista ed il 
riformismo, il corporativismo e lo sciovinismo 
antimeridionalista delle forze rappresentative dell’aristocrazia 
operaia indissolubilmente connessa all’imperialismo italiano 
che, pur in forma marginale, si era costituto a cavallo del 
Novecento. Nello stesso tempo era necessario combattere il 
meridionalismo reazionario rappresentato, oltre che dai settori 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

109 

più neri della vecchia aristocrazia feudale, anche da quelli ben 
più efficienti liberali e clericali interni prima allo Stato liberale-
oligarchico e poi al fascismo. Questo meridionalismo 
reazionario mirava a realizzare un’unità su basi corporative del 
“Sud” contro il “Nord”43, fondata su mitologie identitarie volte 
a fondere interessi e concezioni dell’aristocrazia feudale 
parassitaria con quelli delle masse contadine attraverso, 
appunto, l’opera capillare di mediazione svolta da funzionari e 
politici locali, commercianti e banche locali, fruitori degli 
apporti delle rendite parassitarie, impiegati e maestri, 
commercialisti ed avvocati. 

 
 

Gramsci dà importanti ed imprescindibili contributi alla teoria 
militare della rivoluzione proletaria in Italia: 
 

1)sottolinea come la forma particolare dello sviluppo della 
struttura produttiva e dei rapporti economici predominantemente 
capitalistici escludono l’esistenza e la possibilità della 
formazione di grandi centri urbani di tipo capitalistico-

 
43 Un’Unità corporativa volta a salvaguardare il più possibile gli assetti 
relativi ai rapporti tra il grande capitale industriale e finanziario del Nord e la 
proprietà feudale del Meridione, della Sicilia e, in parte ed in forma specifica, 
della Sardegna. Quindi un meridionalismo reazionario che, dietro l’apparenza 
di una contrapposizione al Nord imperialista, operava in ultima analisi al suo 
servizio, risultando largamente prevalente il comune interesse al 
soggiogamento delle masse contadine e alla prevenzione di ogni possibile 
loro saldatura con il proletariato industriale.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

110 

industriale e quindi evidenzia l’impossibilità del determinarsi di 
una situazione come quella dell’Ottobre russo. Afferma quindi, 
in opposizione alle cristallizzazioni dogmatiche delle teorie 
bordighiste-trotskijste e falsamente marxiste-leniniste, la teoria 
dell’“insurrezione diffusa in tutto il paese” con evidente enfasi 
sul ruolo delle masse contadine; 

2)in linea con le sue teorie della rivoluzione passiva, della guerra 
di posizione e dell’egemonia, introduce la tesi che, a differenza 
della Rivoluzione d’Ottobre dove la guerra civile ha fatto seguito 
all’insurrezione, in Italia la guerra civile avrebbe dovuto 
precedere la stessa insurrezione; 

3)evidenzia nelle note su Machiavelli, che va introdotto un 
ulteriore livello tra tattica e strategia; quindi un livello relativo 
all’arte operazionale (in Mao “scienza delle campagne”);  

4)sostiene  nel 1924, che la guerra di movimento, la rivoluzione 
armata, avrebbe dovuto abbattere il fascismo e che, sulla base 
del bilancio dello spontaneismo e dell’ottica difensiva della lotta 
armata del movimento degli Arditi del Popolo (e della lotta 
armata di altri movimenti democratico-nazionali), occorreva 
elaborare una “tattica originale degli Arditi”; una tesi che andava 
appunto nella direzione di una visione operazionale e non 
semplicemente tattica della lotta armata antifascista (un accenno 
alla questione, anche se in forma più sfumata, la troviamo nelle 
stesse tesi di Lione). 

5)teorizza la “guerra mista” come una sorta di guerra prolungata 
in cui la politica di fronte di mobilitazione rivoluzionaria delle 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

111 

masse e di disgregazione delle forze borghesi e piccolo-borghesi 
“democratiche”, “antifasciste” ed “antimperialiste” doveva 
coniugarsi con la guerra rivoluzionaria. 
 

I Quaderni del Carcere di Gramsci trattano inoltre svariati 
aspetti e temi relativi all’esperienza di specifiche situazioni 
belliche e campagne militari, alla strategia ed alla tattica 
militare, così come ai problemi della direzione e della condotta 
della guerra. Questi aspetti testimoniano la grande importanza 
che Gramsci attribuiva alla questione della teoria militare ed 
evidenziano la sua impostazione profondamente materialistico-
dialettica in opposizione, da un lato, all’empirismo e al 
dilettantismo e, dall’altro, al formalismo e al burocratismo (per 
es. trotskijsta e bordighista)44.  
 

Nel complesso le concezioni militari di Gramsci hanno 
contribuito a creare le condizioni soggettive per lo sviluppo di 
quella grande esperienza di guerra partigiana rappresentata dalla 
resistenza antifascista. Una guerra che, pur priva di una strategia 
ed un’impostazione politica effettivamente corrette (mancava 
un’elaborazione corrispondente alla necessità di una rivoluzione 
democratico-popolare antifascista sulla via del socialismo), è 

 
44 In alcuni passaggi, in collegamento alle questioni dell’arte militare, 
Gramsci evidenzia l’irriducibile opposizione esistente tra il centralismo 
democratico che rinsalda e sviluppa il rapporto con le masse e il burocratismo 
che, viceversa, si aliena progressivamente tale rapporto. In tali passaggi 
emerge la polemica diretta contro le teorie del “centralismo organico” di 
Bordiga, che si contrapponevano in forma intellettualistica al centralismo 
democratico.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

112 

stata comunque una guerra popolare che ha accennato, nella sua 
fase più avanzata, al raggiungimento dell’equilibrio strategico. 

Gramsci individua nella Questione Meridionale il principale 
nodo storico della rivoluzione proletaria in Italia. Gramsci non 
poteva basarsi sulla teoria del maoismo, ma il suo Pensiero 
relativo alla Questione Meridionale contiene elementi che, per 
quanto riguarda il Sud e le Isole, richiamano la teoria maoista 
del capitalismo burocratico. Gramsci non si limita infatti ad 
evidenziare come la formazione dello “Stato unitario” del 1861 
sia avvenuta in combutta con i proprietari feudali parassitari. 
Sottolinea anche come la cosiddetta “rivoluzione liberale” si sia 
tradotta in un assoggettamento coloniale delle masse popolari 
meridionali e delle Isole. In particolare Gramsci sottolinea anche 
con nettezza, nella lotta contro il bordighismo, il troskijsmo ed 
il sindacalismo, come gli interessi del capitale del Nord e quelli 
dei proprietari feudali del Sud si muovano nella direzione della 
perpetuazione della condizione di enorme arretratezza del 
Meridione. Gramsci applica rispetto a tutto questo la sua teoria 
della rivoluzione passiva e quindi assume il fatto che i rapporti 
feudali, pur potendo essere soggetti a riforme e ristrutturazioni, 
nell’ambito del dominio della borghesia non possano però 
approdare ad una trasformazione modernamente capitalistica. 
Sottolinea quindi come questa situazione in Italia tenda a 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

113 

perpetuare le contraddizioni e i problemi relativi al Meridione e 
alle Isole invece di risolverli45. 
 

L’Unità d’Italia del 1861 ha rappresentato, sotto il profilo 
economico e sotto quello politico, solo un aborto di rivoluzione 
liberale. Sulla base della grande proprietà fondiaria capitalistica 
del Nord (quella che Lenin definisce via prussiana al 
capitalismo) e di una borghesia commerciale-finanziaria spesso 

 
45 “L’elemento negativo della «polizia economica» ha avuto finora il 
sopravvento sull’elemento positivo dell’esigenza di una nuova politica 
economica che rinnovi, ammodernandola, la struttura economico-sociale 
della nazione pur nei quadri del vecchio industrialismo. La forma giuridica 
possibile è una delle condizioni, non la sola condizione e neanche la più 
importante: è solo la più importante delle condizioni immediate. 
L’americanizzazione richiede un ambiente dato, una data struttura sociale (o 
la volontà decisa di crearla) e un certo tipo di Stato…La sparizione del tipo 
semifeudale del possessore di rendite è in Italia una delle condizioni maggiori 
del rivolgimento industriale (è, in gran parte, il rivolgimento stesso), non una 
conseguenza. La politica economico-finanziaria dello Stato è lo strumento di 
tale sparizione…non pare che questo sia o stia per diventare l’indirizzo della 
politica finanziaria. Anzi. Lo Stato crea nuovi redditieri, cioè promuove le 
vecchie forme di accumulazione parassitaria del risparmio e tende a creare 
dei quadri chiusi sociali. In realtà finora l’indirizzo corporativo ha 
funzionato per sostenere posizioni pericolanti di classi medie, non per 
eliminare queste e sta sempre più diventando, per gli interessi costituiti che 
sorgono sulla vecchia base, una macchina di conservazione dell’esistente 
così come è e non una molla di propulsione…l’indirizzo corporativo, nato in 
dipendenza di una situazione così delicata, di cui bisogna mantenere 
l’equilibrio essenziale a tutti i costi, per evitare una immane catastrofe, 
potrebbe procedere a tappe lentissime, quasi insensibili, che modifichino la 
struttura sociale senza scosse repentine: anche il bambino meglio e più 
solidamente fasciato si sviluppa tuttavia e cresce….In ogni caso, il processo 
sarebbe così lungo e troverebbe tante difficoltà, che nel frattempo nuovi 
interessi possono costituirsi e fare nuova tenace opposizione al suo sviluppo 
fino a stroncarlo. [Gramsci, Quaderno n.22, paragr.6] 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

114 

intraprendente, inizia a svilupparsi nel Nord del paese la 
manifattura e successivamente la grande industria. L’intero 
paese viene progressivamente unificato dal mercato capitalistico 
dominato dal Nord e da linee di comunicazione ed infrastrutture 
al suo servizio. L’espansione industriale del Nord avviene nel 
quadro della dipendenza dal capitale finanziario francese prima 
e tedesco poi, che ne indirizzano il corso imponendo una 
divisione del lavoro funzionale alle proprie economie, 
determinando così alcune caratteristiche di fondo della struttura 
produttiva dell’industria italiana che permangono sino ad oggi. 
Siamo però ancora in una fase in cui in Francia e soprattutto in 
Germania non si era ancora affermato organicamente 
l’imperialismo e questa situazione manteneva aperto lo spiraglio 
in cui si è infilato il capitalismo italiano per approdare, a cavallo 
del Novecento, al passaggio all’imperialismo prima che il 
compimento della spartizione del mondo tra le potenze 
imperialiste non ne precludesse tale esito. Pur debole e 
marginale, emergeva dunque in quegli anni l’imperialismo 
italiano. Il grande capitale monopolistico continuava la 
precedente opera del capitalismo incentrato sul Nord Italia e su 
tale base imprimeva un carattere imperialista all’oppressione del 
Meridione e delle Isole. Un quadro generale che evidenziava il 
perdurante assoggettamento delle masse contadine del 
Meridione e che poneva come problema principale quello di una 
rivoluzione proletaria che comportasse anche una guerra 
contadina. Il problema si presentava quindi come quello di una 
rivoluzione proletaria di tipo particolare. Una rivoluzione 
espressione dell’unificazione e della mobilitazione delle masse 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

115 

proletarie e popolari di tutto il paese. Questo però non escludeva 
la questione nazionale indubbiamente presente, per es., nel caso 
della Sardegna ed in misura più relativa altrove. L’abbattimento 
dell’oppressione nazionale con il relativo diritto 
all’indipendenza, in particolare rispetto alla Sardegna, ma in 
generale anche riguardo ad altre realtà regionali del Meridione, 
poteva arrivare solo dall’affermazione della rivoluzione 
proletaria.  

 

Con l’affermarsi in Italia dell’imperialismo alla fine 
dell’Ottocento ed all’inizio del Novecento, il capitalismo 
industriale diviene predominante, ma non completamente 
dominante. La rivoluzione in prospettiva deve approdare al 
socialismo ma il suo percorso, secondo Gramsci, passa 
necessariamente attraverso l’alleanza rivoluzionaria tra operai e 
contadini sotto l’egemonia del proletariato. In altri termini per 
Gramsci la Questione Meridionale e delle Isole è prima di tutto 
relativa ad una rivoluzione democratico-popolare diretta dal 
proletariato e legata in modo ininterrotto alla prospettiva del 
socialismo. Il fascismo mussoliniano supporta lo sviluppo 
dell’imperialismo italiano, che fonde i grandi monopoli pubblici 
e privati con lo Stato e sviluppa, tramite l’intervento dello Stato, 
forme di capitalismo monopolistico nelle campagne spesso su 
base corporativa. Nasce così nel Meridione, in forma particolare 
poiché l’imperialismo si è affermato dopo la creazione di un 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

116 

mercato nazionale, una sorta di capitalismo sostenuto ed 
alimentato dallo Stato, che opera al servizio dell’imperialismo 
del Nord e che sorge dalla proprietà fondiaria feudale. Sulla base 
di questo processo lo stesso feudalesimo, per quanto attiene ai 
rapporti agrari, inizia a trasformarsi in semi-feudalismo con la 
crescita del bracciantato agricolo. Secondo Gramsci però questo 
processo mantiene un’impronta feudale determinata appunto dal 
fatto che il capitalismo di Stato nelle campagne del Meridione 
opera al servizio del grande capitale industriale-finanziario del 
Nord e quindi non ha alcun interesse a promuovere lo sviluppo 
capitalistico in senso industriale dell’economia del Meridione e 
delle Isole. Tale sopravvivenza feudale traspare pienamente, 
secondo Gramsci, dalla stessa mentalità di tipo contadino e non 
proletaria del bracciantato ed in particolare dalle forme della 
proprietà e dai rapporti di produzione che assoggettano le grandi 
masse contadine con tipologie di contratti agrari servili 
(mezzadria, enfiteusi, ecc.). 

Il revisionismo togliattiano dopo la svolta di Salerno aveva 
operato per scindere la questione della resistenza antifascista da 
quella della rivoluzione agraria. Dopo la II guerra mondiale il 
gruppo dirigente del PCI, che non aveva mai condiviso la visione 
gramsciana relativa alla Questione Meridionale ed alla fusione 
tra rivoluzione democratica guidata dal proletariato e 
rivoluzione socialista, si rende portatore di una proposta politica 
di ristrutturazione dei rapporti semi-feudali tramite la 
combinazione tra l’estensione delle micro-proprietà, la 
formazione di cooperative e la “gestione democratica” dei 
consorzi e degli organismi ed enti associativi di derivazione 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

117 

fascista-corporativa. Una linea volta cioè a promuovere forme 
più “democratiche” di quelle stesse pseudo-riforme agrarie che 
in Italia si iniziava a progettare a livello statale e governativo 
sotto la diretta supervisione dell’imperialismo USA e degli 
organismi dediti alla somministrazione dei finanziamenti del 
piano Marshall. In questo quadro gli ideologi del PCI in materia 
di questioni agrarie (da Ruggero Grieco a Emilio Sereni), se da 
un lato sottolineavano tutta una serie di aspetti relativi 
all’oppressione delle masse contadine e al ruolo del capitalismo 
di Stato nelle campagne, in particolare quelle meridionali, 
dall’altro enfatizzavano i dati relativi allo sviluppo capitalistico 
nelle campagne, proponendo un’inesistente linea di 
demarcazione tra il fascismo che avrebbe frenato il capitalismo 
e l’avvento dello “Stato Costituzionale” che avrebbe, viceversa, 
favorito tale sviluppo. In ultima analisi, la stessa presenza e 
diffusione del capitalismo di Stato nelle campagne veniva 
salutata come progressiva, da cui l’esigenza, sostenuta dallo 
stesso PCI, non di contrastare, ma di “democratizzare” questo 
tipo di capitalismo. Quindi la denuncia del capitalismo di Stato 
nelle campagne non era finalizzata ad una soluzione 
rivoluzionaria ma, appunto, ad una forma d’inserimento dello 
stesso PCI nella gestione di tale “capitalismo”.   
 

Su questa base si andava costituendo un apparentemente 
paradossale blocco intellettuale tra gli economisti e gli storici 
crociani e gli ideologi del PCI che, al di là delle divergenze e 
differenziazioni, convergevano nella tesi secondo cui l’Italia 
stava procedendo in direzione di un allineamento, per quanto 
attiene alle caratteristiche della struttura sociale produttiva, con 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

118 

i principali paesi europei. Una particolarità italiana delle tesi 
togliattiane e crociane è che rappresentavano non solo 
un’idealizzazione apologeta dell’imperialismo italiano 
presentato come promotore dello sviluppo capitalistico del 
Meridione e delle Isole, ma anche una copertura ideologica della 
consistenza, persistenza e profondità delle relazioni semi-feudali 
nelle campagne. I liberali crociani meridionalisti (da Rosario 
Romeo46 ai suoi discepoli) arrivavano a tale proposito persino a 
riprendere le vecchie teorie economiche della fine del settecento 
dei fisiocratici, al fine di sostenere che la rendita fondiaria dei 
proprietari parassitari meridionali aveva svolto un ruolo 
progressivo, finanziando lo sviluppo del capitalismo del Nord, e 
di proclamare che un’eventuale rivoluzione agraria sarebbe stata 
devastante per l’economia del paese. 
 

Con la formazione della Nuova Sinistra, tra cui la rilevante 
presenza degli ideologi dell’operaismo teorico, il fronte 
dell’opposizione all’impostazione gramsciana della Questione 
Meridionale si estendeva ulteriormente con la relativa 
costituzione di un’estrema sinistra che sosteneva che la 
Questione Meridionale risultava ormai superata dopo le riforme 
degli anni Cinquanta ed il cosiddetto boom economico, e che la 
teoria di riferimento per la considerazione degli squilibri 
economico-sociali tra Nord e Sud del paese doveva essere quella 
della critica di un “sottosviluppo” delle campagne visto come 
funzionale alla  stessa fase di presunto sviluppo espansivo del 
sistema capitalistico. Si trattava di una concezione del 

 
46 Si veda in particolare il suo testo “Risorgimento e capitalismo”. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

119 

Meridione come area periferica dipendente di un paese 
modernamente capitalistico. La Nuova Sinistra in generale e 
l’operaismo in particolare convergevano anche su questo con il 
trotskijsmo ed il bordighismo. Si sosteneva poi che l’Italia nel 
complesso si stava trasformando in paese capitalistico avanzato 
seguendo il modello fordista e keynesiano degli USA. In questo 
quadro, soprattutto da parte dell’operaismo, si proponeva una 
lettura della teoria economica marxista che vedeva il modo di 
produzione capitalistico come soggetto ad un continuo processo 
di trasformazione e sviluppo avente come suo principale limite 
interno la contraddizione con gli interessi economico-sindacali 
immediati del proletariato che, in questo modo, venivano 
considerati come il motore del processo rivoluzionario. Dietro la 
forma di un’analisi e di una teoria apparentemente rivoluzionarie 
si nascondeva solo un’estremizzazione economicista delle tesi 
liberali, revisioniste e riformiste.  
 

In sintesi oggi risulta centrale e decisiva per la ripresa e per 
l’attualizzazione dell’impostazione gramsciana della Questione 
Meridionale sulla base del maoismo, la battaglia ideologica e 
politica contro i continuatori della tradizione del blocco 
intellettuale crociano-togliattiano e contro l’opportunismo dei 
gruppi eredi di quelli egemoni negli anni Settanta. E quindi, in 
quest’ultimo caso, contro gli attuali gruppi e partitini 
dell’estrema sinistra che riscoprono periodicamente le teorie 
trotskijste della dipendenza e del sottosviluppo, eventualmente 
combinante con quelle della decolonizzazione. 
 

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

120 

In Gramsci la Questione della “Riforma Intellettuale e Morale” 
è, su un piano generale, la questione dell’ideologia intesa come 
concezione del proletariato relativa a tutti gli aspetti del rapporto 
con il mondo (politica, economia, storia, scienza, vita cultuale e 
artistica, ecc.).   
 

Secondo Gramsci anche la borghesia nella sua fase di 
formazione e sviluppo ha avuto la necessità di una concezione 
del mondo corrispondente ai suoi interessi. L’ideologia del 
proletariato è una concezione del mondo che si oppone 
all’ideologia della borghesia ed in genere delle classi 
reazionarie. L’ideologia forma i quadri rivoluzionari del 
proletariato ed eleva la coscienza e lo spirito rivoluzionario delle 
masse.  
 

 

 

Affrontando la questione dal punto vista storico, Gramsci 
evidenzia che in Europa la borghesia ha prima di tutto dovuto 
sviluppare una concezione del mondo progressiva, rappresentata 
dall’illuminismo, che si è incarnata nella rivoluzione francese e 
che, con in seguito alla comparsa della lotta di classe del 
proletariato, ha creato condizioni favorevoli per la nascita e la 
diffusione del socialismo e del comunismo utopistico. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

121 

Analogamente in Germania, la sinistra della riforma protestante 
ha favorito lo sviluppo delle guerre contadine che hanno scosso 
in profondità il relativo ordinamento economico e politico 
feudale. Insieme alla rivoluzione francese, questo retroterra 
ideologico ha portato alla formazione della filosofia classica 
tedesca. In Inghilterra la lotta della borghesia contro l’autocrazia 
rappresentata, sul piano teorico nel campo dell’economia 
politica, in particolare dalle opere di A. Smith e d R. Ricardo, 
aveva portato, sotto l’influenza delle prime grandi mobilitazioni 
operaie, anche alla nascita del socialismo ricardiano che dava 
una base teorica tendenzialmente scientifica alla stessa lotta di 
classe tra borghesia e proletariato.  
 

Nei principali paesi europei la formazione della borghesia come 
classe dominante nella lotta contro l’aristocrazia reazionaria e la 
sua concezione del mondo aveva quindi creato le migliori 
condizioni ideologiche per la transizione al marxismo.  
 

In quella variegata realtà territoriale che, con il 1861, emergerà 
come Stato Unitario italiano, non si è invece mai formata una 
borghesia rivoluzionaria. La conseguenza è stata quella di una 
rivoluzione borghese, che lo stesso Gramsci definisce abortita, 
legata ad interessi particolaristici ed orientata in senso 
reazionario e corporativo. Da un lato gli intellettuali italiani 
erano separati dalle masse popolari e dall’altro la loro 
unificazione al servizio della classe dominante è avvenuta o 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

122 

sotto l’egemonia dell’autocrazia monarchico-liberale o sotto 
quella dei proprietari fondiari feudali e della chiesa cattolica. La 
“rivoluzione liberale” ha portato ad un’unità d’Italia su basi 
burocratiche ed artificiose, che ha segnato la formazione della 
classe intellettuale caratterizzata dall’aristocraticismo, dalla 
retorica, dal paternalismo e dall’idealismo filosofico, dalla 
propensione alla conciliazione passivo-rivoluzionaria delle 
contraddizioni. La borghesia in Italia non si era sviluppata sino 
ad elaborare e lottare per affermare una propria concezione del 
mondo progressiva prima dell’unità d’Italia perché non 
esistevano le condizioni politiche e sociali per questo passaggio, 
poi, con la formazione dello Stato italiano e successivamente 
con l’entrata nella fase dell’imperialismo, perché le classi 
reazionarie dominanti non potevano più esprimere qualcosa di 
progressivo senza correre il rischio di alimentare la tendenza alla 
rivoluzione popolare. Tutto, secondo Gramsci, si è riflesso nel 
carattere egemonista e meschino della formazione dello Stato, 
che spiega sia la perdurante assenza di una vera letteratura e 
cultura nazionale, sia l’affermarsi di una lingua, come quella 
rappresentata dall’ “italiano”, che risultava estranea alle larghe 
masse popolari.  Lingua ufficiale che non era affatto tale sotto il 
profilo sociale, visto che nel 1861 nella stessa corte piemontese 
si parlava il francese. Lo era in effetti solo per i ceti intellettuali 
legati al carro delle classi reazionarie dominanti, ma non per le 
larghe masse del paese, ancora interne al percorso che dai vari 
dialetti avrebbe potuto portare all’unificazione linguistica come 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

123 

espressione di un’effettiva, appunto mai realizzatasi, rivoluzione 
nazionale democratico-borghese47.  
 

In generale la borghesia, rappresentata allora da vari nuclei 
borghesi sparsi soprattutto nel Centro-Nord del paese, aveva 
delegato alla monarchia burocratica sabauda il compito della 
propria unificazione come classe. Non si è quindi nemmeno mai 
resa portatrice di una qualche politica di ridimensionamento del 
cattolicesimo. 
 

Nelle fasi iniziali della formazione del proletariato, i settori più 
avanzati di tale classe non hanno quindi potuto ereditare e 
radicalizzare alcuna concezione del mondo progressiva 
preesistente nel paese e si sono trovati persino a dover fare i 
conti con una “cultura” che non aveva nemmeno passato la fase 
della Riforma dell’ideologia feudale e che quindi risentiva 
profondamente della persistente influenza del cattolicesimo.  
 

Gramsci evidenzia anche, per quanto riguarda la fase 
dell’Umanesimo e del Rinascimento “italiani”, il loro carattere 

 
47 La lingua italiana non è stata espressione di un processo evolutivo che ha 
assunto e superato la molteplicità preesistente, raccogliendo il meglio, ma si 
è trattato di un processo intellettuale staccato dalle masse. Tuttora molti 
dialetti hanno ben poco in comune con la lingua italiana, sino a volte a 
rappresentare in embrione altre possibili lingue. Si veda a questo proposito il 
sardo, la cui struttura grammaticale regge pienamente il confronto con lingue 
come lo spagnolo ed il portoghese e che con una rivoluzione democratico-
popolare sulla via del socialismo potrebbe ancora aspirare a svilupparsi, per 
quanto riguarda la Sardegna, in senso popolare e nazionale. L’introduzione 
della lingua italiana è stata un’operazione dall’alto, senza reali fondamenta 
nella vita e nella pratica sociale effettiva delle larghe masse dell’epoca.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

124 

settario ed antinazionale, legato al supporto invece che al 
rovesciamento del papato e del cattolicesimo o, viceversa, 
caratterizzato dal cosmopolitismo (Galileo, Machiavelli, ecc.), 
ossia dal non essere parte di un processo di rinnovamento 
nazionale, ma di rappresentare invece un momento interno allo 
sviluppo culturale, intellettuale e scientifico dei principali Stati 
europei, da cui però risultava appunto esclusa “l’Italia”48.  
 

Il problema però riguardava sul fronte formalmente opposto 
anche la questione della formazione dei primi raggruppamenti 
sindacali e delle prime organizzazioni politiche socialiste. I ceti 
intellettuali promotori di tali processi potenzialmente 
progressivi erano sotto l’influenza della sinistra liberale 
risorgimentale (Mazzini, Garibaldi), che si era sempre 
contrapposta alla possibilità di una rivoluzione borghese 
giacobina fondata sulla mobilitazione delle larghe masse del 
paese e che quindi è risultata a sua volta portatrice di una visione 
meschina, particolaristica e intellettualistica dei compiti della 
rivoluzione borghese.  

 
48Si può quindi intravedere come gli intellettuali italiani e gli apparati 
egemonici (accademie, scuole, fondazioni culturali e centri intellettuali, 
riviste ecc.) al servizio delle classi reazionarie abbiano via via contribuito a 
costruire, sulla base di una stratificazione ideologica di quasi un millennio, 
un’ “identità nazionale” culturale, segnata in senso letterario, retorico e 
nazionalista, in gran parte fittizia. Un “identità” che solo Gramsci ha 
adeguatamente smascherato e criticato nelle sue fondamenta.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

125 

Gramsci non si limita a sostenere la necessità di operare per 
separare ampi strati delle masse popolari, in parte rilevante 
rappresentati all’epoca dai contadini, dall’influenza del 
cattolicesimo49 e dei liberali meridionalisti crociani. Gramsci sin 
dall’Ordine Nuovo indica anche e soprattutto che il proletariato 
italiano doveva emanciparsi dall’influenza del socialismo 

 
49 Nell’Italia dei tempi di Gramsci andava considerata la rilevante influenza 
che il cattolicesimo aveva sulle masse popolari, in particolare sui contadini. 
Gramsci, nei Quaderni del Carcere, affronta in modo sistematico la questione 
dell’influenza delle forme di organizzazione politica e sociale (spesso di tipo 
assistenziale, parasindacale e corporativo) messe in atto dalla chiesa e volte 
ad egemonizzare le masse popolari. Si tratta di un’ulteriore grande questione 
che Gramsci individua come specifico nodo storico della questione della 
rivoluzione in Italia, quello che lui definisce “Questione del Vaticano”. 
Gramsci evidenzia che l’influenza del cattolicesimo reazionario, con il suo 
centro mondiale in Italia rappresentato dal Vaticano, è stata una delle cause 
dell’assenza della rivoluzione giacobina ed in generale della mancanza di una 
riforma come quella protestante. La questione del Vaticano è a sua volta una 
delle espressioni, anche se secondaria rispetto alla Questione Meridionale, 
del fatto che non c’è stata una vera rivoluzione borghese. Si può constatare 
quindi l’enorme distanza che separa l’elaborazione teorica di Gramsci, 
fondata sul materialismo dialettico e sull’effettiva analisi dei rapporti politici, 
economici ed ideologici vigenti nella penisola, dalle teorie sulla “Repubblica 
pontificia” e sullo Stato del Vaticano elaborate e diffuse dai CARC-nPCI nel 
Manifesto Programma scritto da Giuseppe Maj (p.115 e seguenti del MP). In 
tali teorie si rompe del tutto il nesso con i motivi strutturali dell’arretratezza 
e del dualismo dell’economia italiana. Si veda per es. il seguente passaggio 
che concepisce la chiesa non come espressione della permanenza di relazioni 
economiche semifeudali, ma come il centro di promozione del parassitismo 
dei proprietari feudali prima e del capitale finanziario poi: “La chiesa rimase 
il centro promotore e la fonte principale del parassitismo della classe 
dominante”  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

126 

liberale, settario e corporativo, economicista e nazionalista, 
sorto dalla decomposizione della sinistra risorgimentale e quindi 
acquisire una visione complessiva dei compiti relativi alla 
conquista ed alla guida delle larghe masse contadine.  
Partendo dal marxismo-leninismo, dal materialismo dialettico e 
dall’esperienza storica del MCI, Gramsci afferma quindi la 
necessità di rielaborare criticamente l’intera storia e l’intera 
cultura di quella che oggi viene definita “Italia”, al fine di 
generare una visione proletaria del mondo, guida per la 
formazione della soggettività intellettuale dei quadri e militanti 
comunisti, capace di fondersi con il proletariato e le masse 
popolari. Per procedere su questa strada, secondo Gramsci, era 
in particolare necessario lottare risolutamente contro il tipo di 
soggettività ossia di formazione intellettuale dei socialisti 
riformisti, degli anarchici rivoluzionari” e dei liberali della 
sinistra crociana che, pur in forme diverse, convergevano nel 
promuovere una visione del mondo di tipo empirista e 
pragmatista, idealista ed irrazionalista, in netta contrapposizione 
alla dialettica hegeliana e al materialismo storico.  

Anche nella formazione del PCd’I con l’iniziale egemonia del 
bordighismo, questo tipo di formazione intellettuale continuava 
a presentarsi e a prevalere. Occorreva dunque un partito 
comunista capace di assumere l’universalità del marxismo-
leninismo e di procedere alla sua specificazione attraverso la 
formazione di un partito bolscevizzato capace, quindi, di 
rompere con il meschino e ristretto settarismo corporativo della 
tradizione della sinistra liberale, del socialismo riformista e 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

127 

dell’anarchismo. Un partito, un Moderno Principe50, per arrivare 
a rappresentare gli interessi rivoluzionari del proletariato e delle 
larghe masse popolari del Sud come base per un’effettiva 
rivoluzione popolare indirizzata nella prospettiva del 
socialismo.  

Gramsci considerava dunque la questione della Riforma 
Intellettuale e Morale rispetto alla trasformazione della 
formazione intellettuale dei quadri e dei militanti delle vecchie 
forze della sinistra e dell’intellettualità rivoluzionaria in primo 
luogo e, in secondo luogo, dei settori avanzati del proletariato e 
delle masse popolari contadine, in particolare del Meridione e 
delle Isole, come una dimensione imprescindibile e decisiva 
della rivoluzione proletaria in Italia. 

Il regime monarchico-fascista, sostenuto dai liberali crociani ed 
integrato dagli apporti ultra-revisionisti di ex-socialisti e 
“sindacalisti rivoluzionari”, ha continuato ed accentuato tutti gli 
elementi oppressivi, burocratico-reazionari, intellettualistici e 
retorico-nazionalistici della tradizione autocratico-liberale e 
clericale. Con la fine della II guerra mondiale, la grande 
resistenza antifascista si è interrotta ed è parzialmente rifluita a 
causa del ruolo decisivo svolto dai revisionisti togliattiani che, 
sul piano politico e dei rapporti di classe, hanno costruito le 

 
50La formula del Partito Comunista come moderno principe è usata da 
Gramsci in particolare nel Q.13 dei Quaderni del Carcere dedicato a 
Machiavelli e alla questione del Partito e dello Stato. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

128 

condizioni per la conciliazione nazionale e per la conferma e 
riproposizione del cattolicesimo, una religione di matrice semi-
feudale. Era quindi venuto meno quello che poteva 
rappresentare l’avvio di un capillare movimento nazionale di 
Riforma Intellettuale e Morale capace di realizzare i compiti di 
una riforma della religione cattolica sul modello della riforma 
protestante, ma in un quadro caratterizzato dall’egemonia del 
proletariato e del materialismo storico e quindi nella prospettiva 
della democrazia popolare e del socialismo. Al posto di questo 
vuoto si è velocemente formata e ricostruita l’egemonia dei 
liberali reazionari neo-crociani, del cattolicesimo feudale, dei 
socialdemocratici del PSI e dei moderni revisionisti togliattiani 
(PSI e PCI rimpinguati da tanti ideologici “ex-fascisti”, che 
iniziano a spacciare l’idealismo soggettivo e l’irrazionalismo, 
l’empirismo e il pragmatismo della “cultura” e della “filosofia 
fascista” come merce pienamente compatibile con il marxismo 
ed il marxismo-leninismo). In questo quadro il sorgere di un 
movimento letterario come quello del neo-realismo italiano, che 
avrebbe potuto svilupparsi come perno di un nuovo tentativo di 
Riforma Intellettuale e Morale collegato alla rivoluzione 
democratico-popolare antifascista, si è così ripiegato su stesso, 
finendo per oscillare tra una rappresentazione apologeta-
naturalistica delle contraddizioni politiche e sociali, ed un 
crescente pessimismo nichilista ben rappresentato da personaggi 
come Pasolini. Da questo ripiegamento ne è derivata anche 
quella fase immediatamente successiva caratterizzata 
dall’emergere della tendenza, solo apparentemente più radicale, 
della neo-avanguardia. Tendenza quest’ultima dove la questione 
della lotta contro l’ideologia e la cultura borghese e reazionaria 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

129 

ricade essenzialmente in una strategia di destrutturazione di tipo 
intellettualistico e tecnicista delle forme correnti della letteratura 
e della poesia. La Nuova Sinistra, almeno sul piano letterario, 
nasce su questo terreno ideologico-culturale già segnato dal 
sostanziale rigetto della necessità di una effettiva Riforma 
Intellettuale e Morale nazionale. Si è quindi costituita come 
forza eterogenea caratterizzata dall’idea di fondo che l’Italia 
stesse avanzando rapidamente sulla via degli altri paesi europei, 
realizzando così, di fatto, quella Riforma Intellettuale e Morale, 
la cui necessità era tra l’altro ben evidenziata dalla Questione del 
Vaticano. La Nuova Sinistra, con alla testa gli ideologi della 
necessità della radicalizzazione della sociologia borghese e della 
psicanalisi (marxismo critico, sinistra neo-freudiana) e quelli 
dell’operaismo teorico (Quaderni Rossi), in nome della 
centralità del conflitto tra capitale e lavoro ha rigettato e 
contrastato come riformista e culturalista la lezione gramsciana 
dell’egemonia e con essa ha combattuto il problema di 
un’effettiva cultura, arte e letteratura nazionale, progressiva, 
democratica ed internazionalista, che può essere in ultima analisi 
solo un prodotto del partito del proletariato che procede verso la 
rivoluzione sotto la bandiera della teoria e dell’ideologia oggi 
rappresentata dal marxismo-leninismo-maoismo e dal 
materialismo-dialettico.  
 
 
 
 
 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

130 

Gramsci critica la psicanalisi freudiana51 evidenziando il suo 
carattere empirico e mistico: [Freud], Gramsci afferma: “ha 
voluto fare una filosofia generale di alcuni criteri empirici di 
osservazione”. 
 

Già Marx ed Engels, ed in particolare quest’ultimo nella sua 
“Dialettica della natura”, avevano evidenziato il nesso che sorge 
tra empirismo e misticismo nel momento in cui si pretende di 
trarre da una serie di osservazioni empiriche degli elementi 
generali relativi ad una concezione del mondo. Per Gramsci si 
tratta dunque di depurare la psicanalisi dalla sua pretesa di 
presentarsi come portatrice, a partire da una serie di dati 
empirici, di una concezione del mondo. Per Gramsci si tratta 
invece di procedere, anche alla luce dei dati empirici relativi agli 
esiti della tecnica psicanalitica, con un loro inquadramento ed 
attraversamento critico sotto il profilo del materialismo storico-
dialettico.  

Gramsci quindi afferma che “mi pare di poter concludere 
almeno su alcuni punti che possono essere ritenuti saldamente 
acquisiti dalla teoria psicanalitica, dopo averla sfrondata di 
tutti gli elementi fantasmagorici e anche stregoneschi”, 

 
51 Lettere dal carcere: Lettera a Giulia 30 dicembre 1929; Lettera 413, 20 
marzo 1931; Lettera 543, 15 febbraio 1932; Lettera 551, 7 marzo 1932. 
Quaderni del Carcere: Quaderno I - § (33) Freud; Quaderno 3 - § (3) 
Intellettuali tedeschi: Quaderno 15 - § (74) Freud e l’uomo collettivo. 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

131 

sostiene: “il punto più importante mi pare questo: che la cura 
psicanalitica possa essere giovevole solo per quella parte di 
elementi sociali che la letteratura romantica chiamava ‘umiliati 
e offesi’ e che sono molto più numerosi e vari di quanto non 
appaiano tradizionalmente. Cioè di quelle persone…prese nei 
ferrei contrasti della vita moderna” [sottolineatura a c.d.r.]. 
 

Gramsci, con l’espressione “umiliati e offesi”, si richiama 
esplicitamente al titolo del noto romanzo di Fëdor Dostoevskij 
(1861) per indicare le figure tipiche di una vasta serie di strati 
sociali sfruttati della piccola borghesia o legate alla piccola 
borghesia privilegiata ed all’aristocrazia operaia e dei servizi (tra 
cui particolare rilevanza assumono, per la loro specifica 
tendenza all’attivismo sociale e politico, i piccolo-intellettuali52, 
i tecnici e gli operai specializzati). Strati che, sottoposti alle 
pressioni e ai conflitti della società capitalista53  ed agli impegni 
ed alle necessità della lotta di classe54, non riescono ad 
identificarsi pienamente né con la condizione, gli interessi e la 

 
52 In una società imperialista la piccola borghesia intellettuale, intermedia e 
privilegiata è uno strato particolarmente ampio che comprende parte 
significativa, a volte persino maggioritaria, degli studenti universitari, degli 
insegnanti, dei lavoratori precari, dei lavoratori dei servizi socio-assistenziali 
e sanitari e di quelli del piccolo impego, ecc. 
53 Per es. oggi l’incertezza del proprio futuro sotto il profilo del lavoro e delle 
proprie condizioni economico-materiali, la repressione, ecc., oppure la 
questione della fascistizzazione dello Stato e della guerra imperialista. 
54 Si pensi alla militanza, alla disciplina richiesta da un partito comunista 
basato sul centralismo-democratico, all’asprezza del processo rivoluzionario 
e alla dittatura del proletariato in funzione della costruzione del socialismo. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

132 

prospettiva storica del proletariato, né, sul versante opposto, con 
le esigenze, le aspettative e le imposizioni della borghesia. 
Gramsci afferma quindi rispetto ai contadini (che in riferimento 
a questa questione, assimila ovviamente al proletariato): 
“Queste situazioni diventano disastrose per i temperamenti 
molto sensibili e affinati, mentre sono necessarie e 
indispensabili per …i contadini, i cui nervi robusti possono 
tendersi e vibrare a un più alto diapason senza logorarsi”.  
 

à  
Queste considerazioni di Gramsci valgono oggi anche per gli 
strati intellettuali piccolo-borghesi e per quei settori del 
proletariato e del lavoro precario che tendono a identificarsi con 
la condizione, i costumi e lo stile di vita di strati borghesi più 
privilegiati, senza però, nello stesso tempo, poter usufruire dei 
loro privilegi e delle loro condizioni materiali. Ne derivano vari 
conflitti tra le aspettative che si generano, riflesso di un ’ideale 
distorto di sé e di una visione deformata della propria condizione 
sociale, e l’effettiva materialità della propria condizione di 
classe con i relativi opprimenti limiti sanciti dai rapporti 
capitalistici e dallo Stato. Le varie aspettative illusorie di tali 
strati circa la possibilità di una tranquilla e pacifica esistenza 
piccolo borghese, di una adeguata realizzazione del proprio IO e 
di un’avanzata sulla scala sociale per sé e magari per i propri 
figli, tendono così a fissarsi in elementi costitutivi di una propria 
identità sociale e personale fittizia. In questo modo entrano in 
contrasto con i limiti oggettivi di una situazione che non può 
essere trascesa in media sul piano individuale, ma solo, ed in 
questo caso in termini ben diversi, su quello dell’organizzazione 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

133 

collettiva e della militanza rivoluzionaria. Di fatto questo 
contrasto tra “identità fittizia” e limiti materiali oggettivi sotto il 
profilo della condizione individuale sono tipici delle famiglie e 
dei membri della piccola intellettualità, degli studenti medi ed 
universitari provenienti dalle masse popolari, dei tecnici, dei 
piccoli impiegati e della piccola azienda o di chi aspira, pur 
essendo lavoratore salariato, a “mettersi in proprio”; in 
quest’ultimo caso, relativo all’apertura di microaziende o 
piccolissime imprese, è poi ben evidente come l’imperialismo 
tenda a penalizzare e a peggiorare la loro condizione.  
 

La crisi delle aspettative e dell’identità fittizia come 
conseguenza della pressione dei rapporti capitalistici e delle 
imposizioni dell’imperialismo porta quindi realmente a 
implosioni nel campo delle relazioni familiari e personali, 
accompagnandosi spesso a sintomatologie che appaiono 
confusamente come indicatrici di un malessere psichico di fondo 
che richiederebbe una cura specifica di tipo “psicologico”, 
“psico-terapeutico” o addirittura “psichiatrico”. Processi 
analoghi tendono a manifestarsi però anche sul fronte opposto, 
su quello della militanza55 e, a maggior ragione, nel corso delle 
difficoltà e dei tornanti di un processo rivoluzionario. 

 
55 Gramsci non nega affatto che i processi d’implosione delle identità 
individuali fittizie o delle relazioni interpersonali e famigliari fondate su di 
esse possano avere esiti catastrofici per i singoli ed esprimersi in varie 
manifestazioni anti-sociali e autodistruttive. Come tra l’altro ben evidenziato 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

134 

 

Gramsci evidenzia quindi: “La situazione diventa drammatica 
in determinati momenti storici e in determinati ambienti, quando 
cioè l’ambiente è surriscaldato fino a una tensione estrema, 
quando vengono scatenate forze collettive gigantesche che 
premono sui singoli individui fino allo spasimo per ottenerne il 
massimo rendimento di impulso volitivo per la creazione”. 
Gramsci non assume affatto, in generale, il punto di vista 
psicanalitico della necessità della “cura”, ma parla “di quelle 
persone che prese nei ferrei contrasti della vita moderna … non 
riescono con mezzi propri a farsi una ragione dei contrasti stessi 
e quindi a superarli raggiungendo una nuova serenità e 
tranquillità morale”. Gramsci quindi pone il problema non della 
“cura” ma, viceversa, quello dell’ideologia e della scelta 
politica. Il problema che sul piano dell’apparenza feticistica e 
della prepotenza e dei tornaconti del sintomo si presenta come 
puramente “psicologico”, viene ricondotto da Gramsci alla 
questione dell’identità fittizia e quindi in ultima analisi alla 
questione dell’ideologia. L’identità fittizia si sostanzia nella 
rinuncia all’identificazione con il proletariato, con i contadini e, 
in ultima analisi, con l’astensione qualunquista di fronte alla 
necessità di una scelta di schieramento consapevole e 
organizzato nella lotta di classe. Gramsci dice: “La mia 
impressione centrale è questa: che il sintomo più grave delle 
condizioni di squilibrio psichico…non sono i fatti, molto vaghi, 

 
dai percorsi intrapresi da vari militanti, soprattutto a partire dalla seconda 
metà anni Settanta, caratterizzati dal passaggio al campo avversario anche 
relativo al pentitismo e dal riflusso nel privato, sino alla devianza e alle 
dipendenze come nel caso dell’eroina. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

135 

…che sarebbero la ragione per la cura psicanalitica, quanto il 
fatto … [di voler ricorrere, n.d.r.] a questa cura”. Gramsci 
quindi sostiene: “Io penso che…si può trovare una serenità 
anche nello scatenarsi delle più assurde contraddizioni e sotto 
la pressione della più implacabile necessità, se si riesce a 
pensare ‘storicamente’, dialetticamente, e a identificare con 
sobrietà intellettuale il proprio compito o un proprio compito 
ben definito e limitato”.  Gramsci però non nega che in una serie 
limitata di casi specifici possa effettivamente anche sorgere la 
necessità di una “cura” per così dire di carattere psico-
terapeutico e sanitario. Questo nel momento in cui situazioni di 
particolare debolezza e dipendenza siano state effettivamente e 
quindi tragicamente “macinate” dai rapporti sociali dominanti e 
senza quindi che i singoli rimasti intrappolati in questi processi 
abbiano avuto la minima possibilità di conoscere e valutare 
criticamente la propria condizione o di sottrarsi praticamente ad 
essa. In sintesi la critica di Gramsci alla psicanalisi56 è quindi 
coerente con l’importanza da lui attribuita all’ideologia e alla 
questione della Riforma Intellettuale e Morale da far valere in 
primo luogo rispetto agli stessi militanti. 
 
 
 
 

 
56 Psicanalisi che tra il resto non a caso ha visto un rilancio in Italia come 
esito della crisi-dissoluzione dei gruppi opportunisti in seguito alla quale 
molti rivoluzionari della piccola borghesia privilegiata hanno intrapreso la 
carriera professionale dello psicanalista e in generale dello psicoterapeuta. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

136 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

137 

 
 

Il marxismo-leninismo-maoismo va applicato alla particolarità 
relativa ai diversi gruppi di paesi (paesi imperialisti e paesi 
oppressi a capitalismo burocratico) e alla specificità di ciascun 
paese.  

L’Italia appartiene all’insieme particolare dei paesi imperialisti 
ed in più è un paese imperialista che presenta rilevanti specificità 
sotto il profilo economico-sociale, politico e culturale.  

Il Pensiero di Gramsci è la sintesi, sino agli anni Trenta del 
secolo scorso, dell’applicazione del marxismo-leninismo ad uno 
specifico paese imperialista, quello italiano.  

Il Pensiero di Gramsci ripreso ed attualizzato sulla base del 
maoismo è il Pensiero Specifico che è necessario sviluppare ed 
affermare per la formazione del partito e per la rivoluzione.  

Oggi è necessario lavorare sistematicamente e collettivamente, 
concentrando le migliori risorse intellettuali dei maoisti, alla 
formazione ed allo sviluppo del Pensiero Specifico nella lotta 
contro il revisionismo, l’opportunismo di destra e di “sinistra” e, 
tramite la lotta tra le due linee, tra le stesse forze che dicono di 
far rifermento a Mao e al marxismo-leninismo-maoismo.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

138 

La prima fase della costruzione del partito consiste 
principalmente nella formazione e nell’unificazione dei militanti 
sulla base di un Pensiero di questo tipo.  

Nel processo successivo alla formazione del partito, quando 
all’ordine del giorno si porrà la questione dell’incorporamento 
progressivo nel partito di settori via via più vasti di masse 
popolari, il Pensiero Specifico continuerà a sua volta a precisarsi 
e a svilupparsi nel corso della pratica rivoluzionaria effettiva.  

In questo quadro il partito diventerà a tutti gli effetti la parte 
avanzata delle masse e la sua stessa pratica si eleverà e si 
estenderà diventando la pratica rivoluzionaria delle masse. Il 
Pensiero Specifico arriverà così a corrispondere pienamente alle 
necessità della rivoluzione proletaria in Italia e potrà condurla 
ad un’affermazione vittoriosa.   

 

 

L’Italia è un paese imperialista che si distingue dai principali 
paesi europei oltre che da una serie di paesi imperialisti della 
stessa Europa che comunemente non sono considerati delle 
potenze imperialiste57.  

L’Italia è probabilmente, insieme alla Spagna, l’ultimo paese 
capitalistico europeo che è entrato nella sfera delle nazioni 

 
57 Come Svizzera, Olanda, Belgio, Danimarca, Svezia, Norvegia. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

139 

imperialiste nel momento in cui giungeva a compimento quella 
spartizione del mondo che ha condannato la maggior parte dei 
paesi alla formazione ed allo sviluppo del capitalismo 
burocratico58.   

L’Italia si era formata a metà dell’Ottocento, non tanto per una 
mobilitazione diretta dalla borghesia volta, da un lato, alla 
liberazione della Lombardia e del Veneto e, dall’altro, alla 
soppressione dello Stato pontificio, quanto per lo specifico 
interesse della Francia a contrastare il peso e l’influenza 
dell’impero austriaco.  

All’epoca dell’unificazione l’economia del Nord, dopo aver 
assunto il carattere di uno sviluppo guidato dai grandi proprietari 
fondiari capitalistici59 (ben rappresentati dalla stessa figura di 
Cavour), si trovava sotto l’influenza delle banche francesi. 
Quella che veniva definita “nazione italiana” era, nel complesso, 
un’economia profondamente arretrata rispetto a quella dei 
principali paesi europei.  

All’influenza della Francia e delle sue banche subentrò dopo 
pochi anni quella delle grandi banche tedesche che operavano in 
stretto rapporto con un’industria che in Germania era già 

 
58 Ad esclusione dell’URSS e della Cina che prima di diventare a loro volta 
potenze imperialiste hanno affermato il socialismo e, per una certa fase, di 
altri paesi che hanno conquistato con lotte e guerre progressive la liberazione 
nazionale.   
 

59 Lenin definisce questo tipo di sviluppo come “via prussiana” in 
contrapposizione a quella americana che richiamava la soppressione delle 
grandi proprietà latifondiste e la formazione di un’estesa proprietà piccolo-
medio contadina. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

140 

sviluppata. Le banche tedesche da un lato contribuirono a fornire 
parte dei capitali necessari allo sviluppo dell’industria italiana 
ma, dall’altro, ne condizionarono le linee di sviluppo in funzione 
degli interessi dell’economia tedesca. Questo tipo di dipendenza 
dall’economia tedesca non era però ancora di tipo imperialista e 
quindi non precluse all’Italia la possibilità di diventare a propria 
volta un paese imperialista alla fine dell’Ottocento e nei primi 
anni del Novecento, ma il modello capitalistico e la struttura 
produttiva industriale, così come l’egemonia tedesca sul Nord 
che ormai caratterizzavano l’Italia, erano ormai sostanzialmente 
definiti e destinati a diventare delle “costanti storiche”.  

L’ascesa del fascismo mussoliniano e successivamente, con la 
fine della II guerra mondiale, l’affermazione dell’egemonia 
economica degli USA che andò a svolgere un ruolo di 
“supervisione” della ricostruzione economica, erano una 
conferma del modello capitalistico italiano come 
economicamente marginale rispetto ai principali paesi europei.   

L’Italia non ha mai superato la condizione di un imperialismo 
straccione, come efficacemente l’aveva definito Lenin, e questa 
condizione l’ha sempre portata, oltre che a svolgere un ruolo di 
oppressione del Meridione e delle Isole, ad indirizzare le proprie 
mire espansionistiche verso l’Africa settentrionale ed orientale e 
verso i Balcani. In questo quadro l’Italia si è anche sempre 
caratterizzata per una particolare aggressività e prepotenza.  

Se quindi vanno rigettate in quanto reazionarie e nazionaliste le 
teorie revisioniste, populiste di sinistra e rosso-brune, che 
equiparano l’Italia ad una colonia degli USA o dell’Europa, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

141 

vanno però anche combattute concezioni come quelle 
bordighiste, operaiste ed in genere opportuniste di “sinistra”, che 
paragonano l’imperialismo italiano a quello dei principali paesi 
europei.  

In quest’ultimo caso si tratta di posizioni che propongono una 
visione apologeta dello sviluppo, della forza e delle capacità 
espansive dell’imperialismo. 

 

 

Il Pensiero di Gramsci ha delineato con precisione i caratteri 
della formazione della borghesia italiana come processo tardivo. 
Un processo relativo all’integrazione negli assetti burocratico-
militari dello Stato Piemontese, oltre che dei vari nuclei di 
borghesia sparsi nel territorio nazionale, anche di tutte le classi 
reazionarie esistenti all’epoca e quindi anche delle classi feudali 
del Sud e delle Isole.  

Gramsci evidenzia che, mentre negli altri paesi europei 
(compreso il caso di gran parte della Spagna) il feudalesimo 
aveva prodotto l’assolutismo e con esso la cornice più efficace 
per la formazione di un mercato nazionale (pur non ancora 
propriamente capitalistico) e per la genesi di una borghesia 
sufficientemente omogenea in grado di proporsi come classe 
dominante, tutto questo non sia avvenuto nel processo relativo 
alla genesi della “nazione italiana”.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

142 

Da cui sia il ritardo storico della “rivoluzione liberale 
risorgimentale”, sia il suo carattere oligarchico e incentrato sul 
problema del dominio delle masse contadine del Meridione e 
delle Isole.  

Con il ’48 in tutta Europa si spegneva la spinta alla rivoluzione 
borghese e alla lotta frontale contro il sistema feudale ed i suoi 
residui. La borghesia già al potere scendeva a compromessi con 
l’aristocrazia sino a prolungarne artificiosamente l’esistenza e 
l’influenza. Questo accadeva poiché era comparso sulla scena il 
proletariato con le sue aspirazioni ad una trasformazione politica 
ed economica radicale della stessa società borghese. Il 
liberalismo iniziava quindi già a diventare reazionario. Non era 
più possibile in Europa una rivoluzione borghese giacobina 
poiché gli effetti e gli echi di una tale rivoluzione avrebbero 
alimentato la lotta rivoluzionaria del proletariato che, di fatto, si 
sarebbe posto alla testa di tale rivoluzione o l’avrebbe sfruttata 
per sviluppare la propria iniziativa. Quindi il Risorgimento non 
poteva più essere democratico-rivoluzionario e giacobino a 
causa dei mutati rapporti tra le classi nell’intera Europa.  

Oltre a questo, un altro e decisivo problema si presentava alla 
borghesia e alle classi feudali nella fase risorgimentale, quello 
delle vaste masse contadine e, soprattutto in Sardegna, dei 
piccoli allevatori protagonisti di continue ribellioni e rivolte 
armate. Di fronte a questo pericolo ed in particolare di fronte a 
quello di una saldatura tra il proletariato delle imprese artigianali 
e manufatturiere del Nord e le larghe masse popolari del 
Meridione e delle Isole, lo Stato piemontese si presentava come 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

143 

l’unica forza in grado di unificare la borghesia da un lato e di 
difendere gli interessi della proprietà fondiaria feudale dall’altro.  

La saldatura tra monarchia, borghesia liberale, proprietari 
fondiari capitalisti e classi feudali, andò realizzandosi nella 
forma dell’egemonia dello Stato piemontese su tutta la penisola 
e quindi come conquista militare coloniale del Meridione, base 
della successiva politica economica semi-coloniale. Lo Stato 
piemontese ha dato così la sua impronta burocratica, oligarchica, 
centralista e militarista all’intero paese.  

Questo Stato si contrapponeva direttamente al nascente 
proletariato e alle masse contadine. Gli enormi debiti dei diversi 
Stati che componevano la penisola finirono per gravare sullo 
Stato piemontese e furono così scaricati sulle masse contadine. 
Il super-sfruttamento del proletariato e delle masse contadine 
divenne il sistema privilegiato per il finanziamento, tramite il 
ruolo dello Stato, dello sviluppo del capitalismo industriale del 
Nord del paese. Contemporaneamente lo Stato piemontese 
garantiva ai proprietari fondiari feudali, concentrati soprattutto 
nel Meridione e in Sicilia, il mantenimento e la salvaguardia 
delle rendite parassitarie.  

Lo Stato come leva dello sviluppo del capitalismo industriale del 
Nord e come perenne ciambella di salvataggio di imprese e 
banche in crisi si contrapponeva a quella forma di Stato 
contraddistinto dalla promozione della libera concorrenza che 
aveva favorito lo sviluppo delle industrie in altri paesi europei. 
Il capitalismo industriale in Italia, oltre ad essere segnato 
dall’influenza e dal condizionamento delle grandi banche estere, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

144 

nasceva caratterizzato dal burocratismo, dal parassitismo, dalla 
corruzione e dal legame con le grandi rendite, sia quelle agrarie 
capitalistiche, che quelle feudali, a loro volta sempre più 
intrecciate con quelle urbane. Nasceva così quel particolare 
blocco agrario-industriale che sarebbe approdato alla genesi di 
un imperialismo marginale e semi-dipendente. 

 

Il blocco dominante, la cui genesi è riconducibile 
all’unificazione del 1861, aveva subito significative 
trasformazioni con l’entrata nell’imperialismo, la prima guerra 
mondiale ed il fascismo. Ciononostante le sue caratteristiche di 
fondo continuavano a riprodurre quelle originarie.  

Il grande capitale industriale e finanziario, segnato da un 
parassitismo di fondo a causa del suo intreccio con lo Stato, con 
le grandi rendite agrarie feudali e con rilevanti settori del 
capitale internazionale, aveva generato il capitalismo 
monopolistico di Stato. Sulla base di questa forma di capitalismo 
legato all’imperialismo e allo Stato, con lo sviluppo delle banche 
dominate dalla rendita parassitaria e con l’introduzione dei 
consorzi dei grandi proprietari per le bonifiche e le opere 
pubbliche, nel Meridione e nelle Isole iniziava anche a 
svilupparsi il semi-feudalesimo ed il capitalismo burocratico.  

In questo quadro la contraddizione tra l’arretrato assetto 
economico e sociale capitalistico e la tendenza alla 
razionalizzazione e modernizzazione capitalistica (Gramsci) 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

145 

della struttura produttiva ha segnato sin dall’inizio la natura 
dell’imperialismo italiano, perpetuandosi sotto il fascismo 
senza, con questo, mai approdare ad un’effettiva soluzione.  

Con la fine della II guerra mondiale, mentre la DC si ritrovava a 
riflettere principalmente gli interessi delle vecchie rendite 
meridionali e dei settori del capitale industriale e finanziario 
semi-dipendenti dagli USA e dalla Germania, all’opposto parte 
del PSI, insieme al PCI togliattiano, arrivavano a proporsi come 
rappresentanti di un blocco sociale costituito dall’aristocrazia 
operaia e dei servizi e da ceti piccolo e medio borghesi 
privilegiati, legato a sua volta a settori del capitale 
monopolistico di Stato e del nascente capitalismo burocratico 
del Meridione e delle Isole.  

Si trattava di rilevanti ma di per sé minoritari settori economici 
e sociali dell’imperialismo italiano, che già durante il fascismo, 
in particolare nell’ambito del sistema corporativo, trovando 
espressione e rappresentanza nel “fascismo di sinistra” (Bottai, 
Fovel, Spirito), avevano cercato di promuovere un processo di 
cosiddetta “modernizzazione capitalistica”.  

Il PSI socialdemocratico e il PCI revisionista si ponevano in 
continuità con questo programma corporativo legato a settori del 
capitalismo monopolistico di Stato, nel tentativo di rilanciare il 
capitalismo italiano, risolvere la questione agraria e dar vita ad 
un imperialismo forte e indipendente da USA e Germania.  

Era però un programma che, pur operante, non poteva venire 
organicamente perseguito da tali forze economiche e politiche e 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

146 

che, comunque, partiti come il PSI ed il PCI (come i precedenti 
“fascisti di sinistra”) non avevano nemmeno intenzione di 
perseguire in modo conseguente.  

In Italia infatti un’effettiva razionalizzazione/modernizzazione, 
con conseguente allineamento al livello delle principali potenze 
europee, è sempre risultata impossibile, in quanto 
necessariamente legata al drastico ridimensionamento delle 
varie tipologie di rendite parassitarie in gran parte eredità del 
passato (da quelle agrarie e urbane a quelle relative all’apparato 
burocratico ed egemonico di Stato e ai lauti sovvenzionamenti a 
banche ed industrie). Ridimensionamento che, in tal caso, 
avrebbe avuto per la stessa borghesia conseguenze politiche 
“catastrofiche” relative al pericolo di apertura di un processo di 
guerra civile.  

Né le riforme agrarie degli anni Cinquanta, che hanno portato a 
termine la trasformazione dei rapporti agrari feudali in semi-
feudali ed affermato il predominio del capitalismo burocratico 
nel Meridione e nelle Isole, né il cosiddetto miracolo economico 
hanno quindi dato vita ad un’effettiva razionalizzazione e 
modernizzazione della struttura produttiva.  

In entrambi i casi si è trattato di una rivoluzione passiva che non 
solo non ha risolto il problema, ma che ha anche portato, nel 
corso dei vari successivi decenni, all’attuale crisi strutturale 
dell’economia italiana e conseguentemente al precipitare della 
crisi egemonica delle vecchie istituzioni parlamentari.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

147 

Se dunque le contraddizioni interne al blocco dominante in Italia 
si presentano in modo forse più acuto che negli altri paesi 
imperialisti europei, ciò non toglie che la risultante di tali 
contraddizioni sia sempre quella della loro conciliazione più o 
meno forzosa, che quindi non arriva mai a mettere in discussione 
la composizione del blocco dominante. Esito conciliatorio a cui 
concorrono puntualmente i vari partiti di potere di destra, centro 
e presunta “sinistra”.  

 

Dagli inizi degli anni Sessanta, con la nascita della Nuova 
Sinistra e dell’ “operaismo teorico” (rappresentato inizialmente 
da Raniero Panzieri e dai Quaderni Rossi), con la ricomparsa 
delle vecchie tendenze del cosiddetto “comunismo di sinistra” 
(trotskijsmo, bordighismo, sindacalismo consigliarista) e con la 
formazione dei gruppi “marxisti-leninisti anti-maoisti”, prende 
piede in Italia l’opportunismo come variegato schieramento 
autonomo rispetto al revisionismo moderno togliattiano.   
 

L’opportunismo degli anni Sessanta ha rappresentato la base 
della formazione dei gruppi egemoni nei movimenti degli anni 
Settanta. Si tratta di gruppi che, nel loro insieme, hanno raccolto, 
organizzato, mobilitato nella lotta centinaia di migliaia di 
giovani, di operai e di membri delle masse popolari, ma che alla 
fine hanno indirizzato il tutto verso un esito fallimentare.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

148 

La caratteristica principale dell’opportunismo, al di là di tutte le 
sue varianti, è quella di concepire la via per una trasformazione 
della società italiana come incentrata sul tentativo di determinare 
una decisiva accentuazione delle contraddizioni inter-borghesi. 
Si possono distinguere due poli estremi di una vasta gamma 
intermedia delle forze opportuniste. Da una parte chi pone 
l’accento sul ruolo dell’iniziativa e della mobilitazione politica 
e dall’altra chi, all’opposto, sottolinea il ruolo dello sviluppo e 
della radicalizzazione delle lotte economiche e sociali.  
 

I gruppi degli anni Settanta, che mettevano al centro il ruolo 
della politica come leva per lo sviluppo delle contraddizioni 
inter-borghesi, miravano a promuovere una pressione crescente 
sul PCI per determinarne, in tutto o in parte, uno spostamento a 
sinistra. Questo tipo di “strategia” opportunista veniva portata 
avanti sia da forze elettoraliste, sia da forze rivoluzionarie legate 
a posizioni piccolo-borghesi. Esempi delle forze elettoraliste 
sono quelli dei gruppi che si caratterizzavano per formule del 
tipo “governo delle sinistre”, “governo dei lavoratori”, “governo 
di fronte popolare” e per richiami alla necessità dell’unità di tutte 
le forze contro il golpismo, lo stragismo ed il fascismo. Nel caso 
dei rivoluzionari invece, come per esempio le Brigate Rosse, 
dopo la prima metà degli anni Settanta si ponevano il problema, 
nel quadro di una serie di teorie revisioniste60, dell’attacco al 
cosiddetto “cuore dello Stato” inteso come “disarticolazione del 
progetto dominante della borghesia”. Il tutto a metà degli anni 
Settanta, come ben evidenziato dall’uccisione di Moro, 

 
60 Vedi precedenti note n.26 e n.37 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

149 

concepito dalle stesse Brigate Rosse come figura chiave della 
realizzazione del compromesso storico, avveniva con il 
proposito di “spingere a sinistra” determinate componenti del 
PCI e delle organizzazioni sindacali (in primo luogo la “sinistra 
sindacale” ben presente negli allora consigli di fabbrica). Forze 
che si opponevano alla formazione del governo di unità 
nazionale DC-PCI e all’introduzione di quello che alcune 
tendenze della sociologia borghese di quegli anni definivano 
“neo-corporativismo” (per indicare la formazione di organismi 
concertativi tra istituzioni, organizzazioni padronali e sindacati 
confederali).  
 

Le realtà organizzate e di movimento essenzialmente legate al 
sindacalismo e all’operaismo che, a differenza delle posizioni 
del precedente schieramento, ponevano direttamente al centro la 
promozione e la radicalizzazione delle rivendicazioni 
economiche e sociali, miravano invece a determinare con la loro 
prassi trasformazioni economiche al fine di determinare il 
massimo livello di “sviluppo del Capitale”. Questo con 
l’obiettivo della piena realizzazione di quello che definivano il 
“Piano del Capitale”. Il tutto avrebbe dovuto portare ad una 
contrapposizione pura e diretta tra lavoro salariato e classe 
padronale, sancendo così il carattere antagonista e rivoluzionario 
della lotta economico-sindacale. Anche queste forze 
sindacaliste, movimentiste, economiciste dunque facevano leva 
su tendenze e contraddizioni effettivamente insite nel 
capitalismo italiano e quindi nello stesso blocco dominante, 
trasfigurandole, idealizzandole e assolutizzandole. 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

150 

Volendo sintetizzare la questione delle radici dell’opportunismo, 
si può quindi sostenere che esse derivavano (e derivano tutt’ora) 
dall’idea che lo sviluppo capitalistico italiano, il blocco borghese 
dominante e le forze politiche che riflettono le sue varie 
componenti interne, contengano in sé tendenze e contraddizioni 
di fondo utili e progressive su cui andare a far leva, mirando ad 
accentuarle e rafforzarle con la mobilitazione e la lotta.  
Tendenze e contraddizioni sulle quali, quindi, ritenere di potersi 
basare per una strategia volta alla “modificazione di rapporti di 
forza” (o all’ “accumulazione delle forze”), che si ipotizza 
necessaria per arrivare a passaggi più radicali e rivoluzionari61.   

 
61 Per quanto attiene alle forze revisioniste che dicono oggi di far riferimento 
al “marxismo-leninismo-maoismo” bisogna valutare criticamente, a questo 
proposito, la cosiddetta “strategia della guerra popolare” dei CARC-nPCI che 
mira, lavorando sulle contraddizioni inter-borghesi, a promuovere un 
“governo di blocco popolare”. La sostanza di questa strategia consiste 
nell’assunto secondo cui le contraddizioni del blocco dominante possono 
essere acutizzate sino a degli esiti catastrofici. Questa teoria, pur 
differenziandosi per alcuni decisivi aspetti, è simile alla linea del 
“menscevismo armato” che guidava le Brigate Rosse della seconda metà 
degli anni Settanta. Analogamente è simile la concezione revisionista dello 
Stato di matrice althusseriana che sottende a tale teoria, secondo cui lo Stato 
sarebbe un sistema instabile di equilibri tra gruppi in reciproca concorrenza 
della classe dominante. Proprio la teoria gramsciana della Questione 
Meridionale e delle Isole, riflesso della natura specifica del capitalismo e 
dell’imperialismo italiano, si traduce necessariamente nell’assunto di fondo 
secondo cui il blocco dominante si presenterà sempre unito contro il 
proletariato e le masse popolari. A differenza di quanto sostengono CARC-
nPCI, non ci può dunque essere alcuna catastrofizzazione di tale blocco 
tramite un’iniziativa di pressione sulle forze opportuniste eventualmente 
presenti nelle istituzioni parlamentari borghesi e quindi nemmeno tramite un 
presunto contro-governo di liberazione nazionale, di salvezza nazionale o 
appunto di blocco popolare.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

151 

In sintesi si tratta della teoria della necessità, come presunta 
strada per arrivare alla guerra civile ed alla rivoluzione 
proletaria, di forzare lo sviluppo del capitalismo italiano in 
direzione di una sua modernizzazione contro gli interessi di 
rilevanti frazioni della stessa borghesia. Questa teoria quindi 
nega il carattere organicamente arretrato, marginale e semi-
dipendente dell’imperialismo italiano, che può “svilupparsi” nel 
tempo solo attraverso delle rivoluzioni passive che, se ne 
modificano parzialmente forme e composizione sociale e di 
classe, non possono mai arrivare a modificarne la natura di 
fondo. Una natura che si esprime in ultima analisi nella perenne 
dinamica tra l’emergere delle contraddizioni inter-borghesi e gli 
esiti relativi o alla loro veloce riconciliazione o, nei casi più 
critici, al loro disciplinamento tramite l’intervento dello Stato.   
 

Quello che conta dunque è il fatto che in Italia il lato prevalente 
è quello della collusione tra le frazioni ed i partiti borghesi, e che 
questo rispecchia il dato di fondo per cui la tendenza alla 
razionalizzazione/modernizzazione, se in determinate fasi 
sembra prendere momentaneamente slancio, finisce sempre per 
abortire e quindi per confermare che l’Italia, a causa della sua 
arretratezza economica, è il ventre molle della catena 
imperialista. Dinamica dunque, questa di tipo “passivo-
rivoluzionaria”, tipica del capitalismo italiano e che impone 
conseguentemente al proletariato una strategia indipendente 
dalle forze borghesi e piccolo-borghesi, fondata sulla necessità 
della formazione di un blocco ad egemonia proletaria 
comprensivo di tutti i settori potenzialmente rivoluzionari delle 
masse popolari. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

152 

La situazione economica della classe operaia e delle masse 
popolari non è semplicemente determinata dai rapporti di 
sfruttamento capitalistici tipici di un paese imperialista, ma è 
aggravata dalla particolarità relativa all’arretratezza dello 
sviluppo capitalistico italiano e del suo carattere marginale. La 
situazione della classe operaia in Italia non è paragonabile a 
quella di tanti altri paesi europei praticamente sotto tutti i profili: 
livello salariale medio, orari di lavoro, intensità del lavoro, 
tassazione, nocività, tutele sul piano del diritto del lavoro, diritti 
sindacali, pensioni ed incidenza dei costi relativi alla sanità, 
all’istruzione, ai trasporti. Questa situazione risulta persino 
peggiore di quella di un altro paese imperialista marginale come 
quello rappresentato dalla Spagna, dove il costo della vita e la 
qualità dei servizi compensano abbondantemente lo scarto, per 
altro assai ristretto, tra i diversi livelli salariali medi dei due 
paesi. La classe operaia in Italia è sempre stata oggetto di un 
surplus di sfruttamento a causa delle caratteristiche del 
capitalismo italiano contraddistinto da un basso livello medio di 
sviluppo tecnologico e quindi anche della sua struttura 
produttiva, con un’elevata presenza di piccola imprenditoria e 
conseguente arretratezza e ampia presenza di produzioni mature 
ed obsolete. Il sistema della contrattazione a cui è soggetta la 
classe operaia e quindi tutti i relativi istituti è però anche il 
termine di riferimento per i livelli salariali e normativi di 
un’estesa serie di strati sociali caratterizzati dal lavoro 
dipendente, che è oggetto di sfruttamento sul piano della 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

153 

produzione di servizi non produttivi di plusvalore. Questo 
determina il fatto che una parte assai rilevante della società è 
caratterizzata da condizioni di lavoro e quindi anche economiche 
e di vita che oscillano intorno a quelle del proletariato 
industriale. Una condizione che diventa particolarmente pesante 
nel caso del proletariato agricolo dove, anche a causa della 
rilevante presenza di lavoratori immigrati soggetti a normative 
vessatorie e discriminatorie, il tutto si traduce in condizioni di 
lavoro di tipo servile e quindi semi-feudale. Accanto a questa 
situazione relativa al lavoro dipendente troviamo poi un’estesa 
micro-imprenditorialità a gestione individuale ed una ancora più 
estesa piccola azienda prevalentemente a conduzione familiare 
(coltivatori diretti, piccoli allevatori, piccolo commercio e 
ristorazione, piccolo turismo, officine, ecc.). Si tratta di milioni 
di lavoratori che, in particolare nel Meridione e nelle Isole, 
rappresentano anche, insieme ad un altissimo tasso reale di 
precarizzazione e disoccupazione, il lascito della mancata 
riforma agraria e della permanenza ed accentuazione della 
Questione Meridionale. Questi lavoratori sono oggetto di uno 
specifico sfruttamento da parte dei monopoli industriali, 
finanziari e commerciali del Centro-Nord che, in alleanza con la 
grande rendita agraria, si appropriano a condizioni vantaggiose 
dei loro servizi e spesso del valore da loro prodotto nella forma 
dell’auto-sfruttamento. Questa situazione generale, che si 
ripercuote direttamente sui giovani delle masse popolari e 
persino a volte sui giovani della piccola borghesia privilegiata, 
vede significativamente peggiorata la loro condizione sotto il 
profilo della disoccupazione e della precarietà e sotto quello 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

154 

delle risorse economiche a disposizione, rispetto a quella dei 
propri coetanei degli scorsi decenni. Nel complesso la situazione 
delle masse popolari, particolarmente in Italia, risulta aggravata 
dalle privatizzazioni, dal grado sempre più avanzato di 
smantellamento dei servizi, dai costi supplementari per le cure 
sanitarie, per i trasporti e per l’istruzione, dal livello della 
tassazione (su cui gravano grandi opere ed enormi spese 
militari), dai continui aumenti dei prezzi dei beni di consumo, 
dall’entità degli affitti.      

La Questione sociale in Italia non può avere una soluzione 
riformista, pur intesa nel senso migliore del termine. Per quanto 
sia necessaria la lotta per la difesa e l’affermazione degli 
interessi economici della classe operaia e delle masse popolari, 
non si può minimamente risolvere la Questione sociale senza 
passare attraverso la rivoluzione democratico-popolare sulla via 
del socialismo. Questo è quindi il lato principale da affermare a 
livello teorico, politico e pratico-organizzativo nella lotta contro 
i gruppi opportunisti e contro le posizioni e l’impostazione 
politica dei vari sindacati di base ed alternativi. 

 

Le trasformazioni economiche e sociali degli anni Cinquanta e 
Sessanta non hanno portato ad una vera modernizzazione 
capitalistica dell’Italia, quindi non hanno nemmeno risolto i 
problemi relativi alla Questione Meridionale e a quella delle 
Isole.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

155 

L’unità d’Italia del 1861 aveva portato a termine un’unificazione 
dall’alto di tipo burocratico, basata sulla collusione tra i vari 
nuclei di borghesia, soprattutto agraria (proprietari fondiari 
capitalisti, commerciale e finanziaria), sparsi sul territorio e la 
rendita feudale con il suo specifico contorno di borghesia 
parassitaria. Il Nord già prevalentemente capitalistico, con il 
pieno sostegno dei proprietari fondiari feudali dello stesso Sud, 
si è rapportato alla popolazione contadina del Meridione e delle 
Isole come una potenza coloniale. Aree di feudalesimo erano 
presenti nel Centro Italia e nel Nord-Est, ma il grosso della 
rendita feudale era posizionato al Sud e nelle Isole, pur con una 
parziale specificità per quanto attiene alla Sardegna. Su questa 
base, con la creazione nel 1861 di un’unica entità statale, 
peraltro caratterizzata dal peso e dall’influenza della burocrazia 
statale piemontese, si è sviluppato anche un mercato interno 
fondato sulla subordinazione al capitalismo del Nord. La 
costituzione del blocco dominante, fondata sull’asse tra 
capitalismo del Nord e proprietà feudale del Sud, ha posto sin 
dall’inizio la questione della rivoluzione proletaria in Italia come 
legata alla formazione del blocco rivoluzionario operaio e 
contadino ed ha quindi escluso la possibilità che la nascente 
questione Meridionale e delle Isole assumesse come aspetto 
centrale e determinante quello della Questione Nazionale, ossia 
della rivoluzione democratico-borghese per l’indipendenza 
nazionale del Sud e delle Isole nei confronti del Nord. La 
struttura dell’economia italiana che ne è risultata, come 
sottolineato da Gramsci, era definita in modo predominante dal 
capitalismo. Si tratta di una struttura dualistica che tutt’ora è una 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

156 

caratteristica specifica dell’Italia, quindi non è presente in alcun 
altro paese europeo. Quando, dopo circa quarant’anni dalla 
conclusione della fase risorgimentale, l’Italia è entrata nella fase 
dell’imperialismo, la struttura agraria del Sud era ancora 
fondamentalmente feudale. L’imperialismo italiano andava 
quindi a colludere con il feudalesimo del Sud, con la 
conseguenza che le larghe masse contadine e quelle dei piccoli 
allevatori del Meridione e delle Isole venivano sfruttate, oltre 
che dalla rendita feudale e dalla borghesia parassitaria, anche 
dall’imperialismo del Nord. Successivamente alla I guerra 
mondiale e soprattutto durante il fascismo si è sviluppato il 
capitalismo monopolistico di Stato (pubblico e privato) ed il 
feudalesimo ha iniziato a trasformarsi in semi-feudalesimo. 
L’economia del Meridione e delle Isole ha assunto caratteri 
precapitalistici senza però arrivare ad una liquidazione delle 
grandi proprietà fondiarie parassitarie. Non ha creato quindi un 
vasto bracciantato e non ha sviluppato una piccola azienda 
agricola accumulatrice in grado di evolversi e di costruire un 
tessuto economico diffuso necessario allo sviluppo 
dell’industria.  
 

Verso la fine della II guerra mondiale il PCI, caratterizzato dal 
predominio del revisionismo togliattiano, rompe il blocco 
rivoluzionario operaio e contadino e separa la questione della 
resistenza antifascista da quella dello sviluppo della guerra 
contadina nel Meridione, ponendo così le condizioni per “l’unità 
nazionale” e per lo “Stato parlamentare costituzionale”, che si 
costituirà negli anni successivi.   



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

157 

Il semi-feudalesimo negli anni Cinquanta attraversa una fase di 
profonda ristrutturazione con le cosiddette “riforme agrarie” 
supervisionate dall’imperialismo USA e gestite con gli Enti di 
Riforma diretti dal settore pubblico del capitalismo 
monopolistico di Stato. Tali Enti, articolati in particolare nel 
Meridione e nelle Isole, hanno determinato l’affermazione nel 
Sud e nelle Isole di una forma particolare di capitalismo di tipo 
burocratico. Da allora il processo, combinatosi sin dall’inizio 
con l’istituzione ed il ruolo della Cassa per il Mezzogiorno62, si 
è variamente sviluppato senza però mai arrivare a liquidare la 
proprietà fondiaria parassitaria che, anzi, in gran parte grazie 
anche al ruolo del capitalismo burocratico, si è intrecciata con la 
rendita speculativa collegata alle opere pubbliche e alla gestione 
del suolo urbano. Si è così determinata nel Meridione e nelle 
Isole, con conseguente enorme flusso migratorio, una situazione 
di decomposizione dei rapporti agrari. Questa situazione ha 
prodotto una diffusa piccola borghesia marginale urbana alle 
prese con attività tipiche del terziario arretrato e la 
trasformazione di milioni di contadini in piccoli proprietari di 
aziende caratterizzate da un micro-fondo scarsamente 
produttivo. Da cui l’endemica condizione di precarietà e 

 
 

62 Costituita nel 1950 ed operante nel Sud e nelle Isole nella costruzione della 
rete stradale, ferroviaria e portuale, per lo più al servizio del capitalismo 
imperialista del Nord, nelle bonifiche in stretto rapporto con la rendita 
agraria, e nella formazione dei poli industriali, noti come le “cattedrali nel 
deserto”. Nel 1984 si è aperta una fase di transizione alla liquidazione di tale 
Ente ed è emersa pienamente la crisi, tutt’ora perdurante, di questa forma di 
capitalismo burocratico. 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

158 

disoccupazione che sussiste nel Meridione e nelle Isole.  
Riguardo alla questione specifica dei rapporti agrari, 
nell’agricoltura e nell’allevamento continua a prevalere la 
piccola azienda rispetto ad un lavoro salariato comunque di tipo 
semi-servile. Si tratta anche di un quadro caratterizzato da 
piccole aziende e proprietà poco produttive costrette spesso ad 
operare in forma di cooperative e consorzi e legate ad un tipo di 
produzione imposta ed irregimentata dall’imperialismo italiano 
ed europeo. I segni principali di tutto questo sono la specifica 
condizione di povertà, oppressione e sfruttamento delle masse 
popolari del Sud e delle Isole, l’arretratezza dello sviluppo 
capitalistico dei rapporti agrari nel Meridione e la relativa 
perdurante assenza di un’effettiva struttura capitalistico-
industriale.  
 

La Questione Meridionale e delle Isole è quindi prima di tutto 
una questione di rapporti di produzione arretrati precapitalistici 
che, tramite le articolazioni economiche, amministrative e 
politiche del grande capitale monopolistico di Stato, risultano 
finalizzati agli interessi dell’imperialismo italiano ed europeo. 
Si tratta di una questione insuperabile senza la distruzione del 
blocco dominante dell’imperialismo del Nord e della proprietà 
parassitaria e della forma specifica del capitalismo burocratico 
nel Meridione e nelle Isole. Questi rapporti economici sono il 
fondamento dell’oppressione economica e sociale delle masse 
popolari del Sud e delle Isole.  
 

La sovrastruttura corrispondente a tali rapporti è da sempre la 
negazione dell’ordinamento democratico-liberale. In particolare 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

159 

a partire dalla II guerra mondiale, si è caratterizzata per una 
specifica forma di militarismo e di fascismo legati, oltre che 
all’operato oppressivo dello Stato italiano, anche al ruolo della 
mafia e della camorra e alla diffusione delle servitù militari. Gli 
elementi relativi all’oppressione nazionale delle Isole e del 
Meridione da parte dello Stato italiano sono un aspetto di questa 
sovrastruttura politica e possono venire a loro volta risolti solo 
sulla base della distruzione della struttura dei rapporti 
economici, sociali e di classe che ne costituisce il fondamento.  
 

Nel quadro della subordinazione all’imperialismo del Nord 
Italia, in Sardegna domina un capitalismo di tipo burocratico 
intrecciato con un’economia arretrata. Si tratta di un’economia 
concentrata prevalentemente nell’allevamento, nell’agricoltura, 
nel turismo, nel terziario marginale, nelle costruzioni e in una 
produzione industriale ed estrattiva in gran parte marginale e 
obsoleta, segnata dalla profonda crisi strutturale del capitalismo 
burocratico. Questa economia è ampiamente caratterizzata da 
tratti precapitalistici e da relative relazioni di produzione 
semifeudali rappresentate in particolare dal sistema delle 
cooperative e dei consorzi di piccoli allevatori ed agricoltori, che 
opera al servizio dell’imperialismo del Nord e che preclude alla 
grande maggioranza delle aziende associate la possibilità di 
un’effettiva accumulazione capitalistica. In questo quadro 
l’economia green imposta dall’imperialismo italiano e da altri 
paesi imperialisti (tra cui la Cina) si traduce in incrementi molto 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

160 

limitati di impiego di forza-lavoro locale, a fronte di ulteriori 
livelli di sfruttamento e depauperazione e rapina delle risorse 
economiche e naturali. L’assenza e l’impossibilità di un diffuso 
settore industriale intermedio e di una struttura dei rapporti 
agrari indirizzata in senso modernamente capitalistico risulta 
quindi evidente e con essa il dominio del capitalismo 
monopolistico di Stato, del capitale finanziario e delle grandi 
rendite legate al turismo e alla grande distribuzione.  
 

La Questione Sarda è la questione dell’oppressione del popolo 
sardo. Essa è in primo luogo strutturale, ossia economico-sociale 
e, sotto questo profilo, si distingue dalle altre realtà oppresse del 
Meridione e della Sicilia solo per le forme derivanti da una 
precedente fase feudale, allora caratterizzata da una maggiore 
frammentazione del suolo agricolo. La soluzione della 
Questione Sarda richiede in primo luogo, per quanto attiene alla 
struttura economico-sociale, l’alleanza del popolo sardo con le 
masse popolari della penisola, nel quadro della formazione del 
blocco rivoluzionario ad egemonia proletaria per la rivoluzione 
democratico-popolare antifascista sulla via del socialismo, 
indirizzata, in particolare per quanto riguarda la Sardegna, 
contro l’imperialismo del Nord, il capitalismo burocratico e le 
classi borghesi reazionarie sarde.  

La sovrastruttura politica corrispondente a questo tipo di 
rapporti economici e di classe è quella imposta dallo Stato e dalle 
servitù militari italiane e legate alla NATO, che sono operanti in 
Sardegna con il sostegno di una nutrita borghesia parassitaria. 
Questa sovrastruttura evidenzia la collusione ed il 
collaborazionismo di tutte quelle forze borghesi e opportuniste 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

161 

che si ripropongono di “fare politica” ed “esprimere gli interessi 
del popolo sardo” all’interno delle “istituzioni rappresentative” 
dello Stato italiano. L’oppressione del popolo sardo, per quanto 
attiene al piano politico, è relativa alla sovrastruttura. In primo 
luogo è relativa all’oppressione esercitata dallo Stato sulle masse 
popolari sarde. In questo quadro lo Stato opera come espressione 
e sintesi dei rapporti economico-strutturali. Anche su questo 
piano la Questione Sarda è parte integrante della Questione 
Meridionale e anche questa dimensione dell’oppressione 
politica può trovare risposta solo nella rivoluzione popolare 
democratica antifascista sulla via del socialismo.  

La Questione Sarda contiene, per quanto riguarda il piano 
sovrastrutturale, anche alcuni aspetti relativi ad una Questione 
Nazionale.  
Riguardo a tali aspetti essi consistono nella cristallizzazione, 
sancita prima dalla cosiddetta “fusione perfetta” del 1847 e poi 
dalla formazione dello “Stato unitario” del 1861, della linea di 
rilevante continuità burocratico-amministrativa tra il 
feudalesimo spagnolo e lo Stato Piemontese relativa ad 
un’oppressione di tipo coloniale. Questa “cristallizzazione” ha 
continuato a persistere sino ad oggi, pur attraverso vari sviluppi 
e modificazioni, finendo per rappresentare, almeno in parte, la 
forma specifica con cui lo Stato borghese ha esercitato il proprio 
dominio sulle masse popolari sarde.  

La Storia dell’oppressione della Sardegna, per quanto attiene 
agli aspetti relativi alla Questione Nazionale, viene da lontano, 
a partire dalla sconfitta della linea più progressiva del 
feudalesimo sardo, notoriamente rappresentata dal Giudicato 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

162 

d’Arborea (1350-1400) e dalla relativa Carta de Logu. Linea che 
avrebbe potuto aprire la strada alla formazione di una borghesia 
commerciale e bancaria in grado di dirigere il popolo sardo verso 
la formazione organica di una propria entità nazionale. Con il 
prevalere degli aragonesi, la Sardegna decade e la borghesia che 
si forma assume un carattere parassitario e dipendente dal 
feudalesimo spagnolo. I “prinzipales” emergono come i 
rappresentanti di questa classe “borghese-feudale” e quindi 
come il vero sostegno sociale e politico del feudalesimo prima 
spagnolo-catalano e poi sabaudo. Con i primi anni del Settecento 
la Sardegna divenne merce di scambio tra le principali potenze 
dell’epoca. Per alcuni anni divenne anche un feudo dell’Austria. 
Successivamente, nel 1720, veniva ceduta dall’Austria alla 
Monarchia dei Savoia. Nel 1847-1848 si arriva appunto alla 
cosiddetta “fusione perfetta” sotto il dominio dello stesso Stato 
piemontese.  

La Sardegna è, in linea generale, per quanto attiene alla 
dimensione economica e politica, parte della Questione 
Meridionale, ma presenta anche delle specificità che la 
trascendono. Esse ruotano in parte rilevante attorno all’esistenza 
di aspetti relativi alla Questione nazionale più pronunciati 
rispetto a quelli del resto delle regioni meridionali.  

Anche questi aspetti relativi alla Questione Nazionale come 
elementi particolari di una più generale oppressione economica 
e politica sono risolvibili solo con la rivoluzione democratica 
popolare antifascista sulla via del socialismo. Solo la vittoria 
della rivoluzione popolare fondata sull’egemonia del 
proletariato può infatti creare le condizioni affinché il popolo 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

163 

sardo possa esercitare liberamente il diritto 
all’autodeterminazione e, quindi, valutare se scegliere, su basi 
democratiche ed internazionaliste, la strada dell’indipendenza.  

Il proletariato guidato da un effettivo partito maoista deve quindi 
sancire nel programma generale della rivoluzione democratico-
popolare antifascista sulla via del socialismo  
l’autodeterminazione per il popolo sardo e quest'ultimo dovrà 
valutare se è conveniente scegliere la via di una federazione su 
base internazionalista ed antimperialista tra Stati indipendenti di 
Democrazia popolare, oppure decidere di far parte, 
eventualmente su base federale, di un’ “Italia” avviata sulla 
strada del socialismo. 

La Storia del popolo sardo è una storia di classe in cui risplende 
il filo rosso della lotta prima contro le invasioni romane ed 
aragonesi, poi contro il feudalesimo baronale, la chiesa e lo Stato 
Piemontese, quindi contro il fascismo, lo Stato borghese italiano, 
l’imperialismo del Nord e le servitù militari.  
 

Lotte che via via si sono sviluppate come vere e proprie lotte di 
classe a partire dai settori giacobini della borghesia, promotori 
degli epici moti rivoluzionari sardi caratterizzati 
dall’organizzazione armata delle masse popolari pastorali e 
contadine, per arrivare alle perduranti ed endemiche lotte dei 
pastori, degli intellettuali oppressi e, in particolare nel secolo 
scorso, dei pur quantitativamente limitati settori proletari ed 
operai. Questo filo rosso si è sempre riflesso costitutivamente 
sui vari versanti dei costumi, dell’arte e delle tradizioni popolari, 
della poesia e delle opere letterarie e su quello di 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

164 

un’articolazione linguistica che spesso ha presentato il 
fenomeno di una distinzione tra la “lingua alta” dei ceti 
sfruttatori e parassitari e la “lingua bassa” di un popolo di pastori 
e contadini. Il tutto a testimonianza della profonda validità degli 
insegnamenti di Gramsci, di Lenin e di Mao, secondo i quali 
l’internazionalismo prevede necessariamente anche la difesa e la 
valorizzazione di tutto quello che, nei vari paesi e nelle varie 
realtà territoriali, la linea rossa della lotta di classe e della pratica 
sociale dello sviluppo dell’umanità ha prodotto nei vari paesi sul 
piano culturale, artistico, letterario, linguistico. 
 

La lotta di classe in Sardegna ha attraversato fasi di maggiore 
intensità e radicalità come quelle rappresentate dalla rivoluzione 
sarda, dalle lotte contro le chiusure (chiudende) delle terre 
collettive, dall’opposizione allo Stato monarchico-liberale e 
autocratico-burocratico piemontese prima ed italiano poi, per 
arrivare quindi alla lotta contro il fascismo e alle grandi lotte 
popolari, operaie e studentesche della fine degli anni Sessanta e 
della prima metà degli anni Settanta.  

Nella Storia della lotta di classe in Sardegna due fasi sono di 
particolare importanza. La prima è quella dei moti rivoluzionari 
sardi. La parte più avanzata della Sardegna della fine del 
Settecento aveva tentato la via della rivoluzione democratico-
borghese giacobina; un tentativo unico rispetto a quelle realtà 
regionali e territoriali che, con il 1861, andranno a costituire la 
“nazione italiana”. In Sardegna i circoli borghesi più avanzati si 
erano posti alla testa delle masse di pastori, contadini, piccoli 
artigiani ed intellettuali antifeudali, ed avevano promosso la 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

165 

costituzione di un embrione di esercito popolare, ponendo 
all’ordine del giorno la distruzione del feudalesimo e la 
costruzione della repubblica borghese democratica. La 
rivoluzione sarda, durata dal 1794 al 1812 assumendo come data 
il martirio degli ultimi giacobini (martiri della rivolta 
antimonarchica di Palabanda), per quanto eroica e degna di 
essere celebrata dal popolo sardo, non ha vinto e forse non 
poteva nemmeno vincere. Gli strati reazionari legati al 
feudalesimo e quelli della borghesia moderata si erano uniti con 
lo Stato piemontese e il papato nella contro-rivoluzione.  

La seconda fase è quella relativa alla radicalità ed estensione del 
movimento delle lotte popolari, operaie e studentesche nella 
Sardegna degli anni Sessanta e Settanta. Questa fase si è 
sviluppata in sostanziale continuità e corrispondenza con lo 
sviluppo e l’intensificazione della lotta di classe nella penisola 
italiana.   

La considerazione di queste due diverse fasi storiche porta a 
sottolineare due questioni sul piano politico legato all’attualità.   

La prima è che la mancata rivoluzione democratico-borghese 
sarda aveva evidenziato che la rivoluzione sarda doveva 
costruire un’alleanza sociale politica sufficientemente estesa per 
realizzare uno Stato indipendente su basi democratiche e 
progressiste e per poter quindi sconfiggere, nello stesso tempo, 
le classi reazionarie sarde e la burocrazia reazionaria feudale 
piemontese. Nella situazione dell’epoca, l’unico fondamento per 
una tale alleanza poteva essere un eventuale partito giacobino 
operante nella penisola, che si ponesse il problema di mobilitare 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

166 

le larghe masse contadine in una guerra rivoluzionaria capace di 
colpire le fondamenta dell’autocrazia piemontese e del papato. 
Com’è noto però, tale partito non era sostanzialmente presente.  

Rapportata alla situazione presente, quest’esperienza storica 
attesta che, sia rispetto alla soluzione delle questioni strutturali 
ed a quelle relative al dominio dello Satto borghese, sia a quelle 
pertinenti alla soluzione degli aspetti nazionali della Questione 
Sarda, è necessario che il popolo sardo costituisca un’alleanza 
politica rivoluzionaria con il proletariato e le masse popolari 
della penisola, diventando così parte attiva e protagonista di un 
blocco popolare in grado di affermarsi sull’imperialismo del 
Nord, arrivando così anche a spezzare le servitù militari come 
quelle rappresentate dalla Nato, nel quadro della rivoluzione 
democratico-popolare antifascista sulla via del socialismo.  

La seconda considerazione è quella per cui gli anni Sessanta e 
Settanta hanno dimostrato che la dinamica della lotta di classe, 
pur assumendo forme specifiche in Sardegna rispetto alla 
penisola, presenta uno stesso ritmo di sviluppo e quindi 
all’ascesa del movimento rivoluzionario in Sardegna 
corrisponde un’analoga ascesa di quello nella penisola e 
viceversa. C’è quindi non solo la necessità che il popolo sardo 
contribuisca alla costruzione di un blocco popolare 
rivoluzionario che comprenda anche il proletariato e le masse 
popolari della penisola, ma esiste anche una dinamica oggettiva 
che opera proprio in questa stessa direzione.  

Negli anni Settanta, è solo quando per vari motivi la situazione 
potenzialmente rivoluzionaria è rifluita sul piano generale, che 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

167 

sono emerse istanze direttamente indipendentiste. Istanze che 
erano il prodotto di uno scetticismo di fondo riguardo 
all’effettiva possibilità dello sviluppo della lotta di classe nella 
penisola capace di garantire in prospettiva anche 
l’autodeterminazione per il popolo sardo. Mancava la 
comprensione del fatto che le cause del riflusso generale 
andavano ricercate nei limiti ideologici e di classe delle 
esperienze politiche organizzate di quella fase e nella relativa 
assenza di un partito in grado di assumere effettivamente la 
centralità della Questione Meridionale e di quella Sarda e quindi 
di organizzare e lanciare la rivoluzione democratico-popolare 
antifascista di lunga durata. Dalla fine degli anni Settanta ad oggi 
questa situazione si è ripresentata più volte in Sardegna ed ha 
segnato e caratterizzato vari tentativi delle forze indipendentiste 
di sinistra. Oggi parte rilevante della popolazione sarda aspira ad 
una maggiore autonomia dalle decisioni ed imposizioni dello 
Stato italiano e varie forze di opposizione antimperialiste sarde 
sostengono l’opzione dell’indipendenza.  

Solo l’unità tra il proletariato e le masse popolari del Nord, del 
Sud e delle Isole può garantire la vittoria della rivoluzione 
democratico-popolare sulla via del socialismo e, con essa, anche 
la piena soluzione delle diverse dimensioni della Questione 
Sarda. Negli anni Sessanta e Settanta le bandiere 
dell’antimperialismo e dell’internazionalismo hanno guidato la 
lotta rivoluzionaria su scala internazionale con un ruolo 
essenziale svolto dai contenuti e dalle indicazioni della Grande 
Rivoluzione Culturale Proletaria maoista. Non c’è soluzione 
democratica ed internazionalista della Questione Sarda senza la 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

168 

ripresa di queste bandiere. È necessario che in Sardegna si 
sviluppi un’organizzazione marxista-leninista-maoista che 
diventi protagonista di questo cammino e quindi parte integrante 
della ricostruzione del partito comunista di Antonio Gramsci 
sulla base del maoismo come guida della rivoluzione 
democratico-popolare sulla via del socialismo. 

La Questione Meridionale e delle Isole, per poter essere 
affrontata e risolta, oggi richiede l’unità del proletariato del 
Centro-Nord e degli strati piccolo-borghesi più sfruttati con 
quelle masse popolari che costituiscono la larga maggioranza 
della popolazione del Mezzogiorno e delle Isole.  
 

La struttura intrinsecamente dualistica dell’economia italiana 
determina il carattere specifico della rivoluzione proletaria in 
Italia. Tale rivoluzione non potrà che essere caratterizzata da un 
processo rivoluzionario ininterrotto. Una rivoluzione sin 
dall’inizio proletaria in quanto basata sull’egemonia del 
proletariato e legata alla prospettiva del socialismo, ma nella sua 
fase iniziale anche di tipo democratico-popolare, in quanto 
espressione di un sistema di alleanze di classe comprensivo di 
vasti strati piccolo-borghesi intermedi, soprattutto in rapporto al 
Meridione e alle Isole.  
 

Se si parte dal semplice assunto del carattere imperialista 
dell’Italia e dell’indubbia preponderanza del capitalismo legato 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

169 

alla produzione industriale, e se contemporaneamente si astrae 
dalla questione, comunque anche di per sé decisiva, 
dell’avanzata della fascistizzazione dello Stato, si dovrebbe 
dedurne che la rivoluzione proletaria in Italia deve essere 
direttamente socialista. Una rivoluzione che dunque dovrebbe 
mirare ad incanalare e concentrare le risorse del paese a favore 
delle industrie del Nord e del Centro-Nord per determinare 
rapidamente le condizioni per la socializzazione, su scala 
generale, dei mezzi di produzione. Su questa base si dovrebbe 
presupporre che il proletariato industriale del Nord e del Centro-
Nord, avanzando nel corso della rivoluzione, sia in grado di 
spingere avanti, con il suo esempio, la piccola borghesia del 
Mezzogiorno e delle Isole, portandola a schierarsi con la 
rivoluzione socialista e ad accettare una repentina rinuncia alla 
proprietà privata dei mezzi di produzione.  
 

Intesa in questi termini, come in effetti lo è comunemente, la 
strategia della rivoluzione direttamente socialista63 è 

 
63 Questa strategia è stata sostenuta negli anni Settanta da tutte le forze 
opportuniste di orientamento “marxista-leninista” (dai residui del 
PCdI(Nuova Unità al PC(M-L)I, prima denominato anche Servire il Popolo 
e poi La Voce Operaia), trotskijsta, bordighista e dalle forze combattenti come 
le Brigate Rosse e le loro varie scissioni e, ovviamente, legata alla teoria 
dell’attualità del comunismo, dalle forze più strettamente operaiste come 
Potere Operaio ed Autonomia operaia. Si tratta di una strategia che ha 
contributo in modo non secondario alla sconfitta del movimento di massa 
potenzialmente rivoluzionario di quegli anni. Oggi questa strategia è 
sostenuta da tutte le forze che si richiamano, in contrapposizione al maoismo, 
al marxismo-leninismo (FGC, FC, Piattaforma Comunista, ecc.), al Pensiero 
di Mao (PMLI), al bordighismo (SI Cobas, TIR, ecc.), al trotskijsmo (PCL, 
PCR) e, in qualche modo, anche all’operaismo (tra le forze che combinano il 
riferimento al marxismo-leninismo e all’operaismo va considerata anche la 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

170 

teoricamente e politicamente incompatibile con l’effettiva 
assunzione della Questione Meridionale e delle Isole64.  
 

Solo la strategia della rivoluzione di democrazia popolare parte 
infatti dall’assunto che la Questione Meridionale e quella delle 
Isole sia la questione teorica e politica centrale per la 
determinazione della forma e dei contenuti della rivoluzione 
proletaria. Solo questa strategia afferma la necessità di una 
prima fase di democrazia popolare basata sull’egemonia del 
proletariato, nel quadro di un sistema di alleanze tra proletariato, 
strati bassi e intermedi della piccola borghesia e masse popolari 
del Meridione e delle Isole.  
 

Tale strategia presuppone infatti che il proletariato, una volta 
vinta la rivoluzione democratico-popolare antifascista, dopo 
aver socializzato il grosso delle industrie del Nord e del Centro-
Nord, non possa porre subito il problema della socializzazione 
dei mezzi di produzione alle vaste masse popolari del Meridione 
e delle Isole. Questo in quanto risulta in primo luogo necessario 
far avanzare il Sud al livello del Nord, supportando quindi la 
piccola produzione e la piccola impresa del Meridione e delle 

 
Rete dei Comunisti). Anche i due principali gruppi italiani che dicono di fare 
riferimento al marxismo-leninismo-maoismo (CARC-nPCI e Proletari 
Comunisti-PCm) rigettano la strategia della rivoluzione democratico-
popolare e sostengono invece la strategia della rivoluzione proletaria 
direttamente socialista. 
64 Conseguentemente, i sostenitori di tale strategia negano anche la 
possibilità, o riconoscono in modo puramente formale, che con la vittoria 
della rivoluzione di democrazia popolare il popolo sardo possa decidere 
liberamente circa l’eventuale costituzione di un proprio Stato indipendente. 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

171 

Isole come base per la creazione di un tessuto industriale 
capillare legato alle risorse e alle necessità delle diverse realtà 
regionali e locali. Lavorando quindi anche ad unificare la piccola 
produzione in associazioni economiche di più ampie dimensioni 
che possono operare come anelli di transizione verso il 
socialismo. Questo anche al fine di evidenziare i vantaggi 
economici derivanti dal sostegno della grande e media industria 
socializzata. Con la rivoluzione democratico-popolare sulla via 
del socialismo, le masse popolari del Sud e il popolo sardo e 
siciliano possono sperimentare per esperienza diretta che il 
Nuovo Stato, oltre a garantire l’autodeterminazione e la 
possibilità dell’indipendenza, è comunque diverso e l’opposto 
dello Stato dominato dall’imperialismo del Nord Italia e che, di 
conseguenza, può anche non risultare indispensabile la via 
dell’indipendenza. 
 

Se consideriamo queste due diverse ipotesi strategiche relative 
alla rivoluzione proletaria, dobbiamo trarne la conclusione che 
il fatto di perseguire la strategia della rivoluzione direttamente 
socialista tende a portare, sul piano generale, all’isolamento del 
proletariato rispetto ad ampi strati di massa piccolo-borghesi e, 
in particolare, alla scissione e contrapposizione tra il proletariato 
del Nord e il blocco delle masse popolari del Sud e delle Isole. 

La centralità della Questione Meridionale e delle Isole per la 
definizione della strategia della rivoluzione in Italia non si 
concilia affatto, dunque, con la semplice affermazione della 
necessità della rivoluzione socialista. Anzi, l’appello alla 
rivoluzione socialista in Italia è addirittura inconsistente o 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

172 

sostanzialmente erroneo, se non si determina esattamente il 
carattere della rivoluzione proletaria che è necessario affermare.  

Oltre a queste due diverse visioni della strategia della 
rivoluzione proletaria troviamo un’ulteriore visione che pone al 
centro la questione dell’oppressione nazionale per quanto attiene 
all’impostazione della Questione Meridionale e delle Isole. In 
questo quadro, si propone la lotta per la realizzazione diretta 
dell’indipendenza come condizione per la possibilità di 
un’emancipazione delle masse popolari ed eventualmente per il 
socialismo. Una visione quindi contrapposta al problema della 
costruzione di un blocco rivoluzionario con le masse popolari 
delle altre aree della penisola per una comune rivoluzione 
proletaria.  
 

Questo punto di vista è oggi presente non solo in Sardegna, ma 
anche in Sicilia e in altre regioni del Meridione. In generale, oltre 
che essere una conseguenza della percezione dell’oppressione 
relativa al dominio dello Stato italiano, è anche il riflesso della 
crisi egemonica dello stesso Stato e delle forze ad esso collegate. 
Dal punto di vista del proletariato e del marxismo-leninismo-
maoismo va evidenziato che il limite ideologico di una tale 
impostazione risiede nella sua tendenza ad una visione 
idealistica sul piano filosofico e quindi intellettualista su quello 
politico (si veda, per es., oggi l’influenza delle teorie post-
moderne della decolonizzazione), che non considera 
adeguatamente gli aspetti strutturali della Questione 
Meridionale e delle Isole  e quindi l’effettiva configurazione dei 
rapporti di classe esistenti. Oggi questo punto di vista 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

173 

rappresenta un’espressione del livello di coscienza e delle 
aspirazioni degli strati intermedi oppressi della piccola 
borghesia meridionale e delle isole.  
 

Già Gramsci aveva ben evidenziato che la Questione 
Meridionale e delle Isole, se conteneva realmente aspetti 
rilevanti relativi alla Questione nazionale, risultava però in 
primo luogo una questione strutturale e quindi di classe, da cui 
la centralità dell’alleanza proposta tra proletariato e contadini e 
quindi tra le masse popolari del Nord prevalentemente proletarie 
e quelle oppresse e sfruttate del Meridione e delle Isole 
prevalentemente piccolo-borghesi (contadini, allevatori, piccoli 
commercianti, ecc.).  
 

In questo quadro, dal punto di vista del proletariato e del 
marxismo-leninismo-maoismo, è necessario lottare per costruire 
il blocco per la rivoluzione proletaria realizzando l’alleanza tra 
le masse popolari del Nord e quelle del Sud e delle Isole.  

Non è possibile costruire però questo blocco rivoluzionario di 
massa senza la lotta contro lo sciovinismo nazionalistico e 
razzista delle aristocrazie operaie e dei servizi del Nord e del 
blocco politico collegato organicamente con settori pubblici e 
privati del capitalismo monopolistico di Stato e con vari strati di 
media e di piccola borghesia privilegiata. La questione riguarda 
anche la necessità della lotta contro i partiti reazionari del 
centro-sinistra e contro i sindacati collaborazionisti (CGIL-
CISL-UIL) che, in nome degli interessi e delle politiche 
nazionali, fomentano la divisione tra Nord e Sud. Riguarda 
inoltre la necessità della delimitazione ideologica e politica dalle 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

174 

formazioni dell’estrema sinistra, che negano l’attualità e la 
costante accentuazione della Questione Meridionale65.  

Su un versante apparentemente opposto bisogna anche condurre 
una battaglia contro le forze meridionaliste e/o indipendentiste 
che, in nome di una presunta cultura, storia e identità unitarie del 
Meridione e delle Isole, riabilitano il sistema feudale, oscurano 
il ruolo delle grandi rendite e il relativo intreccio con le mafie ed 
il fascismo, promuovono l’interclassismo e il corporativismo, 
combattono il materialismo storico, la lotta di classe e la 
rivoluzione proletaria. Alcune di queste forze in Sardegna hanno 
un carattere rosso-bruno, si proclamano per l’indipendenza e 
sono potatrici di posizioni reazionarie come quelle emerse alcuni 
anni fa, miranti a collegare la Sardegna al progetto di una 
confederazione di piccoli Stati indipendenti del Mediterraneo 
ruotante su una “Catalogna indipendente”. 

 
 

 

La strategia della Rivoluzione Democratica Popolare 
Ininterrotta trova la sua necessità in tutto l’insieme dei rapporti 

 
65 In sostanza, oltre che contro le classiche tendenze del trotskijsmo, del 
bordighismo e del consigliarismo, si tratta di lottare anche contro le posizioni 
nazionaliste rosso-brune (si pensi a Prospettiva Unitaria), contro quelle 
populiste di sinistra (Rete dei Comunisti, PAP, Rifondazione Comunista, PCI) 
e contro quelle falsamente marxiste-leniniste (in primo luogo rappresentate 
dal Fronte della Gioventù Comunista e dal FC). 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

175 

economici e politici italiani che si riflettono, oltre che nella 
Questione Meridionale e delle Isole, anche nella struttura 
burocratico-reazionaria di uno Stato che non ha mai attraversato 
una vera fase demo-liberale.  

Sotto questo profilo il ventennio fascista ha continuato la 
politica dell’autocrazia monarchico-liberale piemontese 
fondatrice dello Stato Unitario centralistico. Analogamente, 
dopo la II guerra mondiale, la Resistenza Antifascista, 
essenzialmente a causa del revisionismo moderno togliattiano, 
si è risolta in una rivoluzione passiva che, notoriamente, ha visto 
la perpetuazione di gran parte della burocrazia del sistema 
corporativo politico militare fascista in forme diverse e, questa 
volta, nel quadro dell’egemonia e della supervisione 
dell’imperialismo USA.  

Alla gloriosa stagione della resistenza antifascista è seguita 
quindi la costituzione di uno Stato liberal-reazionario che non ha 
affatto sancito una rottura reale con il fascismo e la monarchia e 
che ha subito iniziato ad operare con la persecuzione dei 
combattenti partigiani, degli operai d’avanguardia e dei 
contadini in lotta per la terra.  

In Italia è mancata una vera democrazia borghese e quello che è 
intervenuto a partire dalla fine della II guerra mondiale, non ha 
fatto altro che ribadire questo dato a cui, per altro, ormai da 
decenni si accompagna una crescente fascistizzazione dello 
Stato approdata, tra l’altro, all’attuale governo in carica di 
estrema destra. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

176 

La resistenza antifascista aveva già evidenziato che la via della 
rivoluzione proletaria in Italia non poteva che essere quella della 
guerra popolare antifascista e della rivoluzione ininterrotta come 
forma della transizione all’instaurazione del socialismo. 
Gramsci quindi si era giustamente opposto, a cavallo dei primi 
anni Trenta, alla strategia trotskijsta, bordighista e, allora, 
togliattiana della rivoluzione direttamente socialista, 
riaffermando la necessità, sotto l’egemonia del proletariato, 
dell’alleanza tra classe operaia e contadini per l’instaurazione di 
un governo popolare rivoluzionario antifascista.  
 

La natura dello sviluppo capitalistico italiano e il carattere 
marginale dell’imperialismo esito di tale sviluppo, la Questione 
Meridionale e delle Isole e quella della forma burocratico-
reazionaria dello Stato, che mai è potuto diventare 
effettivamente liberale nel senso dei principali Stati europei 
dell’Ottocento, sono indissolubilmente connesse tra loro ed 
insuperabili senza la Rivoluzione Democratico-Popolare 
Antifascista.  
 

La Questione democratica che dall’Unità d’Italia grava nelle 
forme più varie, non solo sul proletariato e sulle masse popolari, 
ma spesso anche su situazioni relative alla condizione e alle 
aspirazioni degli stessi strati intermedi della piccola-borghesia, 
in particolare del Meridione e delle Isole, non può che essere 
affrontata e risolta da un proletariato che si ponga come guida di 
un fronte popolare rivoluzionario, a maggior ragione vista 
l’irreversibilità della fascistizzazione in atto, che richiede 
comunque una Nuova Resistenza. Quindi tale questione può 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

177 

avere oggi solo una soluzione rivoluzionaria democratico-
popolare e non può, rispetto ad alcun aspetto minimamente 
rilevante, trovare una soluzione in ambito borghese.  

La società italiana presenta contraddizioni specifiche che si 
perpetuano almeno da secoli, approfondendosi in linea generale 
ed acutizzandosi in fasi come quella attuale. Il mutamento delle 
forme nel corso delle varie fasi storiche non ne ha risolto o 
attenuato il carattere tendenzialmente dirompente che oggi 
definisce l’Italia come un anello debole della catena 
imperialista. La Questione sociale, quella Democratica, quella 
Meridionale e delle Isole, insieme agli aspetti irrisolti della 
questione agraria e quelli permanenti del problema di una 
Riforma Intellettuale e Morale, costituiscono i nodi storici 
specifici del problema della rivoluzione proletaria. Non si tratta 
semplicemente del problema generale del capitalismo, 
dell’imperialismo e della necessità del socialismo, si tratta 
invece di Questioni che caratterizzano l’Italia in modo specifico 
e che, pur essendo astrattamente risolvibili in ambito 
capitalistico e persino imperialista, non lo sono invece nel 
specifico contesto della situazione italiana, senza che il 
proletariato, tramite il suo partito, non le traduca organicamente 
in un processo rivoluzionario democratico popolare ed 
antifascista sulla via del socialismo.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

178 

Questi nodi storici sono oggettivi, risultano cioè operanti anche 
al di fuori della coscienza e della volontà delle forze politiche di 
orientamento comunista e rivoluzionario e del livello di 
organizzazione, coscienza ed iniziativa di classe del proletariato, 
dei giovani e delle masse popolari. I nodi di fondo della 
rivoluzione in Italia vanno compresi, studiati e tradotti 
adeguatamente in teoria e quindi in programma, strategia e linea, 
in contenuto e forma della rivoluzione proletaria, affinché 
quest’ultima possa effettivamente realizzarsi in modo vincente. 
La questione dell’elaborazione della teoria rivoluzionaria guida 
per la rivoluzione proletaria consiste essenzialmente in questo 
compito. Il corrispettivo sul piano politico-pratico di questo 
compito è quello della trasformazione della dinamica 
“spontanea” dei movimenti e delle lotte in movimento 
organizzato e finalizzato, caratterizzato dalla coscienza di classe 
e dal programma di rivoluzione democratica popolare ed 
antifascista. Questo richiede sia il superamento dei limiti della 
soggettività, che la vittoria nella lotta contro l’egemonia 
dell’opportunismo e del revisionismo presente in tali movimenti. 
In questo senso, bisogna leggere i movimenti e le lotte 
“spontanee” che si sviluppano all’insegna del movimentismo 
come espressione involuta e ripiegata su sé stessa degli effettivi 
nodi di fondo della rivoluzione proletaria.   

Alla fine degli anni Sessanta e nella prima metà degli anni 
Settanta in Italia, in forma incomparabilmente più profonda, 
acuta ed estesa rispetto a quanto avveniva in quella fase negli 
altri paesi imperialisti, si è sviluppata una situazione 
tendenzialmente rivoluzionaria, senza che però fossero ancora 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

179 

pronte, sotto il profilo dei presupposti soggettivi relativi 
all’assunzione del maoismo e all’elaborazione del Pensiero 
Specifico, le condizioni per la formazione e l’iniziativa di un 
partito comunista di tipo marxista-leninista-maoista.  

Rilevante è stata quindi la deleteria influenza delle teorie e delle 
concezioni erronee dell’opportunismo operaista e 
dell’economicismo, del riformismo e dell’elettoralismo, del 
soggettivismo e del militarismo. Queste concezioni, invece di 
approfondire l’analisi e lo studio dei nodi storici della 
rivoluzione in Italia per darne un’adeguata traduzione politico-
pratica ed una relativa guida per le dinamiche di massa 
tendenzialmente rivoluzionarie, li hanno sostanzialmente negati 
o ne hanno dato un’interpretazione deforme, anti-gramsciana ed 
anti-maoista.  

Ciononostante, proletari avanzati, studenti ribelli e settori 
combattivi delle masse popolari hanno scritto in quegli anni, nel 
fuoco della lotta e della giusta violenza proletaria, pagine 
rivoluzionarie che fanno parte di una vitale eredità del partito 
rivoluzionario proletario che oggi è necessario costruire. Le 
ragioni che spiegano il determinarsi di quella situazione sono 
indubbiamente diverse, tra cui anche l’impatto della Grande 
Rivoluzione Culturale Proletaria Cinese e della guerra 
antimperialista del Vietnam. Quello che però conta in modo 
particolare è che l’estensione e la radicalità rivoluzionaria della 
situazione italiana si spiega solo con la permanenza e la 
riproduzione nel tempo dei nodi storici che la caratterizzano da 
secoli. Tra di essi, quello relativo alla Questione democratica e 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

180 

all’esperienza della guerra rivoluzionaria rappresentata dalla 
Resistenza è risultato particolarmente operante e determinante, 
per quanto, appunto, rappresentato in modo deforme 
dall’opportunismo e dal soggettivismo militarista (in particolare 
delle seconde Brigate Rosse, successive alla repressione e 
all’autoliquidazione del nucleo storico) e sostanzialmente 
negato dall’operaismo. 

La Resistenza Antifascista, oggettivamente legata nel contenuto 
e nella forma alla via della rivoluzione democratico-popolare, ha 
dato alla Questione democratica una dimensione irriducibile 
che, oltre ad aver contribuito allo sviluppo della situazione 
tendenzialmente rivoluzionaria, in quegli anni si è ulteriormente 
arricchita ed alimentata, arrivando così ad essere nuovamente, 
nel pieno della fascistizzazione montante dello Stato, al di là di 
ogni tentativo dei gruppi opportunisti di negare od oscurare 
questo dato centrale e decisivo, il modello di riferimento 
oggettivo per la rivoluzione in Italia.  
 

Oggi, nel quadro del precipitare della crisi generale del 
capitalismo, della nuova offensiva contro i popoli oppressi e 
contro le piccole nazioni, della marcia su scala mondiale del 
fascismo e dell’inizio della guerra inter-imperialista, cresce nel 
mondo la ribellione dei popoli oppressi, dei giovani, dei proletari 
e delle masse popolari. Ogni giorno, sul piano internazionale, si 
aprono nuovi fronti della lotta, le masse proletarie e contadine 
insieme ai giovani e ai piccolo-intellettuali scendono in campo 
in un numero crescente di paesi.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

181 

Una nuova fase storica si sta aprendo, questa volta, a differenza 
di quella delle lotte degli anni Sessanta e Settanta, destinata a 
svilupparsi, in un modo o nell’altro, in direzione della 
rivoluzione proletaria mondiale. Il popolo palestinese, con 
l’esempio della sua eroica resistenza, ha probabilmente dato un 
contributo decisivo all’apertura di questa nuova fase 
caratterizzata dalla crescente contrapposizione e polarizzazione 
tra fascismo ed imperialismo da un lato e rivoluzione dall’altro. 
Insieme alla resistenza palestinese va considerata anche la 
grande influenza, in tutta una serie di paesi oppressi, delle 
rivoluzioni di Nuova Democrazia in corso, a partire da quella 
indiana, con il recente martirio del suo principale leader il 
Compagno Basavaraj. Il popolo palestinese e le grandi guerre 
popolari e lotte rivoluzionarie guidate dai partiti maoisti nei 
paesi oppressi stanno dimostrando che è possibile lottare ed 
avanzare anche nelle condizioni più difficili e stanno quindi 
infondendo consapevolezza, coraggio e determinazione nelle 
masse popolari di tutto il mondo. 
 
 

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

182 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

183 

Il progetto sintetizza il riferimento all’ideologia del maoismo e 
la sua specificazione nella realtà italiana con la pratica politica 
nella situazione attuale, in stretto rapporto con settori avanzati di 
massa ed altre soggettività rivoluzionarie.  

Il progetto concretizza oggi, in una prospettiva di breve periodo, 
il riferimento di fondo al maoismo e quello relativo alla forma 
concreta della sua specificazione in Italia in funzione della sua 
missione relativa al lavoro per la formazione del partito maoista.  
 

I punti che seguono indicano quindi linee di lavoro e 
d’intervento che, in forma più o meno embrionale, risultano già 
operanti e quindi in grado di tradursi successivamente nella 
proposta e nella formazione di appositi organismi.  
 

Il marxismo-leninismo-maoismo specificato nella realtà 
economica, politica e storica italiana indica che la via da seguire 
è quella della rivoluzione popolare democratica ed antifascista 
sulla via del socialismo.  

Sono quindi necessari degli appositi comitati per la realizzazione 
di un fronte che, unendo tutti i sinceri comunisti marxisti 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

184 

leninisti ed i maoisti, si assuma oggi il compito di propagandare 
la necessità di questo tipo di rivoluzione e di lavorare per 
indirizzare ed organizzare concretamente la mobilitazione delle 
masse verso la sua preparazione.  

È necessario iniziare da subito questo lavoro per spiegare ai 
giovani e ai lavoratori salariati, ai microimprenditori e ai 
piccolissimi produttori, come e perché la rivoluzione 
democratico-popolare nel nostro paese trovi le sue necessità di 
fondo nella Questione Meridionale e delle Isole e nella lotta 
contro il fascismo, il capitale finanziario e l’imperialismo.  

Nel corso di questo lavoro teorico e politico bisogna combattere 
il punto di vista liquidazionista presente nella sinistra radicale e 
nell’estrema sinistra, secondo cui l’offensiva dell’imperialismo, 
la fascistizzazione dello Stato e la III guerra mondiale 
allontanerebbero la prospettiva della rivoluzione proletaria. 
Questo tipo di posizioni liquidatrici diffonde anche il 
pessimismo, di volta in volta al servizio di questo o 
quell’imperialismo (USA, russo e cinese, e di vari Stati europei), 
circa le prospettive della resistenza palestinese e, in genere, delle 
lotte rivoluzionarie e delle guerre popolari maoiste in atto su 
scala mondiale. È invece vero l’opposto. Il fascismo è 
espressione di una crisi generale e di una tendenza alla ribellione 
delle masse che la borghesia di tutti i paesi imperialisti non 
riesce più a gestire senza ricorrere alla repressione diffusa. 
Inoltre il fascismo acuisce all’inverosimile l’oppressione 
economica, politica e culturale delle larghe masse della 
popolazione. In entrambi i casi prepara le condizioni per la 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

185 

ribellione oppure la scatena direttamente. L’avanzato processo 
di fascistizzazione in Italia è la dimostrazione del fatto che le 
vecchie e putride forme dell’ordinamento liberale e i vecchi 
partiti borghesi hanno ormai scarsa vitalità e utilità persino dal 
punto di vista degli stessi interessi della borghesia che, quindi, 
provvede sempre più a metterli da parte, privilegiando forze più 
apertamente razziste e fascio-populiste.   

Ne consegue che chi ritiene oggi che l’opposizione al governo 
fascista in carica passi attraverso il rapporto con la 
partecipazione alle elezioni, il sostegno alle liste di “sinistra”, la 
collusione con le logiche corporative e liberticide della CGIL e 
degli altri sindacati confederali, i fantomatici “fronti antifascisti” 
con il PD, ecc., rappresenta solo l’ala di sinistra di chi sceglie 
una linea capitolazionista di fronte all’avanzata del fascismo. 

 

Occorre un fronte antimperialista composto da appositi comitati, 
a cui possano aderire tutti i soggetti individuali e collettivi che 
ritengano necessario seguire il seguente programma di lavoro e 
d’iniziativa:  

1) la lotta contro l’imperialismo USA, russo e cinese e contro gli 
Stati imperialisti europei, la valutazione dei BRICS come blocco 
reazionario assoggettato alla Russia e alla Cina e il rigetto delle 
teorie del multipolarismo; 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

186 

2) l’opposizione all’imperialismo italiano per quanto attiene alla 
sua proiezione economica imperialista e alle sue imprese 
guerrafondaie nei Balcani, in Africa ed in altri paesi del mondo;  

3) il sostegno alle guerre di liberazione nazionale, a partire dalla 
resistenza palestinese, che oggi sono oggettivamente parte della 
rivoluzione proletaria mondiale (per quanto sotto il profilo 
soggettivo non siano generalmente ancora caratterizzate dalla 
direzione del proletariato); 
 

4) la difesa delle piccole nazioni che non si collocano 
organicamente in uno schieramento politico-militare 
imperialista e che non si presentano come “avamposti” delle 
potenze imperialiste e che oggi sono oggetto di aggressioni da 
parte delle potenze imperialiste (Venezuela, Cuba, Iran, Yemen, 
ecc.);  
 

5) l’appoggio, in contrapposizione a tutte le forze scioviniste 
rosso-brune e filo russe, al diritto del popolo ucraino alla guerra 
per l’indipendenza nazionale contro lo schieramento 
imperialista occidentale da un lato e contro quello russo-cinese 
dall’altro; 
 

6) lo schieramento a fianco della ribellione dei popoli oppressi e 
in particolare delle guerre popolari di Nuova Democrazia e delle 
lotte rivoluzionarie nei paesi a capitalismo burocratico guidate 
dai partiti maoisti, che costituiscono la parte avanzata della 
rivoluzione proletaria mondiale (India, Perù, Filippine, Turchia, 
Brasile, Colombia, Ecuador, Messico, Nepal, ecc.); 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

187 

7) l’assunzione degli aspetti della Questione Meridionale e della 
Questione Sarda, che pongono in primo piano la questione 
dell’antimperialismo (servitù militari, accaparramento delle 
risorse, devastazione ambientale, oppressione militare-
poliziesca dello Stato italiano, ecc.), e l’appoggio, in stretto 
rapporto con la prospettiva della rivoluzione di democrazia 
popolare66, alla rivendicazione del diritto di autodeterminazione 
su basi internazionaliste ed antimperialiste per la stessa 
Sardegna ed, eventualmente, per altre regioni del Sud Italia;  
 

8) la condivisione e la propaganda della tesi secondo cui i paesi 
dell’Europa Orientale (tra cui la stessa Ucraina) e dei Balcani, in 
precedenza oppressi dal socialimperialismo russo ed attualmente 
oppressi dagli USA e dalle altre potenze imperialiste, sono 
regrediti alla situazione di paesi a capitalismo burocratico, cosa 
che rende necessaria la liberazione nazionale e la rivoluzione di 
Nuova Democrazia.  
 
 
 
 

La difesa degli interessi economici e delle condizioni di vita e di 
lavoro della classe operaia e dei settori bassi ed intermedi della 
piccola borghesia, è uno dei terreni di lotta essenziali per 

 
66 Nei termini precedentemente proposti, vedi i precedenti paragrafi sulla 
Questione Sarda e sulla Questione Meridionale. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

188 

l’educazione e l’organizzazione rivoluzionaria dei lavoratori 
sfruttati, dei precari e dei disoccupati.  

A differenza e in contrapposizione agli altri sindacati reazionari 
ed opportunisti, la lotta sindacale di classe è promossa e diretta 
dai maoisti come parte del lavoro per la rivoluzione proletaria.  
Tutto questo richiede in prospettiva la costruzione di un 
sindacato di classe e di appositi organismi di difesa e 
rappresentanza economica dei diversi strati sfruttati della 
piccola borghesia. Per quanto sia necessario operare da subito 
per sviluppare, nelle forme più adeguate, un’iniziativa sindacale 
di classe legata alla prospettiva della rivoluzione democratico-
popolare antifascista, non si possono fare passi in avanti 
significativi in questa direzione senza aver prima costituito le 
condizioni ideologiche e politiche soggettive necessarie. 
Occorre dunque un’organizzazione politica maoista in grado di 
essere presente ed operare su scala nazionale. In particolare è 
necessario ricostruire il partito comunista di Gramsci per dare 
una base reale al processo della costruzione di un sindacato di 
classe.  

 

 

L’iniziativa sul terreno sindacale di classe deve basarsi sul 
principio dell’unità tra la difesa degli interessi economici delle 
masse proletarie e l’impostazione rivoluzionaria di tale 
iniziativa di difesa. Si deve parlare quindi della lotta e 
dell’organizzazione sindacale di classe come caratterizzata 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

189 

dall’unità tra una forma economico-sindacale ed un contenuto 
rivoluzionario proletario.  
 

Già Lenin aveva condotto una dura battaglia contro 
l’opportunismo economicista e movimentista che negava la 
necessità del carattere partitico dei sindacati e quindi del relativo 
stretto legame organizzativo, politico ed ideologico, tra partito 
comunista e sindacato di classe. Non a caso i bolscevichi 
organizzavano sindacati dei lavoratori separati e contrapposti a 
quelli dei menscevichi, dei socialisti-rivoluzionari, dei liberali e 
a quelli promossi dalla polizia zarista. La Terza Internazionale 
comunista e il marxismo-leninismo-maoismo si sono 
successivamente fondati su questa concezione di Lenin 
dell’organizzazione e della lotta sindacale, contribuendo a 
svilupparla qualitativamente.  
 

 

Sotto il profilo della forma, l’attività sindacale è finalizzata al 
perseguimento di un programma di difesa degli interessi 
economici dei lavoratori e di affermazione dei principi generali 
dell’antifascismo e dell’internazionalismo. Per esempio, una 
serie di punti di tale programma sono i seguenti: -per 
significativi aumenti salariali; -per la difesa del posti di lavoro; 
-per la riduzione dell’orario di lavoro; -per la salvaguardia della 
salute e della sicurezza sul posto di lavoro (morti sul lavoro, 
infortuni e malattie professionali, nocività degli ambienti di 
lavoro anche sotto il profilo dello stress, del caos organizzativo 
che viene scaricato sui lavoratori, ecc.); -per l’affermazione dei 
diritti sindacali e politici sui posti di lavoro; -per la difesa dei 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

190 

diritti democratici; -per il sostegno alle lotte dei popoli oppressi 
(dalla resistenza palestinese alle lotte rivoluzionarie e 
Rivoluzioni di Nuova Democrazia); -contro le forme di 
repressione che colpiscono i lavoratori salariati e quelli più 
sfruttati degli strati non proletari; -contro il fascismo, il 
razzismo, lo sciovinismo e il nazionalismo; -contro il 
maschilismo e il patriarcalismo; -contro le varie potenze 
imperialiste (USA, Russia, Cina, paesi imperialisti europei) e la 
guerra imperialista e inter-imperialista. Riguardo alla forma, 
dunque, un programma sindacale di classe non può essere altro 
che la somma e la sintesi delle rivendicazioni e delle posizioni 
più avanzate espresse dalle lotte economico-sindacali dei 
lavoratori salariati e più sfruttati, almeno dalla fine degli anni 
Sessanta ad oggi. Il problema della rappresentazione degli 
interessi economici delle masse popolari non si riduce poi solo 
al proletariato (delle industrie, delle costruzioni o 
dell’agricoltura) o al lavoro dipendente sfruttato di altri settori 
(amministrazioni, servizi, commercio e ristorazione, ecc.), ma 
deve comprendere il collegamento con altre forme necessarie di 
organizzazione per la difesa degli interessi immediati di altri 
strati popolari come, per es., quelli rappresentati dai giovani 
disoccupati, dagli studenti-lavoratori, dai vari settori del 
precariato e, in particolare, dai settori sfruttati del lavoro 
autonomo, micro-imprenditoriale o relativo agli strati bassi e 
intermedi della piccola azienda (agricoltura, allevamento, 
commercio ambulante o assimilabile, ecc.).  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

191 

 
Il carattere della lotta sindacale di classe condotta dai maoisti 
non si esaurisce affatto nella forma dell’iniziativa sindacale. Il 
contenuto non è rappresentato da un’impostazione “coerente”, 
“completa” o “radicale” della battaglia sindacale.  Il lato relativo 
al contenuto non può che essere quello della specifica 
finalizzazione della battaglia sindacale di classe alla strategia 
della rivoluzione democratico-popolare antifascista. Nello 
specifico si tratta della questione dello sviluppo dell’egemonia 
proletaria sui posti di lavoro. L’unità tra il contenuto politico e 
la forma economica della lotta sindacale si realizza proprio nella 
finalizzazione di ogni articolazione dell’iniziativa sindacale di 
classe all’obiettivo della costruzione di un blocco classista, 
ideologicamente omogeneo dei lavoratori più sfruttati nelle 
fabbriche e nei posti di lavoro. La questione centrale sotto il 
profilo del contenuto è quindi quella della costruzione di tale 
blocco. 
 

È necessario combattere la concezione e la pratica operaista 
(relativa all’elaborazione dell’Operaismo teorico e 
dell’Autonomia operaia) secondo cui si tratterebbe di sviluppare 
e radicalizzare progressivamente la lotta economica sotto il 
profilo delle forme di lotta e del programma. La formula del 
“potere operaio”, che ancora oggi va di moda nella sinistra dei 
sindacati confederali e nei sindacati alternativi, è l’espressione 
di questa concezione economicista e gradualista. Il “potere 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

192 

operaio” sarebbe l’espressione di un certo grado di sviluppo dei 
rapporti di forza nell’ambito del “conflitto tra capitale e lavoro” 
relativo al terreno della battaglia economico-rivendicativa. Si 
tratta di una visione che nega la necessità del contenuto politico 
rivoluzionario della lotta sindacale e che in modo opportunista 
identifica gli organismi di fabbrica, sostanzialmente economico-
rivendicativi e legati ad una funzione di difesa e resistenza di 
fronte alle offensive padronali e governative, con gli organismi 
politici rivoluzionari. Di conseguenza è anche una concezione 
dello scontro di classe come incentrato sulla fabbrica o, in 
generale, sui posti di lavoro che, quindi, vengono visti come 
luoghi a partire dai quali si svilupperebbe il potere alternativo. 
Si nega in questo modo che la questione della costruzione del 
potere politico è relativa alla formazione degli organismi del 
fronte rivoluzionario embrione di un Nuovo Stato ed espressione 
del sistema di alleanze di classe tra il proletariato e vari settori 
delle masse popolari. 
 

In un paese imperialista come l’Italia, in particolare dopo la 
seconda metà degli anni Settanta, non è possibile la 
determinazione di un’ “autonomia operaia o proletaria” nel 
senso dell’espressione di una spontaneità indipendente da 
determinate organizzazioni politiche e sindacali, posizioni e 
concezioni. Persino nei settori più combattivi dei lavoratori 
salariati, dei precari, dei disoccupati, del bracciantato agricolo, 
ecc., è praticamente assoluta l’egemonia del sindacalismo 
riformista, che si presenta soprattutto nella forma dell’iniziativa 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

193 

della sinistra sindacale dei sindacati confederali e di quella dei 
vari sindacati di base ed alternativi.  
 

Sul piano dell’iniziativa sindacale è necessario promuovere 
organizzazione e mobilitazione per deviare una “spontaneità” 
caratterizzata dall’egemonia di forze borghesi ed opportuniste 
verso una prospettiva di classe, opponendo quindi una diversa 
impostazione e pratica basata sul riferimento al marxismo-
leninismo-maoismo. 

Le fabbriche e i luoghi di lavoro sono in generale caratterizzati, 
oltre che dal dominio dei rapporti di sfruttamento e di comando, 
anche dal dominio politico generale e dall’egemonia dello Stato 
e della borghesia. Nello specifico sono poi assoggettati alle 
politiche economiche e relative al mercato del lavoro dei 
governi, alle direzioni delle aziende e delle amministrazioni, al 
condizionamento politico e ideologico delle associazioni 
padronali (es. Confindustria) e dei gruppi imprenditoriali e 
manageriali, alle aristocrazie operaie e dei servizi, ai sindacati 
confederali e piccolo-borghesi, alle forze politiche di potere e 
all’iniziativa dei gruppi opportunisti. Queste forze e questi 
soggetti, in concorso con le associazioni monopolistiche, le 
istituzioni e gli apparati repressivi, producono e riproducono 
nelle fabbriche e sui posti di lavoro quella che è una dimensione 
specifica del dominio e dell’egemonia reazionaria complessiva. 
Operano quindi sui posti di lavoro rispetto ad una serie di 
finalità, per es.: affermare un certo sistema di relazioni 
industriali conciliando, tramite organismi corporativi, padroni e 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

194 

lavoratori; favorire l’affermazione delle politiche del mercato 
del lavoro e le misure di politica economica dei governi e dei 
partiti di potere; legare i lavoratori alle imprese e alle istituzioni; 
rafforzare l’influenza e il controllo esercitato dall’aristocrazia 
operaia e dei servizi; articolare lo sviluppo sui posti di lavoro  
dei processi di fascistizzazione; diffondere il nazionalismo e 
contrapporre i lavoratori del Nord a quelli del Meridione, i 
lavoratori “italiani” a quelli immigrati e ai popoli oppressi o ai 
lavoratori di altri paesi spacciati come concorrenti (es. la Cina); 
creare consenso intorno alle politiche di riarmo, alle imprese 
belliche imperialiste e allo sviluppo della guerra inter-
imperialista, ecc. Tali relazioni, pur avendo come base lo Stato, 
i rapporti capitalistici di sfruttamento, le classi sociali borghesi 
e quelle reazionarie piccolo-borghesi (come appunto 
l’aristocrazia operaia e dei servizi), operano nelle fabbriche e sui 
posti di lavoro in termini di controllo, condizionamento, 
manipolazione, ricatto e sono in ultima analisi a loro volta 
caratterizzate da gradi più o meno evidenti ed espliciti di 
“militarizzazione”. L’egemonia borghese nelle fabbriche e sui 
posti di lavoro, come del resto sul piano generale rispetto 
all’intera società, è però tutt’altro che stabile e compatta. 
Viceversa, si deve continuamente ristrutturare e ridefinire nel 
quadro di un processo più o meno apertamente competitivo tra i 
vari organismi e le varie forze borghesi, al fine di poter operare 
in modo sufficientemente efficace. Infatti non potendo riflettere 
realmente gli interessi del proletariato e delle masse popolari, 
non è mai un’egemonia organica (a differenza appunto di quella 
proletaria) ma sempre una forma di manipolazione, un continuo 
imbroglio, con la conseguenza che il consenso che consegue a 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

195 

livello di massa è in fondo superficiale, fragile e soggetto a un 
continuo e a volte veloce logoramento. Questo determina il fatto 
che l’egemonia borghese sul proletariato e le masse popolari è 
un anello debole che, una volta disgregato dall’iniziativa del 
proletariato condotta sulla base dell’ideologia scientifica del 
comunismo, apre le porte a fasi più avanzate della lotta per 
l’affermazione di un Nuovo Stato. 

La lotta sindacale di classe non è, per quanto riguarda la forma, 
lotta contro lo Stato, e non è quindi terreno sul quale può 
svilupparsi la lotta politica rivoluzionaria. Tuttavia la questione 
assume ulteriori e decisivi aspetti se la consideriamo dal lato del 
contenuto. 
 

La lotta sindacale di classe diretta dai maoisti è infatti una scuola 
di comunismo67 perché contribuisce, dal punto di vista della sua 
forma specifica, allo sviluppo della coscienza di classe, 
dell’organizzazione e della mobilitazione, e inoltre, pur 

 
67 Questa definizione è stata sostenuta da Lenin dopo la rivoluzione d’Ottobre 
in rapporto al fatto che, se i lavoratori dovevano avere dei sindacati per 
promuovere la difesa dei propri interessi economici anche nel socialismo, 
l’aspetto principale, quello di contenuto, relativo all’iniziativa sindacale 
doveva essere quello del suo contributo alla transizione al comunismo. 
Questa concezione di Lenin rappresentava lo sviluppo della battaglia contro 
il revisionismo e l’economicismo che propendevano, in nome della necessità 
di estendere l’influenza dei sindacati sui lavoratori, per la formazione di 
sindacati politicamente indipendenti. Si tratta poi di una concezione che ben 
s’inquadra nella questione del ruolo dei sindacati nel socialismo, a sostegno 
della preparazione e promozione delle Rivoluzioni Culturali Proletarie e delle 
guerre popolari contro la restaurazione capitalistica. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

196 

operando in campo sindacale, si ripercuote anche sul piano 
politico rivoluzionario.  

Parlare del sindacato come scuola di comunismo all’interno di 
una società capitalistica è corretto se la lotta sindacale è condotta 
dai maoisti, in quanto questo evidenzia il contributo della lotta 
economica alla disgregazione dell’egemonia borghese sui posti 
di lavoro e alla relativa costruzione di elementi di egemonia 
proletaria.  

La lotta sindacale di classe attraversa, sia nel suo complesso, sia 
in rapporto alle singole imprese del capitale e ai singoli luoghi 
di lavoro, fasi diverse. In una fase iniziale costruisce egemonia 
proletaria nella forma, nei limiti della lotta per la difesa e 
l’affermazione degli interessi immediati degli operai, dei 
lavoratori precari e disoccupati e, per quanto possibile, degli altri 
settori sfruttati del lavoro dipendente e autonomo 
(microimprenditori, coltivatori diretti, aziende famigliari, ecc.).  
In una fase successiva invece, supporta lo sviluppo 
dell’egemonia proletaria sui posti di lavoro. Quindi oltre ad 
intaccare in modo sostanziale l’egemonia borghese sulle masse 
dei lavoratori delle fabbriche e di altri posti di lavoro, tende a 
porsi su un piano più generale come rivendicazione di 
democrazia proletaria e potere decisionale sui posti di lavoro e 
sulla produzione. In questo modo la lotta sindacale di classe 
diviene un problema politico generale per la stessa borghesia e 
per lo Stato reazionario, senza però poter mai uscire da un 
quadro di difesa e di resistenza e senza mai poter approdare 
quindi alla costruzione di elementi di potere politico. 
Quest’ultimo infatti si costruisce, non in riferimento ai vari posti 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

197 

di lavoro o a specifici segmenti del territorio ma, sul piano 
generale come prodotto dell’iniziativa e della lotta politica del 
partito e quindi come costruzione del fronte rivoluzionario, i cui 
organismi rappresentano l’embrione del Nuovo Stato.  

Anche nella sua fase più sviluppata ed elevata la lotta sindacale 
di classe diretta dai comunisti non può che tradursi in elementi 
parziali e subordinati di egemonia proletaria, quelli che appunto 
riguardano nello specifico la situazione relativa alle fabbriche e 
ai posti di lavoro. Per quanto tali elementi siano innervati 
dall’ideologia proletaria e per quanto la lotta e la formazione 
ideologica di classe siano a loro volta indispensabili per 
un’iniziativa sindacale di classe, non si deve confondere la 
questione dell’egemonia proletaria sui posti di lavoro con quella 
dell’ideologia proletaria. 

 

L’egemonia sui posti di lavoro è data da tutto un sistema di forze 
e di relazioni che strutturano e sedimentano una certa 
omogeneità ideologica nel rapporto con determinati settori di 
massa, assumendo così una forma direttamente e/o 
indirettamente organizzata. Quindi, per es., anche una 
mobilitazione operaia “spontanea”, che avviene sotto l’influenza 
di un sindacato confederale, presuppone tutta una gradazione di 
rapporti organizzati tra la massa operaia e l’effettiva direzione 
sindacale e quindi un determinato grado di egemonia borghese. 
Analogamente una RSU (rappresentanza sindacale unitaria) di 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

198 

una certa fabbrica, composta da sindacati confederali o 
alternativi votata dai lavoratori, è indicativa della presenza di 
una determinata configurazione egemonica in quella stessa 
fabbrica.  

Disgregare l’egemonia borghese, per quanto riguarda la 
questione della lotta per la difesa e l’affermazione degli interessi 
immediati dei lavoratori, vuol dire quindi procedere con 
l’obiettivo di distruggere nelle fabbriche e sui posti di lavoro 
questo sistema di nessi che operano per conciliare, spesso in 
modo formalmente pacifico, padroni e forze reazionarie da una 
parte e proletariato e masse sfruttate dall’altro.  

Si può costruire egemonia proletaria sui posti di lavoro, per 
quanto attiene lo specifico della difesa degli interessi dei 
lavoratori sfruttati, solo se si è in grado di distruggere 
l’egemonia reazionaria. Avanzando nella distruzione si può 
anche costruire.  

La lotta sindacale di classe è in generale una delle strade 
indispensabili attraverso le quali si deve condurre la lotta contro 
l’egemonia borghese e si deve contribuire alla lotta per 
l’egemonia proletaria. Questa impostazione garantisce, tra 
l’altro, la massima ampiezza ed efficacia concreta alla stessa 
lotta economico-rivendicativa.  

La costruzione dell’egemonia proletaria sui posti di lavoro è 
qualcosa di ben diverso da quello che s’intende comunemente 
quando si pone il problema della costruzione di un comitato, un 
coordinamento, un cobas o una RSA di qualche sindacato 
alternativo, ecc. Generalmente infatti si scinde la questione della 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

199 

lotta sindacale da quella della lotta contro l’egemonia borghese 
e quindi o si considera quest’ultima questione come 
controproducente ai fini del perseguimento degli “obiettivi 
sindacali concreti”, oppure si sostiene, in termini economicisti, 
che la lotta per gli obiettivi sindacali ed eventualmente per la 
radicalizzazione delle forme d’iniziativa è la stessa cosa della 
lotta per l’egemonia proletaria sui posti di lavoro.  

Solo se l’obiettivo strategico insito in qualsiasi articolazione 
dell’iniziativa sindacale è quello di andare a disgregare pezzi e 
nessi di egemonia reazionaria sui posti di lavoro, si può costruire 
un blocco di classe maggioritario ed affermare il diritto dei 
lavoratori alla decisione su tutte le questioni direttamente o 
indirettamente legate alla propria condizione di lavoro, 
all’organizzazione del lavoro, alla salute e sicurezza e alle stesse 
scelte e finalità in materia di direzione delle aziende e delle 
amministrazioni.   

L’obiettivo della lotta sindacale di classe guidata da forze 
effettivamente comuniste è realizzare questo tipo di egemonia 
proletaria sui posti di lavoro. In questo modo tale lotta arriva a 
rappresentare una contraddizione irriducibile non solo rispetto ai 
padroni, ma in generale alla borghesia ed a tutte le forze politiche 
borghesi reazionarie ed opportuniste. Va però anche affermato 
chiaramente che la costruzione dell’egemonia proletaria, in 
singole fabbriche e in singoli posti di lavoro o in segmenti più 
ampi e generali del lavoro dipendente, salariato o comunque 
sfruttato, crea solo condizioni più favorevoli per la lotta per il 
potere politico e per il concreto sviluppo del partito, del fronte e 
della rivoluzione democratico-popolare.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

200 

La questione della lotta politica di classe non si riduce 
assolutamente all’irriducibilità dell’egemonia proletaria sui 
posti di lavoro o al fatto che, ad un certo punto, si arrivi 
inevitabilmente alla sua “militarizzazione”68. Tutto questo 
infatti, se isolato dal complesso dell’iniziativa politica di un 
partito effettivamente comunista, può assumere solo un carattere 
resistenziale (si resiste al padrone, al governo, alla polizia che 
reprime le manifestazioni, ecc.) e difensivo69 (si vedano i limiti 
dell’esperienza militare dei consigli di fabbrica e delle guardie 
rosse durante il biennio 1919-20 o di quella delle lotte operaie e 
dei lavoratori dei servizi nei primi anni Settanta, con le relative 
forme di lotta, dai sabotaggi alle ronde, alle manifestazioni 
operaie armate o al cosiddetto “attacco al comando di fabbrica”). 

In sintesi l’articolazione concreta dell’iniziativa sindacale, in 
quanto caratterizzata sui posti di lavoro dall’obiettivo della 
distruzione dell’egemonia borghese e dalla costruzione 
dell’egemonia proletaria, è strettamente legata alla costruzione 
progressiva, non di un organismo sindacale nel senso comune 

 
68 Lo sviluppo dell’egemonia proletaria sui posti di lavoro conduce 
inevitabilmente a tale esito, ma questo appunto non significa che la 
rivoluzione possa prendere l’avvio dalle fabbriche o possa avere la sua base 
negli organismi di fabbrica, siano pure caratterizzati dall’egemonia 
proletaria. Viceversa, sono questi organismi che, eventualmente, vengono 
rafforzati ed estesi dalla rivoluzione popolare e che conseguentemente 
contribuiscono ad essa. 
69 Nel senso che la lotta che si sviluppa nelle fabbriche e nei posti di lavoro o 
a partire da tali luoghi delle relazioni di sfruttamento, al di là delle forme che 
essa può assumere, è strutturalmente di tipo “difensivo” in quanto ancora 
condizionata dal suo svolgersi in rapporto alla questione del lavoro e quindi 
a quella del conflitto tra lavoro e capitale e non, come invece è necessario che 
si sviluppi, sul terreno dell’egemonia e della lotta politica contro lo Stato. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

201 

del termine, quindi riformista ed economicista, ma di un blocco 
di classe, di un’organizzazione di massa che si estende 
progressivamente e che si presenta innervata, per quanto in 
termini parziali, dalla coscienza di classe e dall’ideologia 
proletaria. Su tale base a un certo punto possono maturare le 
condizioni affinché questa diffusa organizzazione di massa 
possa approdare alla formazione di appositi organismi 
rappresentativi di democrazia diretta dei lavoratori. Lo sviluppo 
di questo blocco crea condizioni favorevoli per ulteriori 
mobilitazioni e lotte, quindi favorisce la genesi di un 
movimento, non più “spontaneo” ma, viceversa, prodotto di una 
consapevole costruzione e direzione.  

Solo la dialettica tra un blocco egemonico che si estende e una 
maggiore possibilità d’iniziativa, di mobilitazione e di lotta è, 
nel quadro della direzione e dell’articolazione complessiva 
dell’operato del partito comunista, l’effettivo motore della 
costruzione del sindacato di classe da un lato, e del contributo 
della lotta sindacale di classe al processo rivoluzionario 
dall’altro. 
 

Oggi è necessario combinare il lavoro di formazione e di 
orientamento dei lavoratori più combattivi, con la formazione, 
dove possibile, di embrioni di organismi sindacali di classe 
basati su un impostazione marxista-leninista-maoista o, in 
alternativa, con la formazione di una corrente sindacale 
adeguatamente organizzata e basata sul centralismo 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

202 

democratico, capace di essere presente ed operare 
trasversalmente, in forme tendenzialmente  non pubbliche, nelle 
organizzazioni sindacali confederali o alternative in cui siano 
presenti condizioni utili e favorevoli, rappresentate 
essenzialmente dalla presenza attiva e combattiva di settori di 
lavoratori.  
 

In questo secondo caso le forme con cui portare avanti questo 
lavoro sono inizialmente date da riunioni di gruppo o di circolo, 
con la partecipazione dei lavoratori interessati, che dovranno 
svolgersi prevalentemente al di fuori dei posti di lavoro. In questi 
incontri dovranno di volta in volta essere decise le forme più 
opportune, atte a salvaguardare la privacy dei lavoratori di fronte 
alle aziende e alle direzioni delle organizzazioni sindacali, per lo 
sviluppo della propaganda, dell’iniziativa e del proselitismo tra 
i lavoratori. Questa corrente sindacale deve lavorare al fine di 
unificare su basi di classe i lavoratori più avanzati.  
 

Al di fuori di queste due alternative rappresentate o dagli 
organismi sindacali embrionali o dalla corrente sindacale di 
classe, nel caso in cui situazioni particolari lo richiedano, andrà 
valutata la costituzione di specifiche associazioni, comitati o 
coordinamenti di carattere temporaneo di natura sindacale o 
politico-sindacale, al fine di facilitare la promozione e la 
conduzione, all’esterno dei sindacati confederali ed alternativi, 
di determinate lotte e vertenze sindacali.  
 

Occorre quindi formare ed unificare un’adeguata soggettività 
marxista-leninista-maoista capace di definire e rendere operativa 
quest’impostazione sindacale di classe per organizzare 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

203 

l’iniziativa e la mobilitazione sindacale dei lavoratori più 
avanzati.  

 

Il programma si propone, in una prima fase, di contribuire a 
unificare e formare su una base di classe i lavoratori interessati 
rispetto ad una serie di temi e questioni oggi centrali sul piano 
politico-sindacale. In questo quadro sintetizza le linee di lavoro 
attuali miranti a favorire la disgregazione dell’egemonia 
borghese sui posti di lavoro e la relativa costruzione di quella 
proletaria.   
 

Risulta quindi necessario: 
 

1) portare avanti un’attività di propaganda e di agitazione per la 
difesa degli interessi economici dei lavoratori più sfruttati contro 
il cosiddetto welfare aziendale e dei fondi pensione, affermando 
il diritto alla completa monetizzazione del salario;  

2) aprire la battaglia contro la crescente corporativizzazione 
delle relazioni industriali sul terreno delle forme della 
rappresentanza, delle certificazioni della rappresentatività e dei 
diritti alla contrattazione;  

3) denunciare la militarizzazione e fascistizzazione delle 
fabbriche e dei posti di lavoro con il relativo ruolo di 
intimidazione, controllo e repressione svolto dalle aristocrazie 
operaie e dei servizi, dai sindacati confederali e da quelli gialli;   

4) denunciare e smascherare le politiche di conciliazione tra gli 
interessi dell’imperialismo italiano e quelli dei lavoratori più 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

204 

sfruttati poste in atto anche con forme miranti al coinvolgimento 
dei lavoratori nella partecipazione all’impresa; 

5) smascherare e contestare il carattere antioperaio e 
antipopolare dei rinnovi e degli accordi relativi alla 
contrattazione nazionale e, dove possibile, territoriale ed 
aziendale; 

6) lavorare per smascherare, rispetto agli accordi 
interconfederali ed alle piattaforme contrattuali, l’uso della 
teoria economica borghese, reazionaria ed apologeta come 
fondamento per la definizione degli indicatori di produttività e 
per la legittimazione delle coordinate di fondo della vigente 
contrattazione.  

Al fine di sviluppare la coscienza di classe è necessario 
accompagnare questo primo programma di lavoro con 
un’opportuna formazione di base relativa: 

a) alla teoria scientifica del proletariato dello sfruttamento 
e della natura del salario, al fine di evidenziare come gli 
aumenti salariali non intaccano la sostanza dello 
sfruttamento, della perenne precarietà del rapporto di 
lavoro e della struttura capitalistica dell’orario di lavoro; 
 

b) alla critica della concezione reazionaria e apologeta della 
produttività come espressione dei presunti apporti alla 
formazione del “valore aggiunto” da parte del capitale, 
oltre che del lavoro;   

c) all’affermazione della teoria leninista dell’imperialismo 
come base per una coscienza internazionalista e 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

205 

proletaria nell’opposizione al riarmo, alle spese militari, 
alle imprese belliche imperialistiche e alla guerra inter-
imperialista; 
 

d) alla rilevanza della teoria maoista del capitalismo 
burocratico relativa ai paesi oppressi dall’imperialismo, 
come fondamento ideologico per la lotta contro il 
razzismo e per il sostegno dei lavoratori più sfruttati alle 
guerre di liberazione nazionale e alle guerre popolari di 
Nuova Democrazia; 

 

e) ad un’adeguata considerazione della Questione 
Meridionale e delle Isole al fine di orientare i lavoratori 
contro l’oppressione che l’imperialismo italiano, che è 
essenzialmente l’imperialismo dell’Italia del Nord e del 
Centro-Nord, esercita sui lavoratori e le masse popolari 
del Sud, della Sicilia e della Sardegna; 

 

f) allo svolgimento di un’adeguata analisi di classe della 
società allo scopo di mettere al centro la funzione 
egemonica del proletariato rispetto all’insieme delle 
masse popolari.  

 

L’oppressione delle donne è relativa ad una condizione 
plurimillenaria che il sistema imperialista, nella sua fase 
terminale, sancisce ed alimenta. Inizia dalla dissoluzione del 
comunismo primitivo, nel quale l’economia domestica delle 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

206 

donne svolgeva un ruolo centrale nella vita e nella riproduzione 
della comunità; da cui l’importanza allora attribuita al lavoro 
delle donne. Con la comparsa dello scambio di merci, alcuni 
rami della produzione comunistica hanno iniziato ad 
autonomizzarsi e a produrre in funzione dello scambio, 
accumulando quindi un relativo surplus di beni-merce. In questo 
modo si è formata sia la proprietà privata, che una relativa classe 
di proprietari. Questi ultimi si impadronirono quindi delle 
istituzioni comunitarie trasformandole in una macchina statale 
al servizio del proprio dominio. Con la proprietà privata è 
comparsa la divisione in classi antagoniste, lo Stato e 
l’oppressione delle donne. I prigionieri diventarono i primi 
schiavi, a cui successivamente si aggiunsero strati di contadini 
debitori. Parallelamente l’economia domestica delle donne 
iniziò a decomporsi e a diventare un’articolazione subordinata 
della società patriarcale. La condizione delle donne, su tale base 
strutturale, precipitò ovunque e da allora sino ad oggi 
l’economia domestica è diventata un luogo di ghettizzazione ed 
oppressione delle donne, mentre a livello sovrastrutturale il 
patriarcalismo ha iniziato a costituire un nucleo persistente 
dell’ideologia delle classi reazionarie dominanti. Con la 
scomparsa della società patriarcale fondata sulla dissoluzione 
del comunismo primitivo e sullo schiavismo e con la formazione 
della società feudale, la stragrande maggioranza delle donne 
delle masse popolari divenne una componente marginale della 
comunità contadina asservita alla rendita agraria feudale. I 
rapporti feudali si esprimevano o nella forma delle comunità di 
villaggio, costrette a versare in tributi parte del raccolto, o 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

207 

direttamente nella forma della fornitura di lavoro servile gratuito 
svolto nelle terre dei proprietari, oppure nella combinazione tra 
queste forme. La famiglia dei servi-lavoratori era patriarcale 
nella forma, ma non più nella sostanza. Si trattava di una 
famiglia contadina caratterizzata dal fatto che l’economia 
domestica delle donne era da un lato determinata dal dominio 
del lavoro servile e, dall’altro, espressione marginale dei 
rapporti agrari relativi al lavoro dei contadini sulle terre affidate 
loro in usufrutto dai proprietari oppure caratteristici della piccola 
economia parcellizzata gravata dai tributi feudali. Per quanto 
labile potesse essere il rapporto tra l’economia domestica e la 
produzione servile e per quanto misera e soggiogata risultasse in 
particolare la condizione delle donne, rimaneva ancora un nesso 
intelleggibile tra il lavoro delle donne e le relazioni economico-
sociali allora vigenti. Il capitalismo, almeno nei paesi 
imperialisti, ha eroso anche quest’ultimo nesso e quindi per la 
prima volta nella storia dell’umanità l’economia domestica è 
apparsa come autonoma dai rapporti economico-sociali e quindi 
come una sfera di relazioni puramente personali-private 
apparentemente derivanti dalla forma famigliare nucleare. In 
questo modo il capitalismo ha evidenziato però, che l’economia 
domestica non è più legata ai rapporti di produzione e che ormai 
è solo espressione, da un lato, delle necessità politiche ed 
ideologiche del dominio della borghesia e, dall’altro, della 
contrapposizione della borghesia ai bisogni fondamentali delle 
masse popolari e quindi, in particolare, a quelli delle donne 
rispetto alla questione delle strutture di ristorazione e dei servizi 
educativi, di cura ed assistenza, abitativi, ecc.   



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

208 

Nello stesso tempo il capitalismo ha dato alla stessa economia 
domestica atomizzata un’apparenza feticistica, presentandola 
come un rapporto naturale, eterno e come tale sancito, difeso e 
salvaguardato sul piano giuridico, culturale, ideologico, 
educativo, poliziesco. Il capitalismo proietta tale parvenza 
feticistica sulle donne, presentando l’economia domestica 
familiare, che rappresenta una vera prigione per le donne, come 
una condizione naturale e necessaria. La stessa famiglia nucleare 
viene investita di questa apparenza feticistica e in tal modo il 
capitalismo ripropone e rinforza, sul piano delle sovrastrutture, 
il patriarcalismo e il maschilismo, opponendosi così mediamente 
anche ai più elementari diritti delle donne (per es. il diritto 
d’aborto).  

Nella famiglia nucleare si riflettono però le diverse classi sociali 
e di conseguenza, per quanto attiene al proletariato e alle masse 
popolari, questa apparenza feticistica e quindi lo stesso 
patriarcalismo e maschilismo entrano a loro volta in contrasto 
con la percezione, da parte delle donne e degli uomini, di essere 
oggetto di una comune condizione di sfruttamento ed 
oppressione. Da cui, almeno in parte, la generazione di un senso 
di solidarietà di classe nell’ambito familiare. La contraddizione 
uomo-donna, per quanto attiene al proletariato e alle masse 
popolari, non è strutturalmente una contraddizione 
antagonistica, per quanto la borghesia cerchi in tutti i modi di 
alimentarla promuovendo il patriarcalismo e il maschilismo sul 
piano politico, giuridico e ideologico. Il femminismo borghese e 
piccolo-borghese, affermando l’esistenza di un irriducibile 
antagonismo tra uomini e donne del proletariato e delle masse 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

209 

popolari, si affianca in questo alla borghesia. La contraddizione 
uomo-donna, per quanto attiene alle masse popolari, può in 
realtà evolvere o presentarsi in forma antagonistica solo a causa 
dell’operato della borghesia. Poiché la borghesia è classe 
dominante, la sua influenza in questo senso è rilevante.  

Solo il blocco organico delle masse popolari cementato 
dall’egemonia proletaria e quindi guidato dal partito 
(affermando ad ogni livello la questione della lotta contro 
l’oppressione delle donne) può liberare settori di massa sempre 
più vasti dai caratteri antagonistici che la contraddizione uomo-
donna assume spesso tra le masse popolari a causa dell’influenza 
politica e ideologica borghese.  

Un’effettiva liberazione delle donne delle masse popolari dalla 
loro condizione di oppressione è indissolubilmente legata alla 
lotta per la soppressione del capitalismo attraverso il socialismo 
per arrivare al comunismo. Solo il comunismo è espressione 
della piena soppressione dell’antagonismo di classe. Nello 
stesso tempo, il comunismo porta anche alla fusione dell’ 
“economia domestica” con la produzione sociale. L’economia 
domestica come tale e quindi come luogo di fornitura di servizi 
a carico delle donne scomparirà dunque del tutto.   

Il maoismo solleva la bandiera della liberazione della donna in 
modo più profondo e completo di qualsiasi forma di 
femminismo, affermando che la questione dell’oppressione 
della donna e della lotta contro il maschilismo e il patriarcalismo 
è un aspetto centrale nella formazione dei quadri dirigenti e dei 
militanti.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

210 

La lotta per la liberazione della donna è parte integrante della 
rivoluzione e, nel socialismo, delle Grandi Rivoluzioni Culturali 
Proletarie e delle guerre popolari contro la nuova borghesia, la 
sua influenza e i suoi tentativi di restaurazione del capitalismo. 

Sono necessari oggi appositi comitati per arrivare, sulla base di 
una corretta impostazione maoista, alla formazione di un 
movimento popolare per la liberazione delle donne. Acquista 
quindi particolare e primaria importanza per la costituzione di 
tali comitati, la questione della definizione della base ideologica 
e della delimitazione da tutte le altre posizioni opportuniste, 
relative al femminismo borghese e piccolo-borghese, esistenti 
oggi all’interno dei movimenti delle donne. Solo una volta 
chiarita la necessità del primato del maoismo come guida della 
lotta di liberazione delle donne, potrà iniziare l’effettivo 
processo relativo alla costruzione di un movimento popolare 
delle donne. 

à
La comunità LGBTQ+ rappresenta al giorno d'oggi una delle 
realtà sociali più oppresse dallo Stato borghese italiano. Le 
persone appartenenti a questa comunità subiscono 
comunemente, oltre alle persecuzioni di carattere istituzionale 
rappresentate da leggi discriminatorie e da una propaganda 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

211 

reazionaria e patriarcalista, anche continue discriminazioni sui 
posti di lavoro, privazione di supporto sanitario ed aggressioni 
verbali e fisiche che spesso sfociano in atti di violenza aperta. 
L’attuale avanzata del fascismo sul piano mondiale, a partire dai 
processi di fascistizzazione dello Stato come risposta alla crisi 
generale del capitalismo e alla tendenza alla rivoluzione 
proletaria mondiale (in atto in particolare nella grande 
maggioranza dei paesi del mondo oppressi dall’imperialismo: 
USA, Russia, Cina, principali paesi europei, ecc.), in ambito 
capitalistico rende l’oppressione nei confronti della comunità 
LGBTQ+ irreversibile. Questo sino ad accentuarla in modo 
crescente e sino a prospettare un futuro di pogrom fascisti e di 
campi di detenzione in corrispondenza con lo sviluppo della 
guerra inter-imperialista.  

à

In Italia la situazione è caratterizzata dall’avanzata della 
fascistizzazione e corporativizzazione dello Stato e della società, 
da un governo che sta avanzando verso la cristallizzazione di un 
regime fascista-poliziesco e da un’offensiva generale contro i 
diritti e gli interessi del proletariato e degli strati sfruttati della 
piccola borghesia, delle masse popolari del Meridione e delle 
Isole, delle donne, dei giovani, della comunità LGBTQ+, degli 
immigrati. Questa situazione, con le politiche di riarmo e le 
proiezioni prepotenti ed aggressive dell’imperialismo straccione 
italiano (in Africa, nei Balcani ed in altre aree di “crisi”), procede 
in direzione di una partecipazione sempre maggiore dello Stato 
italiano allo sviluppo della guerra di posizione inter-imperialista. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

212 

Solo una nuova resistenza, una rivoluzione democratico-
popolare antifascista può opporsi a tutto questo e sconfiggere in 
Italia il fascismo, la guerra e l’imperialismo.  
 

Per quanto la comunità LGBTQ+ sia anch’essa caratterizzata 
dalla divisione in classi sociali portatrici di interessi e 
prospettive reciprocamente antagoniste, esiste anche un 
interesse generale dei membri di questa comunità alla 
prospettiva della rivoluzione democratico-popolare e alla 
conseguente organizzazione e militanza rivoluzionaria.  

In ultima analisi la questione principale è data oggi 
dall’impossibilità di risolvere in modo pacifico e riformista la 
contraddizione relativa ad un sistema capitalista che, nell’attuale 
fase terminale del sistema imperialista, produce tutte le forme di 
oppressione e di discriminazione alimentando il fascismo, il 
nazionalismo, il razzismo e l’irrazionalismo filosofico e 
culturale. Si tratta dunque di affermare che solo con la 
rivoluzione democratico-popolare sulla via del socialismo si può 
avviare un processo volto ad una reale emancipazione dei 
membri di questa comunità, emancipazione che è parte 
integrante di quella del proletariato e delle masse popolari del 
nostro paese.  

L’esperienza decennale dei maoisti di vari paesi del mondo, in 
particolari dei maoisti filippini, ha evidenziato la potenzialità 
rivoluzionaria racchiusa nella condizione di discriminazione ed 
oppressione dei membri appartenenti al proletariato e alle masse 
popolari di questa comunità. È necessario, per 
un’organizzazione rivoluzionaria degna di questo nome, lottare 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

213 

per aprire la strada all’emancipazione delle masse popolari e di 
tutte le realtà sociali oggetto di forme di oppressione e di 
discriminazione. 
 

à

La battaglia volta ad affermare la prospettiva della rivoluzione 
democratico-popolare antifascista come via sulla strada 
dell’emancipazione dei membri della comunità LGBTQ+ e per 
l’opposizione ad ogni tentativo di sancire l’esclusione di una 
persona in nome delle sue preferenze e del suo orientamento 
sessuale o della sua identità di genere, è particolarmente attuale 
nel campo della “sinistra radicale”, del sindacalismo alternativo, 
della cosiddetta estrema sinistra e delle realtà come quelle di vari 
centri sociali.  
 

In particolare è necessario combattere a fondo le influenze del 
maschilismo, del patriarcalismo e del femminismo liberale 
borghese, che si saldano inevitabilmente con il burocratismo 
revisionista e opportunista nel tentativo di contrastare la 
necessità della formazione del partito comunista.  

 

È necessario lottare contro le forze e il ruolo delle ideologie 
rossobrune legate al carro dell’imperialismo russo e del 
socialfascismo e socialimperialismo cinese che, in linea con le 
tendenze del fascismo mondiale ben rappresentate da Trump da 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

214 

una parte e da Putin dall’altra, definiscono tra l’altro 
l'omosessualità come manifestazione di decadenza ideologica e 
morale. In questo quadro si tratta anche di combattere quelle 
concezioni che, con un approccio meccanicistico di carattere 
irrazionalista ed idealista che a volte cerca di camuffarsi da 
“materialismo”, diffondono teorie transfobiche.   
 

Per quanto i membri della comunità LGBTQ+ siano 
caratterizzati da una condizione di oppressione, è evidente che 
al loro interno è ben presente la divisione in classi sociali 
antagonistiche. La stessa oppressione di cui sono oggetto è 
molto più pesante e decisiva nel momento in cui riguarda i 
membri di tale comunità caratterizzati da un’origine e da una 
condizione di classe proletaria e popolare. In questo senso 
sostanziale, non si può nemmeno parlare propriamente di una 
“Comunità LGBTQ+” come indicativa di una comune 
condizione generale e di una relativa piena unità d’interessi e 
d’intenti. Quindi, in tale contesto, lo stesso termine di 
“comunità” rimanda, riprendendo una categoria esposta da Marx 
ed Engels nel 1846 Nell’opera L’Ideologia tedesca, ad una 
comunità semplicemente “formale”.  
 

Vari membri di questa “comunità formale”, per condizione di 
classe e scelte politiche ed ideologiche appartengono alla 
borghesia, hanno collaborato e collaborano con i processi di 
fascistizzazione dello Stato, con i preparativi di guerra e le 
imprese imperialiste, con l’offensiva contro le condizioni di vita 
e di lavoro delle masse popolari e sono inoltre sostenitori di 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

215 

ideologie reazionarie e post-moderne. All’interno di forze come 
il Partito Democratico e AVS, questi soggetti operano per 
assimilare le rivendicazioni LGBTQ+, presentandole come 
questioni di inclusione individuale, in modo da passivizzare il 
potenziale di ribellione e di opposizione rivoluzionaria. In nome 
della rivendicazione di alcuni diritti civili si lavora per 
legittimare l’operato delle istituzioni e dello Stato reazionario. 
L’oppressione della comunità LGBTQ+ viene così utilizzata 
come terreno di costruzione del consenso e quindi, in ultima 
analisi, di riproduzione degli stessi rapporti di oppressione che 
si impongono, in particolare, nei confronti della maggioranza 
appartenente alle masse popolari della stessa “comunità 
formale”. 
 

  

Il materialismo dialettico sostiene che tutti gli individui sono 
appartenenti a delle classi sociali e che tra proletariato e masse 
popolari da un lato e borghesia dall’altro esiste un antagonismo 
irriducibile risolvibile solo con la rivoluzione e l’instaurazione 
di un Nuovo Stato ed una nuova società. In questo quadro, il 
concetto di “classe” implica più livelli: 1) l’origine di classe 
rappresentata generalmente dallo strato o classe sociale della 
famiglia di provenienza; 2 ) la condizione di classe, che rimanda 
allo strato sociale o classe sociale che, materialmente, 
caratterizza la situazione nel presente; 3) il posizionamento o 
l’appartenenza ideologica di classe, intesa come esito 
ideologico di una successione di scelte che approdano ad 
un’identificazione, per quanto tendenzialmente attinente ad una 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

216 

fase di breve-medio periodo, con la condizione e gli interessi di 
fondo di una determinata classe o strato di classe. Mediamente e 
come esito generale, risultano determinanti l’origine di classe e 
la condizione di classe. Nel corso della costruzione del partito e 
dello sviluppo del processo rivoluzionario è infatti su questa 
base di classe che, per quanto attiene al proletariato e alle masse 
popolari, abbiamo una crescente corrispondenza con la 
dimensione ideologica della coscienza e della militanza e pratica 
rivoluzionaria. Rispetto alla problematica della soggettività 
individuale e quindi a quella della selezione e della conquista di 
potenziali militanti alla rivoluzione e al maoismo, acquista però 
rilevanza anche la questione del posizionamento di classe. Il 
carattere di classe sotto il profilo individuale va considerato 
dunque non semplicemente a partire dall’origine e dalla 
condizione di classe, ma anche dal posizionamento di classe. 
Questo significa che è necessario considerare anche la 
possibilità o il dato di fatto dello scarto tra queste tre dimensioni. 
Ciò per es. si determina nel momento in cui il proletario tende 
magari ad identificarsi con la borghesia e quindi a manifestare 
un posizionamento ed un’appartenenza di classe borghese. Può 
però anche determinarsi quando un membro della borghesia 
arriva invece ad identificarsi con il proletariato e rinnegare 
ideologicamente e praticamente la propria classe di origine o 
relativa alla propria condizione sociale.  
 

L’identificazione con il proletariato, con i suoi interessi di fondo 
e con il suo ruolo storico è un problema che si risolve solo nel 
processo della militanza organizzata maoista e della 
partecipazione attiva al processo rivoluzionario di massa. In 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

217 

questo quadro è la dimensione del posizionamento ideologico e 
politico-pratico nella lotta di classe e nella contraddizione tra 
reazione e rivoluzione, che fonda e risolve la questione 
dell’identificazione di classe. È sulla base del posizionamento di 
classe che si costituisce ed eventualmente ridefinisce, nel corso 
dello stesso sviluppo della lotta di classe, il nucleo della stessa 
soggettività individuale e quindi anche della stessa “identità 
personale”. La classe dunque è l’elemento caratterizzante la 
soggettività individuale, non è l’identità di genere o la questione 
delle preferenze sessuali.   

Tutto questo evidenzia come sia necessario lottare per affermare 
e salvaguardare l’unità su una base di classe, contrastando quindi 
i tentativi che, su fronti diversi, i reazionari e i liberali post-
moderni portano avanti con lo scopo di dividere il proletariato e 
le masse popolari sulla base delle problematiche relative 
all’identità di genere e alla questione delle preferenze sessuali. 
Nelle organizzazioni e nell’attività politica dei maoisti e del 
proletariato rivoluzionario, la questione LGBTQ+ non può 
quindi assumere un ruolo divisivo.  

 

La crisi generale del capitalismo ha approfondito tutte le 
contraddizioni sociali e gettato vasti settori delle masse popolari, 
in particolare nel Meridione e nelle Isole, in una situazione ai 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

218 

limiti della soglia di povertà. I giovani risentono fortemente di 
questo tipo di situazione. L’attuale condizione dei giovani del 
proletariato e delle masse popolari in Italia è significativamente 
mutata in peggio rispetto a quaranta o cinquant’anni fa. I 
giovani, considerando la soglia particolarmente elevata della 
disoccupazione, in particolare nel Meridione e nelle Isole, 
incontrano sempre più difficoltà a trovare un lavoro che 
garantisca loro una retribuzione sufficiente per un’ indipendenza 
economica e possono sperare solo in forme di super-
sfruttamento, precarizzazione e lavoro nero. Una delle 
conseguenze non secondarie di questa situazione è quella della 
dipendenza economica dalle famiglie di origine, con relativo 
appesantimento della stessa situazione familiare, già di per sé 
generalmente problematica. Questo si combina, per quanto 
riguarda i giovani delle masse popolari che frequentano le scuole 
superiori o le università, con un’istituzione formativa sempre più 
classista e quindi discriminatoria ed oppressiva nei confronti 
degli studenti la cui origine di classe è assimilabile a quella del 
proletariato. Uno degli aspetti di questo carattere classista è dato 
dal fatto che la formazione scolastica risulta caratterizzata dalla 
promozione di una cultura, sul piano umanistico, priva di 
connotati storici e di respiro critico e quindi sempre più arida e 
mistificante. Sul piano delle materie di carattere scientifico si 
assiste invece ad un distanziamento abissale dall’auspicabile 
obiettivo relativo alla formazione di esperti e tecnici indirizzati 
allo svolgimento di effettive necessità e funzioni d’interesse 
sociale e collettivo. Ai caratteri strutturali di una scuola e di 
un’università di classe, dove tutto è orientato in funzione del 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

219 

dominio della borghesia, della sua riproduzione come classe 
egemone e dell’assorbimento, sotto il profilo tecnico ed 
intellettuale, degli elementi più promettenti e capaci delle masse 
popolari, si aggiungono un indirizzo, un quadro e un contorno 
“culturale” grettamente pragmatistici, orientati in senso 
idealistico-soggettivo ed irrazionalista e sempre più venati di 
nazionalismo e militarismo. Non a caso le istituzioni scolastiche 
risultano sempre più intrecciate con i grandi monopoli, la 
produzione di armi e gli apparati militari e polizieschi e quindi 
anche con la guerra contro i popoli oppressi, con quella inter-
imperialista e, in generale, con la fascistizzazione dello Stato. 
Nelle scuole e nelle università vengono inoltre negati spazi e 
diritti democratici, l’autoritarismo sembra regnare sovrano. Le 
proteste, le manifestazioni e le ribellioni degli studenti diventano 
oggetto, dentro e fuori le istituzioni scolastiche, di denunce e 
repressione poliziesca. Tutto questo non riguarda però solo i 
giovani delle masse popolari. Anche una parte, pur minoritaria, 
di studenti provenienti dalla piccola borghesia privilegiata è 
oppressa da questa ignobile situazione e da questa spregevole 
sotto-cultura e tende a ribellarsi e a mettere potenzialmente in 
discussione la propria stessa origine e condizione di classe.  

Precarietà e disoccupazione, scuola ed università di classe, 
sottocultura scolastica, aziendalismo, disprezzo per i veri 
problemi e le effettive necessità delle masse, dileggio per i 
bisogni di conoscenza e crescita culturale ed intellettuale degli 
studenti, militarismo e repressione, sono gli ingredienti 
principali di una situazione che, nonostante le crescenti proteste 
e ribellioni, non trova ancora uno sbocco organico, indirizzato 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

220 

consapevolmente verso la formazione di un’organizzazione 
giovanile comunista rivoluzionaria mirante ad un radicale 
cambiamento politico, economico, culturale e morale.  
 

Solo in un numero ancora molto limitato di casi, l’oppressione 
di cui è oggetto gran parte dei giovani e degli studenti si traduce 
nella consapevole identificazione con il proletariato e con la sua 
funzione storica in quanto unica classe potenzialmente guida ed 
egemone del blocco delle masse popolari.   
 

Se l’origine di classe è un elemento già dato oggettivamente e se 
la condizione di classe è relativa alla situazione sociale e 
materiale che caratterizza effettivamente i giovani considerati 
sul piano individuale, “il posizionamento di classe” è invece un 
processo in cui le scelte soggettive di volta in volta effettuate si 
combinano con un determinato schieramento ideologico, 
traducendosi quindi in un’identificazione con una determinata 
classe sociale. Tutti i giovani devono scegliere se identificarsi 
con la condizione, gli interessi e la prospettiva rivoluzionaria del 
proletariato o, viceversa, se identificarsi con la condizione, lo 
stile di vita, i costumi, l’ideologia e gli interessi di questo o 
quello strato privilegiato della borghesia. I giovani del 
proletariato e delle masse popolari e anche i giovani ribelli della 
borghesia si trovano dunque di fronte al problema e al compito 
di arrivare a conseguire quest’identificazione di classe come 
centro della propria stessa “identità personale”. Tra i giovani 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

221 

delle masse popolari si assiste spesso ad un rapporto difficile e 
contorto con questo compito, con l’esito di un’identificazione 
instabile e contradditoria caratterizzata dalla coesistenza di strati 
e livelli dell’ideologia provenienti da classi diverse ed opposte. 
Un processo spesso contraddistinto dalla frammentazione e dalla 
fluidità quindi permeabile all’influenza di pratiche, 
comportamenti, tentativi di corruzione ideologica e morale, 
concezioni e modelli reazionari. Si va così dall’influenza del 
paternalismo della sinistra cattolica e del liberalismo 
aristocratico verso le classi e i popoli sfruttati ed oppressi, 
all’idealizzazione e alla grossolana imitazione pratica degli stili 
di vita, dei comportamenti e dei costumi sessuali e familiari della 
piccola borghesia privilegiata e della borghesia (che spesso 
riproducono, su un piano più mascherato ed ipocrita, le peggiori 
caratteristiche individualiste ed antisociali del sottoproletariato, 
comprese attività proprie della micro-criminalità). 
Analogamente, a volte, si approda al patriarcalismo e al 
maschilismo, alle discriminazioni nei confronti delle comunità 
LGBT+, sino ad arrivare in forma più aperta al bullismo, al 
razzismo e al nazionalismo.   
 

Per quanto attiene al rapporto dei giovani delle masse popolari 
con le famiglie di origine, risulta consueta una situazione non 
solo di dipendenza economica nei confronti delle figure 
genitoriali, ma anche di dipendenza, in senso più lato, affettiva 
e culturale.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

222 

L’economia domestica atomizzata si fonde con quella che si può 
definire “economia famigliare” relativa alla gestione delle 
entrate economiche della famiglia nucleare. Il tutto tende ad 
assumere un generale carattere feticistico, come se la famiglia 
nucleare consistesse in un’entità regolata da interessi, norme ed 
affetti privi di connotazione sociale e di classe. La famiglia 
nucleare tende così a presentarsi e ad operare meccanicamente 
come un microcosmo comunitario alienato ed alienante, che si 
aggiunge alle miriadi di istituzioni, apparati, organismi ed 
associazioni che la società borghese salvaguarda, alimenta e 
promuove sul piano del proprio dominio egemonico.  

In questo quadro feticistico viene dato socialmente per scontato 
che i giovani debbano rispondere alle aspettative della propria 
famiglia d’origine.  

Per quanto la contraddizione di classe comunque si rifletta anche 
nei giovani e sia quindi presente una base per lo sviluppo di una 
coscienza critica nei confronti della propria stessa storia 
personale e situazione famigliare, la scarsità di pensiero e cultura 
critica mediamente a disposizione dei giovani, insieme alla 
mancanza di una significativa e diffusa organizzazione giovanile 
maoista, rende i giovani particolarmente permeabili 
all’influenza delle concezioni reazionarie del mondo.  

à  

La condizione di oppressione che caratterizza la situazione dei 
giovani ed i vari aspetti relativi alle relazioni di dipendenza in 
cui sono immersi, nel quadro dell’influenza di una cultura 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

223 

borghese e piccolo-borghese sempre più reazionaria e 
decadente, favoriscono anche una visione del corpo come 
oggetto di sfruttamento finalizzato ad un godimento narcisistico 
(si pensi alle dipendenze, alla cura esasperata dell’immagine, 
alla maniacale pratica del selfie, al modello di comunicazione 
involuta che comunemente caratterizza anche l’uso dei social o 
a forme come le anoressie e le bulimie). Analogamente favorisce 
la scissione tra sessualità e sentimento ed alimenta una 
concezione dell’erotismo legata al consumo ripetitivo e fine a sé 
stesso delle esperienze e delle emozioni, processo che non può 
quindi tradursi in un’effettiva maturazione personale ed 
ideologica. Aspetti questi che, di volta in volta, si traducono 
facilmente in modalità, stati d’animo e vissuti assimilabili alla 
bipolarità (alternanza tra stati depressivi e vissuti di 
onnipotenza) ed agli “acting out” (decisioni agite sull’onda di 
emozioni e stati d’animo spesso occasionali, non preceduti da 
un’adeguata fase di riflessione e non accompagnati da 
un’effettiva comunicazione).  
 

In tal modo l’ideologia borghese tende quindi anche a 
condizionare le sfere più intime e personali, promuovendo il più 
possibile l’individualismo. 
 

L’organizzazione giovanile maoista caratterizzata dalla 
militanza politica indirizzata alla preparazione della rivoluzione 
proletaria è la base per l’assunzione di un’avanzata concezione 
morale ed intellettuale del mondo e per la relativa 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

224 

trasformazione culturale rivoluzionaria. Tutto questo 
rappresenta una necessità complessiva per i giovani che aspirano 
ad un’efficace ribellione, alla conoscenza e ad una formazione 
orientata in senso critico e al servizio degli interessi e delle 
necessità delle larghe masse sfruttate e dei popoli oppressi. Solo 
l’ideologia del proletariato e la sua concretizzazione pratica ed 
organizzativa indicano e rendono praticabile una via d’uscita 
dalle svariate contraddizioni che caratterizzano l’attuale 
condizione dei giovani delle masse popolari e dei giovani più 
democratici, antifascisti e rivoluzionari della stessa borghesia. I 
giovani delle masse popolari e i giovani ribelli della borghesia 
possono identificarsi con il proletariato, costruirsi un’identità di 
classe e personale opposta e incompatibile con quella borghese, 
soddisfare i propri vitali bisogni di crescita e formazione 
intellettuale solo partecipando attivamente alle molteplici 
attività di un ambito collettivo organizzato che miri, sul piano 
generale, a svilupparsi con la costruzione del partito e l’inizio 
della Nuova Resistenza per l’affermazione di un Nuovo Stato e 
di una nuova cultura e società. È quindi necessario che i giovani 
comunisti si organizzino unificandosi sotto la bandiera del 
maoismo in appositi collettivi, associazioni e comitati legati ad 
un’adeguata visione ideologica e ad una corrispondente pratica 
strategica e politica.    
 

 

 

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

225 

à

La cultura rappresenta un riflesso ideologico del sistema politico 
ed economico che vige in una determinata società, delle sue 
classi sociali e delle sue contraddizioni di fondo. I comunisti 
applicando il materialismo dialettico devono assumersi il 
compito di affermare una concezione del mondo progressiva e 
rivoluzionaria, la concezione del mondo del proletariato. 
 

Nel sistema imperialistico la borghesia ha ormai perso da tempo 
ogni ruolo e funzione progressiva e si è trasformata in classe 
conservatrice in tutti gli ambiti della vita economica, politica, 
sociale ed intellettuale. Nei paesi imperialisti è egemone la 
borghesia liberal-reazionaria che, di pari passo con l’accentuarsi 
della crisi generale del capitalismo, tende sempre più al 
fascismo. L’arte borghese è quindi reazionaria, gli intellettuali al 
servizio della borghesia non possono esprimere un punto di vista 
progressivo sull’arte. Questo però vale anche rispetto a parte 
rilevante dell’arcipelago della cosiddetta sinistra. Le varie 
tendenze opportuniste e revisioniste esprimono non solo una 
linea politica, ma anche una linea culturale estranea e spesso 
contrapposta agli interessi del proletariato e delle masse 
popolari. Di conseguenza, come ci si deve delimitare dalla loro 
linea politica solo all’apparenza progressiva, è necessario fare la 
stessa cosa rispetto alla loro linea e pratica culturale. Pertanto, 
non può esistere nei paesi imperialisti un’arte progressiva che 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

226 

non sia legata al proletariato e alle masse oppresse e che, nella 
sua espressione più alta e sviluppata, non si rapporti con il 
maoismo. Dunque, o arte borghese o arte proletaria.   

I comunisti hanno il compito storico di guidare il processo di 
trasformazione di questo sistema economico e politico secondo 
la concezione del mondo del proletariato.  

La politica culturale è un’articolazione della linea politica più 
generale del proletariato e si pone al servizio delle sue finalità. 
Questo implica un’aspra lotta tra l’ideologia e la cultura 
proletaria e socialista da un lato e l’ideologia e la cultura liberal-
reazionaria e fascista dall’altro. Questa lotta è uno dei fronti 
necessari della lotta di classe.  

Mao, sintetizzando l’esperienza storica del MCI, afferma: “La 
cultura rivoluzionaria è per le masse popolari un potente 
strumento rivoluzionario. La cultura rivoluzionaria prima della 
rivoluzione la prepara ideologicamente; durante la rivoluzione 
essa costituisce un importante e indispensabile settore del fronte 
generale della rivoluzione. I lavoratori culturali della 
rivoluzione sono alla guida dei diversi settori di questo fronte 
culturale.”  

Citando il principio di Lenin “Senza teoria rivoluzionaria, non 
c’è movimento rivoluzionario”, Mao aggiunge: “Si arguisce da 
ciò l’importanza del movimento culturale rivoluzionario nella 
pratica del movimento rivoluzionario.” [Mao Tse Tung, La 
cultura di nuova democrazia - Gennaio 1940]. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

227 

La lotta all’ordine del giorno nel nostro paese per la costruzione 
di uno Stato di democrazia popolare sulla via del socialismo 
richiede anche un movimento di lotta sul versante della cultura 
antifascista, antimperialista e internazionalista del proletariato, 
delle masse popolari e dei piccolo-intellettuali e, in stretto 
rapporto con questo, uno specifico movimento di lotta per una 
concezione proletaria dell’arte contro la concezione dell’arte 
decadente e reazionaria della borghesia imperialista. La 
questione dell’arte è parte di quella che Antonio Gramsci nei 
suoi Quaderni del carcere chiamava “riforma intellettuale e 
morale”.   

La questione di una Riforma Intellettuale e Morale, dal punto di 
vista generale, è quella dell’ideologia, della concezione generale 
del mondo del proletariato vista in connessione con tutti gli 
aspetti della vita sociale (politica, economia, storia, scienza, vita 
cultuale e artistica, ecc.). Secondo Gramsci, la borghesia nella 
sua fase di formazione e sviluppo ha avuto la necessità di una 
concezione del mondo corrispondente ai suoi interessi.  
 

L’ideologia del proletariato è dunque la concezione del mondo 
corrispondente agli interessi del proletariato, serve a contrastare 
l’ideologia della borghesia e a formare quadri che generano una 
visione del mondo in grado di indirizzare le masse in senso 
rivoluzionario.  
 

Affrontando questa questione dal punto vista storico, Gramsci 
evidenzia che in Europa una concezione del mondo progressiva 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

228 

è quella che ha portato alla rivoluzione francese e, in Germania, 
alla riforma protestante. Questo si era allora potuto determinare 
perché si era formata una nuova classe, la classe borghese. In 
Italia invece è mancata una borghesia rivoluzionaria, di 
conseguenza non ha dato un contributo in questa direzione. 
Mentre la Francia con la rivoluzione giacobina e la Germania 
con la riforma protestante hanno drasticamente ridotto la 
presenza e l’influenza del cattolicesimo, non è avvenuta la stessa 
cosa in Italia.  

In Francia e in Germania la borghesia diventata 
economicamente dominante, pur in forme diverse, aveva avuto 
interesse ad affermare una concezione del mondo al servizio di 
un processo incentrato sulla soppressione del sistema economico 
e politico feudale. Gramsci indica quindi questi due paesi come 
esempio di una rivoluzione borghese che in Italia deve essere 
ancora affermata. Se guardiamo alla loro storia, non possiamo 
infatti non notare, a differenza che in Italia, un vivace fermento 
intellettuale e politico.  

Questo fermento ha generato successivamente il fiorire e la 
diffusione di una cultura superiore, la filosofia classica tedesca 
con lo sviluppo della dialettica che, una volta depurata 
dall’idealismo filosofico e fondata sul materialismo, con il 
marxismo è arrivata alla sua espressione più razionale ed 
elevata.   

La Francia ha visto una grande riforma intellettuale e morale 
popolare nel Settecento con l’illuminismo, che ha tentato di 
sostituire alla religione un’ideologia completamente laica, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

229 

rappresentata dal legame nazionale assicurato dalla 
partecipazione delle grandi masse contadine, e che ha preparato, 
sul finire del secolo, la rivoluzione. Il processo rivoluzionario e 
culturale francese è stato a sua volta terreno fertile anche per 
successivi sviluppi: a livello teorico-culturale, i primi progetti 
per una trasformazione economico-politica radicale legati alle 
prime forme di socialismo utopico che, pur non avendo ancora 
fondamento scientifico, esprimevano le esigenze immediate 
delle masse proletarie; a livello politico, al primo tentativo di 
realizzare il potere popolare con il glorioso movimento 
rivoluzionario che ha dato vita alla Comune di Parigi.  

In Italia invece, la borghesia ha sempre evitato di legarsi alle 
masse contadine contro il sistema feudale rappresentato dalla 
Chiesa e dai grandi latifondi. Così si è protratta per secoli una 
fase arretrata di feudalesimo, con i Comuni da un lato e il papato 
dall’altro che colludevano nel mantenere una situazione 
regressiva, cioè nell’inibire lo sviluppo politico, economico e 
“intellettuale e morale” della penisola. Lo stesso Risorgimento 
italiano, nel suo complesso, ha in media perseguito la 
tradizionale linea regressiva e, oltre ad essere stato 
antigiacobino, ha evitato di portare a termine l’annessione dello 
Stato del papato70. L’unità d’Italia è stata una rivoluzione 
passiva. Sul piano culturale ciò ha comportato che, dalla 

 
70 Le forme liberali reazionarie con cui si è realizzata l’unità d’Italia sono 
anche il risultato del ruolo svolto dalla sinistra risorgimentale, che ha 
supportato la destra liberale di Cavour e la monarchia sabauda e non si è posta 
il problema di un’azione indipendente in rappresentanza delle masse 
contadine. In questo modo il Partito d’Azione non è stato nemmeno un partito 
indipendente dalla grande proprietà fondiaria. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

230 

formazione dello Stato borghese, la matrice ideologica è sempre 
stata liberal-reazionaria e nello stesso tempo segnata dalla 
collusione con il cattolicesimo. Caratterizzata dunque, sin 
dall’inizio, da un’impostazione aristocratica, culturalista, 
paternalista, retorica e nazionalista. Gli intellettuali italiani nella 
loro produzione non hanno fatto altro che riflettere tutto 
questo71. Questa situazione si è perpetuata e approfondita con 
l’entrata dell’Italia nella fase dell’imperialismo, con il fascismo 
e con tutta la fase successiva alla fine della seconda guerra 
mondiale e, in forme certo diverse, continua ancora oggi a 
caratterizzare la quasi totalità degli intellettuali italiani.  

Per affrontare realmente tale situazione occorre una rivoluzione 
politica, economico-sociale e insieme culturale. Spetta al 
proletariato risolvere la questione intellettuale e morale tramite 
l’affermazione, sotto la guida del marxismo-leninismo-maoismo 
e del materialismo dialettico, di un’effettiva cultura progressiva, 
realmente democratica, internazionalista e proletaria.  

Rispetto alla questione dell’arte come parte integrante della 
necessaria Riforma Intellettuale e Morale, Gramsci l’affronta 
soprattutto rispetto al rapporto con la letteratura.  

Secondo il suo punto di vista, non basta mettere in campo una 
serie di competenze artistiche. Alla base dell’elaborazione 

 
71 Come conseguenza di questo tipo di formazione dello Stato italiano, come 
processo storico-politico separato dalle masse popolari, è mancata una vera 
letteratura nazionale, risultante dello scollegamento dalle masse e dalla loro 
storia e cultura legata alla produzione e alla lotta di classe, sulle quali è 
sempre stato esercitato un puro dominio anche sotto il profilo egemonico. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

231 

estetica dell’opera d’arte deve esistere un adeguato contenuto 
sociale di classe che sia effettivamente espressione dei 
sentimenti e delle aspirazioni più profonde degli strati popolari. 
Questo è però un lato che attraversa tutte le forme artistiche, non 
solo quella letteraria. L’arte è uno dei terreni dell’ideologia su 
cui il Partito lavora per affermare e articolare la concezione del 
mondo del proletariato. 

L’attuazione della Riforma Intellettuale e Morale deve vedere 
due momenti fondamentali distinti che, con l'avanzare del 
processo di definizione e di lotta rivoluzionaria, correranno 
parallelamente e andranno contemporaneamente a intrecciarsi.   

Il primo momento, relativo al riflesso della lotta di classe sul 
piano teorico, è quello dell’attività ideologica per la formazione 
di un nuovo tipo di quadri rivolta alle avanguardie che 
partecipano alla costruzione e all’attività del Partito Comunista 
Marxista-Leninista-Maoista. Fa parte di quest’attività la lotta per 
l’affermazione della dialettica materialista come teoria 
scientifica del proletariato e delle masse popolari contro le altre 
tendenze filosofiche, in particolare l’idealismo soggettivo, 
impegnato in un attacco viscerale contro le concezioni che si 
rifanno al materialismo e alla dialettica oggettiva e, in 
particolare, contro il materialismo storico-dialettico. Il 
materialismo storico-dialettico è una concezione scientifica che 
afferma la necessità di un rispecchiamento non passivo, 
contemplativo e fotografico della realtà, ma di una sua 
riproduzione orientata ad una prassi rivoluzionaria.   



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

232 

Il secondo momento della Riforma Intellettuale e Morale, che 
rappresenta un necessario contributo alla lotta di classe, è legato 
nel senso più lato del termine alla politica culturale rivolta alle 
masse. Come abbiamo detto, un ramo importante della politica 
culturale è la produzione artistica. L’arte è una forma di 
espressione che, dal punto di vista del materialismo dialettico si 
connette al filone del Realismo artistico e rimanda ad una forma 
di rappresentazione oggettiva della realtà considerata come 
contraddizione in sviluppo. Per i comunisti quindi, la questione 
dell’arte è indissolubilmente legata al problema della 
conoscenza e, di conseguenza, la rappresentazione artistica è una 
modalità conoscitiva specifica in quanto, riproducendo la realtà, 
ne mette in circolo la conoscenza. Da ciò deriva che anche 
questo campo non può sottrarsi alla teoria della conoscenza del 
materialismo dialettico. 

Affrontando la questione dell’opera d’arte sotto il profilo della 
produzione letteraria, cinematografica e teatrale bisogna 
affrontare la questione dell’ideologia. 
 

Non si può porre il problema di un’arte al servizio del 
proletariato e delle masse popolari senza assumere che, sotto il 
profilo dell’ideologia, la questione dell’arte è una questione 
fondamentalmente filosofica. Inerente quindi da una parte al 
materialismo dialettico e alla sua applicazione, dall’altra alla 
lotta contro la filosofia borghese dominante nell’imperialismo. 
 

Nella fase decadente dell’imperialismo, l’idealismo soggettivo è 
il vero fondamento dell’ideologia, della filosofia e della cultura 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

233 

reazionaria. Nel campo dell’idealismo soggettivo non esiste più 
la filosofia classica come indagine sulla natura delle cose, ma 
sono egemoni tendenze, spesso assimilabili tra loro rispetto alle 
concezioni di fondo, rappresentate dal neopositivismo e dalla 
linea Nietzsche-Heidegger fondatrice del post-moderno.   

Il neopositivismo si sviluppa alla fine dell’Ottocento e nei primi 
decenni del Novecento, come revisione, sotto l’influenza del 
neokantismo, della precedente filosofia della scienza basata sul 
meccanicismo. La negazione del materialismo e l’attacco alla 
dialettica oggettiva si presenta qui in maniera molto spiccata ed 
evidente nell’impronta tecnicistica e formalistica assunta dalla 
logica, dalla matematica e, in genere, dalle scienze della natura. 
È proprio questa filosofia corrente delle scienze e della 
matematica che, combinando l’empirismo con la logica formale, 
si sforza di dare coerenza al pensiero. Mentre sostiene che tutto 
quello che si afferma deve essere verificato nell’esperienza, 
l’empirismo logico pretende di derivare le soluzioni dall’analisi 
di tanti casi empirici che confermerebbero un determinato 
assunto e che farebbero propendere, di conseguenza, per una 
determinata tesi. Secondo l’empirismo logico, quando nuove 
esperienze entrano in contraddizione con le precedenti, allora 
possiamo assumerle a loro volta come valide e fondanti, 
revisionando di conseguenza anche la teoria, a questo punto 
considerata erronea. Questo, fino a quando anche quest’ultima 
non sarà messa in crisi da nuove esperienze e così via.  
Si tratta di una forma dell’idealismo soggettivo che esalta 
l’immediatezza dell’esperienza empirica considerata il vero 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

234 

oggetto della conoscenza. Questo in opposizione al materialismo 
che invece afferma che il punto di partenza non è l’esperienza 
immediata in cui per definizione scompare una netta linea di 
distinzione tra oggetto e soggetto, ma la realtà oggettiva che si 
presenta come tale di fronte al soggetto.  

In questo quadro, l’empirismo logico non arriva mai a 
riconoscere la possibilità e la necessità di una verità universale 
come esito di una piena corrispondenza tra la realtà oggettiva e 
la riproduzione di tale realtà nella coscienza teorica. Il tutto si 
risolve quindi in una forma di relativismo logico-formale.   

Il riflesso di questa impostazione rispetto alla questione dell’arte 
è che l’empirismo logico nega che l’arte possa rappresentare una 
forma di riflessione valida della realtà e delle sue contraddizioni. 
Conseguentemente, tutte le forme e le produzioni artistiche 
vengono contrapposte in termini assoluti alla “scienza”. In 
particolare l’empirismo logico considera principalmente come 
mistificante e deleteria la visione dell’arte del materialismo 
dialettico, in quanto quest’ultima sarebbe affetta da una pretesa 
metafisica e totalitaria di rappresentazione di una verità 
impossibile da verificare sulla base dei procedimenti e dei 
metodi della logica formale.  

Mentre l’empirismo logico cerca di distruggere in tutti i campi, 
quindi anche in quello artistico, l’influenza del materialismo 
dialettico, nello stesso tempo assume che l’arte abbia valore 
sociale in quanto espressione di produzioni simboliche, di 
emozioni e vissuti soggettivi, di presunti valori sociali e 
religiosi, ecc.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

235 

L’ultrareazionario Heidegger si è riproposto il compito di fissare 
“filosoficamente” concezioni del lavoro artistico tutt’ora comuni 
e diffuse anche tra chi non conosce questo ideologo del nazismo 
e che magari si dichiara progressista, antifascista o “comunista” 
sul piano politico.  
 

Nel campo dell’irrazionalismo di matrice heideggeriana, si parte 
dalla critica apparente, superficiale e strumentale di alcune 
impostazioni della questione della realizzazione dell’opera 
d’arte: 1) quella dell’opera d’arte concepita come esito della 
libera estrinsecazione della soggettività dell’artista; 2) quella 
vista come finalizzata alla costruzione di un oggetto destinato ad 
essere consumato sul piano del godimento estetico.  

Heidegger critica tali concezioni perché le considera 
compromesse con un mondo considerato in quanto oggetto di 
conoscenza e di rappresentazione. Questa visione per Heidegger 
afferma il primato di un “mondo ontico” ossia di un mondo 
inautentico.   

Heidegger mira in realtà solo a riproporre in termini ancora più 
estremi e soggettivisti tali impostazioni relative all’opera d’arte 
concepita come espressione dell’estrinsecazione della 
soggettività dell’artista e come costruzione di un oggetto 
destinato al godimento estetico.  

L’arte, secondo l’ultrareazionario Heidegger, deve contrapporsi 
alla rappresentazione del mondo oggettivo a favore della 
possibilità che l’ “autentico presupposto di tale mondo” possa 
presentarsi e trasparire nella politica, nella filosofia e, appunto, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

236 

nell’opera d’arte. In questo modo il tema del rapporto tra 
“ontico” ed “ontologico” e la caratteristica scissione tra tali 
categorie proposta dall’irrazionalismo heideggeriano si 
traducono nella visione distorta e rovesciata del mondo 
oggettivo che, da effettivo fondamento, decade a fenomeno, 
apparenza e oscuramento del cosiddetto “essere”.  L’essere di 
Heidegger è d il Soggetto che alimenterebbe la tradizione e 
l’identità dei popoli e che ne segnerebbe il destino. Secondo il 
nazista Heidegger l’artista, insieme al “filosofo” (concepito 
come vera guida dello Stato),72 è colui che, abborrendo la logica 
inautentica del “mondo ontico”, riuscirebbe ad entrare 
direttamente in rapporto con l’essere e a rendersene 
rappresentante e custode. L’ “essere” in questo modo si presenta 
come una sorta di spirito soggettivo che contraddistingue 
l’essenza originaria del mondo. La divinità cristiana riappare in 
forma pseudo-oggettiva e falsamente ateistica.  

Tutti i temi reazionari dell’idealismo soggettivo, della teologia 
della santa inquisizione e della controrivoluzione aristocratico-
feudale (non a caso la teologia è la base della “formazione 
intellettuale” di Heidegger) vengono ripresi da Heidegger e 
adattati alle esigenze della fase terminale dell’imperialismo, del 
fascismo e della guerra imperialista, in particolare sotto il profilo 
dei contenuti visceralmente nazionalistici e razzisti.  

 
72 Heidegger aspirava a porsi come guida ideologica e spirituale del nazismo 
entrando così in competizione con lo stesso Hitler e inoltre propendeva per 
l’ala più spiccatamente “rosso-bruna” del nazismo, da cui la sua relativa e 
crescente marginalizzazione. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

237 

L’artista, tramite “l’intuizione”, sarebbe colui che si presenta in 
grado di “far trasparire l’essere” e quindi come portatore di 
un’arte autentica. La presunta critica di Heidegger alla 
concezione soggettivistica e psicologistica nel campo dell’arte 
si traduce in realtà in una sorta di concezione aristocratica e 
ultra-soggettivista dell’arte. L’artista formatosi alla scuola di 
Heidegger si sente un eletto, un predicatore dell’ “essere”.   

Comunemente questo tipo di posizioni si riflette nelle idee di 
quegli “artisti” che ritengono che l’arte fondata direttamente 
sull’intuizione, concepita in contrapposizione alla ragione e 
quindi all’elaborazione attiva dell’ideologia, possa esprimere la 
“verità” nascosta del mondo.  A volte questi “artisti” attaccano 
anche quelle tendenze che ritengono che l’estetica e l’opera 
d’arte debbano avere il loro centro nel perseguimento del “bello” 
e quindi mirano a proporre forme, a volte anche formalmente 
raffinate, che si presentano nel loro carattere criptico e quindi 
spesso di tipo provocatorio e snobistico.   

L’estetica di Heidegger, che critica apparentemente, oltre al 
“soggettivismo”, anche il formalismo inteso come promozione 
dell’“arte per l’arte”, attribuisce alla forma artistica 
un’importanza particolare in quanto dimensione capace di 
favorire il “disvelamento dell’essere”. In tal modo lo stesso 
Heidegger ripropone in realtà una sorta di formalismo spinto 
all’estremo. La seguente citazione da un articolo dell’ideologo 
reazionario del post-moderno Gianni Vattimo (1936-2023)73 

 
73 Autore tra l’altro del libro Comunismo ermeneutico: Da Heidegger a Marx 
(2014), è uno pseudo-filosofo molto apprezzato da piddini, neo-operaisti, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

238 

evidenzia bene quest’aspetto della concezione di Heidegger: 
“L’opera d’arte infatti apre una nuova ‘epoca’ dell’essere; come 
evento assolutamente originario e irriducibile a ciò che già era, 
essa fonda un nuovo ordine di rapporti dell’ente, un vero e 
proprio nuovo mondo. Ecco perché, se c’è un termine che possa 
definire l’incontro del lettore con l’opera, questo termine per 
Heidegger è quello di Stoss, di shock o scossa: l’opera d’arte 
produce nel lettore una sospensione di tutti i rapporti normali, 
fa diventare strano tutto ciò che fino a quel momento era 
apparso ovvio e abituale” [sottolineatura nostra; L’origine 
dell’opera d’arte di Heidegger e il problema della verità, Ed. 
G.B. Paravia, 1995; il testo comprende lo scritto di Heidegger 
L’origine dell’opera d’arte e la precedente citazione è tratta 
dall’intervento di G. Vattimo relativo alla parte sul “Dibattito”]. 

Troviamo nella concezione heideggeriana dell’opera d’arte 
come “shock o scossa” una delle radici delle tendenze del 
postmodernismo di sinistra rispetto alla questione della 
tematizzazione e della produzione dell’opera d’arte. Questo in 

 
rosso-bruni ed altri gruppi opportunisti per il suo sostegno a governi di 
cosiddetta sinistra dell’America Latina gestiti dalle frazioni del capitalismo 
burocratico. Del libro Comunismo ermeneutico si veda la recensione critica 
di Nuova Egemonia: A proposito di Vattimo: il comunismo ermeneutico è 
una filosofia rosso-bruna https://nuovaegemonia.com/ 2023/09/20/a-
proposito-di-vattimo-comunismo-ermeneutico-una-filosofia-rosso-bruna/. Si 
veda anche l’articolo di Per La Democrazia Popolare Boicottiamo le 
celebrazioni di Vattimo programmate dal Liceo Gioberti di Torino 
https://www.perlademocraziapopolare.com/boicottiamo-le-celebrazioni-di-
vattimo-programmate-dal-luceo-gioberti-di-torino/ 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

239 

rapporto alla questione delle forme dell’arte concepite come 
luogo privilegiato di una possibile destrutturazione delle comuni 
concezioni e pratiche artistiche. Si rigetta quindi la necessità di 
porre in primo luogo il problema di un’adeguata elaborazione 
del contenuto e si attribuisce invece una possibilità di rottura e 
di scardinamento delle consuetudini, con relativa presunta 
funzione innovatrice, alla struttura, al metodo, alla tecnologia, al 
linguaggio, alla ricerca di particolari effetti pragmatici, ecc.    
 
 

Tutte le diverse sfumature delle forze opportuniste della sinistra 
radicale e dell’estrema sinistra, sul piano filosofico e quindi 
culturale, in Italia sono legate all’idealismo soggettivo. Questo 
per quanto la loro concezione filosofica empirista e formalista di 
matrice “neopositivista” si combini, in modo più o meno 
rilevante, con sviluppi e articolazioni della seconda tendenza 
della filosofia e della cultura della decadenza imperialistica, 
quella contraddistinta dalla linea Nietzsche-Heidegger.  

L’idealismo soggettivo in campo filosofico, in particolare quello 
che si riflette nel postmoderno, è la concezione che meglio 
riflette la decadenza e la vocazione ultrareazionaria e 
conservatrice della borghesia nella fase terminale 
dell’imperialismo. Questa concezione parte principalmente dalla 
linea fascista Nietzsche-Heidegger per assumere poi forme 
disparate, che vanno appunto dal fascismo alla ‘sinistra’ radicale 
ed opportunista. In quest’ultimo caso, si avvale dell’apporto 
degli intellettuali della “sinistra liberale”, che amano presentarsi 
come progressisti, pluralisti e ‘contro tutti i totalitarismi’ e i 
“fascismi”, e che mirano in realtà a portare a fondo l’attacco al 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

240 

proletariato e all’ideologia comunista, aprendo così ampi varchi 
all’affermazione del fascismo.   

In questo quadro esponenti del PD e del M5S, insieme a 
funzionari della sinistra sindacale e dei sindacati alternativi, 
associazionismo pacifista, ambientalista e no profit, femministe 
borghesi ed ex sessantottini riciclati hanno svolto e continuano 
a svolgere una funzione politico-ideologica rilevante nei 
processi ormai avanzati di corporativizzazione sociale. 

 Alla necessità dell’elaborazione e della diffusione della 
“coscienza di classe”, della cultura proletaria e della formazione 
di un effettivo partito comunista guida del movimento 
rivoluzionario di massa per la costruzione di uno Stato di 
democrazia popolare, si contrappone così una concezione 
reazionaria al servizio di una falsa politica di opposizione, che 
ha lo scopo di conciliare le contraddizioni e di promuovere una 
blindatura egemonica contro la possibilità che emergano e si 
sviluppino posizioni e conflitti di classe.  

Il contenuto ideologico dei conflitti delle società reazionarie 
divise in classi è sempre rappresentato dalla lotta tra la classe 
dominata che cerca di emergere e affermarsi e la vecchia classe 
dominante che cerca di conservare a tutti i costi il proprio potere. 
Nella situazione odierna, il contenuto è dato in tutti i campi dalla 
lotta per l’egemonia del proletariato e dei popoli oppressi contro 
la classe dominante della borghesia e l’imperialismo. Un’opera 
d’arte militante deve fondarsi su questo contenuto. Pertanto, una 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

241 

volta considerato l’aspetto del contenuto, si tratta di affrontare 
la questione della forma estetica. L’opera d’arte è compiuta 
quando raggiunge una piena corrispondenza tra la forma e il 
contenuto che vuole rappresentare.  
 

Per comprendere questo rapporto è significativa la seguente nota 
dei Quaderni del carcere di Antonio Gramsci: 
“… Si può dire che chi insiste sul «contenuto» in realtà lotta per 
una determinata cultura, per una determinata concezione del 
mondo contro altre culture e altre concezioni del mondo; si può 
anche dire che storicamente, finora, i così detti contenutisti sono 
stati «più democratici» dei loro avversari parnassiani, per 
esempio, cioè volevano una letteratura che non fosse per gli 
«intellettuali», ecc. Si può parlare di una priorità del contenuto 
sulla forma? Se ne può parlare in questo senso, che l’opera 
d’arte è un processo e che i cambiamenti di contenuto sono 
anche cambiamenti di forma, perché il contenuto può essere 
«riassunto» logicamente. Quando si dice che il contenuto 
precede la forma si vuol dire semplicemente che, 
nell’elaborazione, i tentativi successivi vengono presentati col 
nome di contenuto, niente altro. Il primo contenuto che non 
soddisfaceva era anche forma e in realtà quando si è raggiunta 
la «forma» soddisfacente anche il contenuto è cambiato.” 
(Antonio Gramsci, Quaderni del carcere, Q 14 nota 72, 
Letteratura popolare. Contenuto e forma) 

Applicando il materialismo dialettico al problema dell’arte, il 
rapporto dell’artista con il contenuto e la forma estetica è visto 
non più come scisso, ma come un lavoro che, sulla base dello 
sviluppo di un adeguato contenuto, si risolve via via 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

242 

nell’organicità dell’opera d’arte realista. Come dice Gramsci, 
“…forma ed espressione si identificano ed insistere sulla 
«forma» non è che un mezzo pratico per lavorare sul contenuto”. 
(Antonio Gramsci, Quaderni del carcere, Q 14 nota 72, 
Letteratura popolare. Contenuto e forma) 

L’arte, soprattutto nella cinematografia, nel teatro e nella 
letteratura, parte spesso dalla “singolarità” ossia dalla 
rappresentazione di situazioni ed eventi che pongono in primo 
piano determinate relazioni tra un insieme di soggettività 
individuali. Pur caratterizzandosi per una rappresentazione della 
realtà incentrata sulla rappresentazione di ruoli, vicende e i 
destini personali di singoli individui, l’atto artistico effettua 
sempre una scelta di campo. È soprattutto in tale specifica forma 
incentrata sulla dimensione della “singolarità” che “l’opera 
d’arte” trasmette quindi una determinata immagine della realtà 
e delle contraddizioni e lotte che l’attraversano. Questo avviene, 
nel caso dell’arte borghese, in forma mistificata e quindi o con 
una rappresentazione direttamente deformata della lotta di classe 
oppure in forma più sofisticata con una rappresentazione della 
realtà apparentemente priva di nessi con le contraddizioni 
politiche e sociali.   
 

Generalmente, le varie opere artistiche espressione delle diverse 
concezioni dell’arte borghese tendono a deformare o negare i 
caratteri di classe dei personaggi e delle situazioni in cui 
operano. I personaggi vengono spesso costruiti in modo 
artificiale, ponendo in primo piano problematiche, aspetti, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

243 

impulsi ed emozioni, che vengono proposti come materiali 
ideologici per la costruzione dell’ “identità fittizia” di settori 
delle masse popolari o per soddisfare le esigenze “psichiche” ed 
estetiche degli strati e delle classi sociali privilegiate. 

Secondo il materialismo dialettico non ci può essere una 
produzione artistica orientata al soddisfacimento dei bisogni 
intellettuali delle masse popolari senza fare della stessa attività 
artistica un’articolazione della prassi sociale.  
 

Questa impostazione si contrappone all’idea comune secondo 
cui la produzione artistica ha origine, non in particolari interessi 
e problemi intellettuali relativi al campo dell’ideologia ma, 
viceversa, nelle esperienze, nelle problematiche e nei vissuti 
soggettivi più o meno consci, spesso concepiti come 
intraducibili e quindi incomunicabili sul piano del linguaggio. 
  

Idea che porta a negare l’evidenza razionale, la possibilità e 
necessità di un’analisi critica obiettiva dei prodotti artistici che, 
evidentemente, solleverebbe l’esigenza di un loro 
inquadramento ideologico e quindi di una loro collocazione 
rispetto ad un determinato ambito e schieramento di classe.  
 

In questo senso va letto anche uno dei più comuni tentativi 
reazionari di operare sul terreno della produzione artistica al fine 
di rappresentare personaggi più o meno spregevoli sul piano 
politico, sociale ed etico delle classi privilegiate reazionarie, 
come portatori di conflitti, esigenze, emozioni e sentimenti 
consueti. Nel momento in cui si cerca di mettere in primo piano 
e di attribuire consistenza alla rappresentazione di simili lati 
casuali dei personaggi, prescindendo dalla condizione sociale e 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

244 

dal ruolo che essi svolgono effettivamente, si procede nella 
direzione di una loro “umanizzazione” e, di conseguenza, anche 
alla genesi di un’immagine idealizzata e feticistica dei rapporti 
sociali e politici a cui essi rimandano.  
 
 

Sul piano artistico il materialismo dialettico trova la sua 
espressione compiuta nel realismo, che nella costruzione del 
personaggio e del suo contesto sottolinea tutto quello che, a 
partire dal rapporto con la contraddizione di classe, risulta 
oggettivamente essere il “tipico”. Da cui il problema della 
rappresentazione di “personaggi tipici” che, anche nelle 
articolazioni apparentemente inerenti alla loro “specifica 
soggettività”, risultino viceversa effettivamente rappresentativi 
di una classe o di uno strato sociale. La rappresentazione realista 
punta a trascendere, oltre alla singolarità accidentale dei 
personaggi, anche tutta quella serie di aspetti relativi al carattere 
delle loro interazioni e del rapporto con il contesto in cui operano 
che risultano superflui, sovrabbondanti e quindi fonte di 
oscuramento e mistificazione dei rapporti e delle contraddizioni 
reali. È la dimensione sociale in senso lato che, in quanto 
dimensione oggettiva, diventa importante per il realismo.  
 

Questo significa che non è affatto possibile astenersi 
dall’indicazione e dalla definizione dei criteri ideologici che 
stabiliscono cosa è fondamentale nella produzione artistica dei 
personaggi.  
 

Il realismo viene presentato nella cultura borghese come una 
forma di naturalismo. Quindi si attribuisce al realismo la 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

245 

tendenza a descrivere tutto così come appare fenomenicamente 
e a riprodurre la “realtà” il più fedelmente possibile, con il 
massimo distacco obiettivo e con la massima attenzione nella 
cura dei dettagli. 

Contrariamente a quello che sembra però, il naturalismo non è 
realismo ma, viceversa, una tendenza “artistica” della stessa 
borghesia, per quanto spesso variamente combinata con altre 
tendenze dell’arte reazionaria. Innanzitutto, nel momento in cui 
il naturalismo mostra l’influenza dell’ambiente sulla vita degli 
uomini, si appoggia sulla sociologia borghese e quindi ne 
riesuma il vecchio positivismo. Dal punto di vista del 
materialismo dialettico, il naturalismo riproduce quindi in modo 
appiattito ed apologeta la realtà, confondendo aspetti e questioni 
profondamente diverse con l’idea e con l’appello alla necessita 
di una rappresentazione fedele dei fenomeni immediati. Cosa 
che si traduce inevitabilmente nell’idea di una realtà che, per 
quanto cruda ed “inumana” possa essere, risulta anche tragica e 
quindi impossibile da trasformare politicamente e 
materialmente. La caratteristica principale del naturalismo è 
quindi la distorsione di una realtà sempre contradditoria ed in 
movimento, rispetto a cui la rappresentazione artistica deve 
invece evidenziare l’inevitabilità dell’affermazione delle 
tendenze storicamente più progressive, avanzate e 
rivoluzionarie.  

Il naturalismo non è realismo nemmeno quando si attiene 
fedelmente alle presunte cronache o ai cosiddetti “fatti realmente 
accaduti”. Questo, dal momento che rappresenta fenomeni 
immediati anteposti alla considerazione dei rapporti essenziali 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

246 

di classe che, in questo modo, vengono occultati in quanto 
considerati assorbiti e risolti nel fatto in sé stesso. Dietro 
l’apparenza dell’oggettività ‘fotografica’, il naturalismo finisce 
per produrre dunque una deformazione feticistica della realtà, 
accentuata anche da un’altra caratteristica tipica della forma 
naturalistica, il largo uso che viene fatto della psicologia come 
elemento centrale della rappresentazione dei personaggi, con il 
relativo soffermarsi sui loro lati oscuri, sul montare delle 
sofferenze e sull’incertezza della loro vita espressa in modo 
tragico e senza alcuna possibilità di sviluppo e di riscatto. Una 
vera e propria apologia dell’esistente sociale cristallizzato in 
leggi naturali e immodificabili di fronte alle quali le ‘nature 
deboli’ sono destinate a fallire. Si può vedere così, come nella 
deformazione della realtà sulla base delle apparenze 
fenomeniche, accanto al feticismo spicca anche un certo grado 
di scetticismo e il naturalismo si possa in questo modo anche 
coniugare, oltre che con il sociologismo borghese, con l’enfasi e 
i tormenti tipici di una rappresentazione romantica dei 
personaggi.   

Al contrario, il realismo rappresenta la realtà nei termini di una 
riproduzione definita da livelli caratterizzati da un rapporto 
gerarchico. Questo a partire da una condizione strutturale di 
classe, con relativa sovrastruttura ideologica, capace di 
evidenziare i caratteri e i rapporti essenziali dei personaggi, del 
loro contesto e dei processi ed eventi rappresentativi di 
determinati gruppi sociali e di determinate epoche. 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

247 

Durante la Grande Rivoluzione Culturale Proletaria il PCC 
scriveva:  
“Noi dobbiamo sforzarci di creare immagini eroiche di operai, 
di contadini e di soldati. Dobbiamo creare dei tipi e non 
attenerci a personaggi e ad avvenimenti reali. … Mao: ‘La vita, 
quando si riflette nelle opere letterarie e artistiche, può e deve 
essere più sublime, più intensa, più concentrata, più tipica, più 
vicina all’ideale e, quindi, deve possedere un carattere di 
maggiore universalità rispetto alla realtà quotidiana’.  … i 
nostri scrittori devono concentrare e sintetizzare i materiali 
offerti dalla vita e accumulati durante un lungo periodo per 
creare differenti generi di personaggi tipici”. [Innalziamo la 
grande bandiera rossa del pensiero di Mao Tse-Tung; 
partecipiamo attivamente alla grande rivoluzione culturale 
socialista - editoriale Quotidiano dell’Esercito popolare di 
liberazione (18 aprile 1966)]. 

Se sul piano dei rapporti di classe si devono rappresentare figure 
tipiche, esse devono emergere come riproduzione dei due poli 
della contraddizione e la tipicità deve riflettere, innanzitutto, lo 
sviluppo e l’avanzamento dei livelli più alti della lotta di classe, 
rappresentabili mettendo in primo piano figure di militanti e di 
proletari che in questo si distinguono. Poiché l’arte militante è 
una forma della pratica e della lotta ideologica dei comunisti, 
l’elemento della lotta, della contraddizione deve vivere da 
subito, essere operante nell’opera d’arte in quanto è la stessa 
opera d’arte che si muove come uno dei due poli della 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

248 

contraddizione, della lotta, dello schieramento e 
dell’organizzazione delle masse e, insieme, è una guida che 
indica la direzione per affrontare e per risolvere la 
contraddizione.  
 

Nel 1937, nel suo scritto “Autocritica”, Brecht parlava della 
concezione dell’arte del nazismo come caratterizzata da un 
impulso immediato all’espressione e all’azione. Secondo questa 
visione, l’artista sarebbe mosso dall’ispirazione dell’ “essere 
originario” e sarebbe tenuto a seguirla fedelmente sino alle 
estreme conseguenze “politiche”, senza ritenere di essere 
costretto a renderla traducibile, in termini concettuali e 
ideologici, al proprio pubblico.  

L’artista non richiederebbe che il pubblico lo capisca, ma 
guarderebbe al fatto che il pubblico si immedesimi con la sua 
opera. Possiamo dire che questa visione dell’artista, in cui la 
questione dell’immedesimazione nell’opera d’arte è concepita 
come esito del perseguimento di un procedimento pragmatico, 
in opposizione alla possibilità di una traduzione e giustificazione 
riguardante il contenuto dell’opera, è propria della società 
imperialista, che manipola e deforma il concetto di cosa sia e 
debba rappresentare l’arte, opponendo alla necessità di 
un’impostazione razionale della questione della produzione 
artistica, la manifestazione e l’effetto pragmatico e politico 
dell’atto artistico. Alla base di una tale concezione dell’arte, oggi 
quanto mai diffusa, abbiamo dunque la sofistica heideggeriana. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

249 

Le schiere di “artisti” vip che affollano gli schermi, i mega-
concerti, i social network e da ultimo le irruzioni in tale campo 
degli influencer traducono in pratica questa impostazione ed 
appartengono ai tanti esempi del livello di decadenza culturale e 
sociale in cui è ormai caduta l’arte borghese.  

Il “prodotto artistico” promosso dalla borghesia decadente mira 
a determinare un’immedesimazione da parte del pubblico che 
sia, o corrispondente all’identità sociale dei membri delle classi 
privilegiate e quindi supporto ideologico dei loro interessi e 
della loro prassi, o funzionale alla manipolazione e al tentativo 
di determinare l’assoggettamento ideologico del proletariato e 
delle masse popolari.  
 

Viceversa, l’arte proletaria ha lo scopo di evidenziare gli 
antagonismi sociali e di classe e di indicare una prospettiva 
rivoluzionaria come soluzione di tutti i problemi fondamentali 
delle masse popolari.  

L’opera d’arte mira a coinvolgere e schierare un pubblico 
rispetto alle problematiche poste. A volte presuppone il 
coinvolgimento del pubblico in quanto direttamente presente 
(come durante la rappresentazione teatrale o la proiezione in sala 
di una pellicola cinematografica). Quest’esigenza mirante al 
coinvolgimento, permane ovviamente anche quando il prodotto 
artistico è riservato, nell’immediato, alla fruizione individuale 
(per es., il romanzo).  
 

In quanto prodotto ideologico, l’opera d’arte è finalizzata a 
promuovere l’immedesimazione del pubblico nell’atmosfera, 
nel contesto e nelle problematiche poste dall’opera. Nel 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

250 

momento in cui l’opera d’arte si caratterizza più specificamente 
per la rappresentazione di personaggi tipici, lo stesso prodotto 
lavora affinché il pubblico sia portato ad immedesimarsi con tali 
personaggi.  
 

Anche molti intellettuali e artisti di sinistra o di estrema sinistra 
si appellano alla necessità della promozione 
dell’immedesimazione del pubblico nell’opera artistica con 
l’intento dichiarato di far emergere i problemi presenti nella 
società per sensibilizzare, costringere a prenderne coscienza e 
quindi spingere a proporre soluzioni. Il tutto però spesso si 
riduce solo nello scoperchiare le brutture e nel rappresentare 
immediatamente le efferatezze presenti nella società 
imperialista, indugiando appositamente sui particolari, come se 
questo di per sé potesse contribuire ad un avanzamento della 
lotta, a un’evoluzione delle coscienze. Questa visione però non 
ha niente a che vedere con il realismo artistico. Sul piano politico 
è fatta propria per es. dal cattolicesimo di “sinistra” e dal 
pacifismo. Tendenze queste ultime che, pur partendo 
formalmente da un versante politico opposto alla linea 
Nietzsche-Heidegger, conducono comunque come esito ad una 
visione conciliatoria delle contraddizioni di classe. 

Si può dire quindi che, in ultima analisi, pur attraverso 
mediazioni più o meno rilevanti, l’opera d’arte promuove 
l’identificazione con questa o quella istituzione e classe sociale 
decadente oppure con il proletariato e le masse popolari, la loro 
condizione e la loro funzione storica rivoluzionaria. 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

251 

La questione dell’inevitabilità, nella società divisa in classi, del 
carattere ideologico dell’opera d’arte e della sua funzione attiva 
di schieramento del pubblico in senso rivoluzionario o in senso 
reazionario e conciliatorio, si traduce nel fatto che il prodotto 
artistico favorisce comunque, in un modo o nell’altro, 
l’immedesimazione del pubblico con l’atmosfera, il contesto, i 
personaggi, ecc. rappresentati.  
 

Sembrerebbe quindi che l’eventuale promozione di un “effetto 
straniamento” porti a porre in secondo piano o a negare la 
questione dello schieramento ideologico e la relativa possibilità 
che il pubblico sia indirizzato a svolgere un ruolo politicamente 
attivo. In effetti l’ “effetto straniamento” è spesso promosso 
sulla base del collegamento con una qualche concezione 
dell’alienazione, da cui deriva che, esistendo anche visioni 
borghesi dell’alienazione, sussistono diverse impostazioni 
reazionarie del problema e delle tecniche relative all’effetto 
straniamento.  
 

Queste ultime, in nome della critica del principio 
dell’immedesimazione del pubblico nell’opera d’arte, 
promuovono la conciliazione delle contraddizioni di classe e 
attaccano la necessità di una rappresentazione epica ed eroica 
del proletariato, chiamando anche in causa, appena sembra 
presentarsene l’occasione, lo spettro del “culto della 
personalità”.   
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

252 

Sul piano dello sviluppo dell’elaborazione teorica e pratica del 
Realismo in campo artistico, la promozione dell’identificazione 
del pubblico con il proletariato e la sua funzione storica si è 
invece arricchita di una particolare impostazione del problema 
dell’effetto straniamento, questo è avvenuto in corrispondenza 
con lo sviluppo del marxismo-leninismo e dell’affermazione del 
maoismo. Come effetto straniamento si è quindi arrivati a 
definire una concezione ed una relativa tecnica recitativa realista 
volta, tramite momenti di sospensione e punti di discontinuità 
nel ritmo dell’opera, a guidare lo spettatore appartenente alle 
masse popolari verso l’individuazione e la comprensione dei 
diversi momenti e livelli delle contraddizioni di classe, 
mostrando l’inevitabilità dell’emergere del polo storicamente 
avanzato. 

Si è quindi sottolineato il carattere universale della 
contraddizione e la natura ideologica e quindi di classe di tutte 
le idee e concezioni, affermando la necessità che l’opera d’arte 
evidenzi la lotta di classe e l’inevitabilità della sua prospettiva e 
dei suoi esiti rivoluzionari. Questo avvalendosi delle forme più 
idonee per esaltare il contenuto della stessa opera.  

Cosa quindi ben diversa dalla cinica pretesa di poter stare al di 
sopra delle parti come avviene appunto con l’impostazione 
postmoderna della questione dell’ “effetto straniamento” 
mirante alla critica verso ogni coinvolgimento nella 
contraddizione di classe, in quanto ogni aperta scelta di campo 
viene presentata come totalitaria. Impostazione che rimanda a 
una posizione soggettivista e aristocratica e di conseguenza ad 
una precisa scelta perché questo tipo di critica s’indirizza, in 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

253 

ultima analisi, contro la classe che vuole trasformare la realtà in 
senso rivoluzionario e contro la sua ideologia.  

L’attacco al marxismo-leninismo-maoismo rispetto alla 
questione del cosiddetto culto della personalità si muove 
essenzialmente su questa base “filosofica” liberal-reazionaria e 
post-moderna di destra e di “sinistra”.  

Il proletariato rivoluzionario ha sempre dato molta importanza 
al ruolo dei capi, degli eroi e dei martiri della rivoluzione, così 
come di tutti quei membri delle masse popolari che, sulla base 
dell’acquisizione di una coscienza di classe, possono venire 
proposti come un modello dotato di caratteri universali. Quindi 
nelle stesse rappresentazioni epiche di Marx, Engels, Lenin, 
Stalin, Mao, Gonzalo e degli altri leader del maoismo e del 
Movimento Comunista Internazionale, si astrae dagli aspetti 
relativi, soggettivi e in un certo senso inessenziali di tali 
personalità, per porre in primo piano, anche sotto il profilo 
artistico, i contributi immortali del loro pensiero e della loro 
prassi.   

Spetta ai comunisti quindi assumere e dare adeguata rilevanza al 
problema dell’arte come particolare forma attiva di 
rispecchiamento oggettivo della realtà, che ne evidenzia le 
contraddizioni di fondo e la loro inevitabile risoluzione 
rivoluzionaria. Questo implica una concezione realmente 
oggettiva ossia materialistico-dialettica del problema 
dell’estetica. Ciò che è bello è ciò che esteticamente è in grado 
di corrispondere al contenuto ideologico rappresentato dal 
proletariato relativo ad una prospettiva di trasformazione della 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

254 

realtà. Questa corrispondenza richiede quindi anche una forma 
capace di rendere in modo profondo, efficace e vivo quelli che 
sono i sentimenti, gli interessi, la prospettiva e le aspirazioni del 
proletariato come rappresentante d’avanguardia degli altri 
settori di massa. 

 

La questione della lotta ideologica, intesa come parte della 
questione della “riforma intellettuale e morale”, presenta una 
dimensione specifica con cui tutte le organizzazioni che fanno 
riferimento all’ideologia comunista sono costrette a fare i conti.  

Tale dimensione attiene ad alcune tematiche ideologiche relative 
alla formazione e trasformazione della soggettività individuale 
riconducibili alla sfera del privato e del personale dei quadri, dei 
candidati, dei simpatizzanti e dei militanti degli organismi di 
massa. Questi temi rimandano alla necessità di una “Lotta 
Ideologica Specifica” [LIS].  Il presente paragrafo 8.9. è inerente 
a queste tematiche, che rappresentano solo un aspetto particolare 
della questione generale della lotta ideologica indirizzata alla 
trasformazione della soggettività dei singoli quadri, dei militanti 
e dei simpatizzanti di un’organizzazione che considerano 
comunista.  
 

I compagni, oltre ad avere un bagaglio di posizioni e di 
esperienze politiche e ideologiche oggetto di confronto e 
ridefinizione in stretto rapporto con i vari piani della pratica 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

255 

collettiva organizzata e disciplinata in funzione di determinati 
fini, sono anche portatori di una dimensione ancora più 
soggettiva che, pur risultando presente e condizionante, tende a 
rimanere sullo sfondo e ad essere considerata e gestita 
separatamente come una parte specificamente personale, intima 
e privata della propria vita individuale74.  
 
 
 

 
74 La teoria e la pratica della LIS è uno dei contributi universali del maoismo, 
che deve soprattutto rappresentare uno dei livelli della pratica collettiva 
sempre presente nella vita di un’organizzazione comunista. Non solo nella 
sfera pubblica della vita collettiva e della militanza, ma anche nella sfera del 
“privato e del personale” c’è il riflesso della contraddizione di classe. La 
contraddizione di classe e quelle derivate da essa relative alla lotta tra 
rivoluzione e reazione, avanzato e regressivo, ecc., attraversano l’intera vita 
pubblica, personale e privata dei quadri, dei militanti, dei candidati, dei 
simpatizzanti e degli altri membri delle organizzazioni generate. Se tutto 
l’insieme di tali contraddizioni non viene affrontato ed elaborato in modo 
adeguato sul piano collettivo e quindi anche tramite la LIS, l’ideologia 
borghese tende a sedimentarsi e ad avanzare, annidandosi spesso in 
profondità nella sfera del privato e del personale. Un comunista ha una sola 
concezione del mondo che opera non solo sul piano pubblico, ma anche su 
quello privato e personale. Ne consegue che anche il piano privato e personale 
deve essere oggetto di considerazione e trasformazione, al fine di assicurare 
la maggiore integrazione possibile sul piano della soggettività dei compagni. 
La LIS è quindi in primo luogo necessaria per superare, sulla base della 
priorità del politico e della centralità della scelta rivoluzionaria, la divisione 
tra pubblico e privato/personale, che tende a trasformarsi in una scissione 
schizofrenogena tra una parte della soggettività impegnata sul versante 
politico ed un’altra parte che tende a proporsi come autonoma e incentrata 
solo su una dimensione puramente individuale.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

256 

 

 

La partecipazione del singolo quadro militante o simpatizzante 
alla vita e alla pratica collettiva di un’organizzazione comunista 
lascia spesso trasparire il ruolo e l’influenza della sfera della sua 
vita privata e personale.  
 
 

Per quanto riguarda la sfera della vita privata dei militanti, 
troviamo in primo luogo i condizionamenti e le contraddizioni 
relativi al rapporto con la propria origine, condizione ed 
appartenenza di classe. Su tale base emergono i riflessi di una 
serie di problematiche di fondo come, per es., quelle relative alle 
scelte inerenti al percorso scolastico ed eventualmente 
universitario, quelle relative alla ricerca di uno sbocco 
professionale o riguardanti la propria condizione lavorativa. 
Parallelamente, sempre su tale base, si delineano anche  ulteriori 
problematiche che paiono a volte entrare in contrasto con le 
necessità della militanza e  che rimandano a scelte come quelle 
relative alle passioni intellettuali e ai cosiddetti hobby, alla 
gestione di propri spazi e momenti ricreativi, alla cura del corpo 
e della salute e alle pratiche, eventualmente collettive e 
socializzanti, in ambito sportivo, culturale, artistico, ecc. 
(musica, teatro, letteratura, poesia, cinematografia, pittura, ...). 
 
 

Anche per quanto riguarda la sfera della vita personale, le 
dinamiche e le relazioni proprie di tale ambito spesso paiono 
togliere spazi, risorse e spinta motivazionale alla militanza e alla 
prassi politica organizzata. Tale ambito può essere considerato 
come relativo all’intreccio tra la propria origine e condizione di 
classe, e la gestione delle relazioni parentali, famigliari, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

257 

affettivo-sessuali ed amicali. In tale sfera, in assenza di solidi 
punti di riferimento legati alla formazione di effettive 
organizzazioni politiche, culturali, educative e sociali di classe, 
regna a volte tra le masse popolari un certo grado di disordine, 
di confusione e di impiego futile di energie psico-fisiche. 
 
 

La società borghese tende a proporre una visione feticistica delle 
relazioni inter-personali, in cui sembra scomparire la 
contraddizione di classe. Si tratta di una visione che pone invece 
in primo piano, in forma deformata, astratta e idealizzata, di 
conseguenza enfatica o depressiva, l’aspetto degli affetti, delle 
emozioni, dei sentimenti e dell’erotismo, dei criteri estetici 
relativi all’individuazione e alla preferenza per il “bello” e di 
quelli etici riguardanti il “buono” ed il “bene”. Questo feticismo, 
che si genera in ambiti diversi della vita sociale dove viene 
alimentato ad arte, tende a penetrare nella sfera del privato e del 
personale e a tradursi in automatismi che determinano la relativa 
parvenza di una realtà oggettiva e neutrale. Automatismi in 
effetti demistificabili e trasformabili attraverso la consapevole 
applicazione della teoria dialettica materialistica della 
contraddizione.   
 

  
 

La soggettività individuale, che emerge in quanto strettamente 
connessa a condizioni e pratiche sociali, stratificazioni 
ideologiche e relazioni inter-personali, è comunemente oggetto 
di interpretazioni pseudo-scientifiche che si possono definire 
come “psicologistiche”. Le concezioni che fondano tali 
interpretazioni si richiamano ad una “dimensione psichica” che 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

258 

viene concepita come puramente individuale75 e quindi 
strutturalmente estranea ai rapporti di classe e alla stessa lotta di 
classe, al limite oggetto di “cura” e “trattamento terapeutico” 
(filosofie orientali, tecniche di rilassamento, psicoterapie, ecc.).   
 

Tali concezioni si alimentano sulla base del richiamo ad esempi 
relativi a casi individuali caratterizzati da una storia soggettiva 
che presenta manifestazioni di particolare scompenso e 
sofferenza. Casi che risultano determinati mediamente dalla 
difficoltà, per individui obiettivamente dipendenti e quindi di 
per sé fragili, di poter trascendere individualmente situazioni che 
sembrano presentarsi come prive di via d’uscita in quanto, 
generalmente, prodotto di relazioni sociali dominanti, che 
macinano la vita dei membri delle masse popolari e spesso anche 
di quelli delle masse privilegiate piccolo-borghesi, oltre che, in 
alcuni casi, della stessa borghesia. Si tratta di situazioni che 
possono occasionalmente riguardare bambini, adolescenti, 
ragazze, donne senza risorse economiche indipendenti, 
lavoratori precari o disoccupati, anziani, ecc.   
  
Le concezioni psicologistiche fissano queste situazioni di 
particolare difficoltà ed a volte di tragicità, astraendole dalla loro 
concreta genesi sociale e modellizzandole sul piano della 
formazione di una visione della psiche (e quindi degli istinti, 
degli affetti, dei sentimenti, ecc.) che sarebbe pertinente a tutti 
gli ‘individui’.  
  

 
75 Per es. il cosiddetto carattere di una persona considerato per di più come 
un elemento invariante.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

259 

Dal punto di vista del materialismo storico e dialettico, per 
quanto riguarda la grande maggioranza della popolazione, 
quello che comunemente viene considerato una parte a sé della 
soggettività dei singoli, inerente alla personalità, alla psiche e al 
“carattere” individuale, risulta invece un’espressione 
dell’ideologia e della sua influenza. La sfera privata e personale 
dell’esistenza materiale e del pensiero ad essa riferito dei singoli 
compagni, dei quadri, dei militanti degli organismi di massa, dei 
candidati e stretti simpatizzanti di un’organizzazione che 
afferma di voler fare riferimento all’ideologia comunista, è 
quindi in ultima analisi riconducibile alla questione del rapporto 
con l’ideologia. Il rapporto con le condizioni dell’esistenza 
materiale e le relazioni pratiche della vita individuale è relativo 
a continue scelte che sono intrise di ideologia e che, come tali, 
non attengono e non possono attenere a una struttura data e 
immodificabile. In questo senso, se l’origine di classe è data, non 
è certo data l’appartenenza di classe, che non è meccanicamente 
conseguente all’origine di classe, ma espressione di una 
successione di scelte fatte nel tempo, connotate in senso 
ideologico, per quanto questa connotazione possa essere più o 
meno consapevole. 
 

à

La questione della formazione della soggettività individuale, per 
quanto attiene alla sua dimensione privata e personale, va 
considerata anche dal punto di vista della sua effettiva 
“formazione storica”.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

260 

I militanti quindi sono portatori, più o meno consapevoli, di una 
“storia” personale che prende il suo avvio nell’ambito di una 
determinata classe di origine e che successivamente si articola e 
struttura nel tempo in rapporto al complesso delle esperienze e 
delle relazioni che caratterizzano l’evoluzione e la formazione 
del bambino, il suo passaggio all’adolescenza e a una condizione 
giovanile, ecc.  In questa “storia” rientra anche l’influenza delle 
condizioni di classe della famiglia d’origine e delle relative 
relazioni familiari. Influenza che poi risulta inerente, oltre alle 
relazioni relative all’ambito familiare, anche ai rapporti con altre 
figure della cerchia parentale, sino a condizionare i rapporti 
amicali, il percorso dall’asilo alla scuola ed eventualmente 
all’università, gli ambienti sociali frequentati, anche legati alle 
attività ricreative e alla socializzazione, ecc. Un processo di 
“formazione storica” che poi continua nel momento in cui, nel 
rapporto con la questione del lavoro e delle relative 
contraddizioni, emerge una condizione di classe che, per quanto 
correlata con quella di origine, può anche non corrispondergli 
esattamente. Condizione di classe che a sua volta si intreccia con 
ulteriori scelte in campo relazionale ed affettivo tra cui quella 
relativa alla formazione e gestione di una propria famiglia.  
 

Una ricostruzione, su base materialistico-storica e dialettica, di 
questa “formazione storica” è parte integrante e necessaria del 
processo di trasformazione della soggettiva in senso proletario e 
rivoluzionario. 
 

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

261 

à

Uno dei problemi che i gruppi opportunisti negano o affrontano 
in termini superficiali e pragmatisti, con lo scopo di conciliare le 
contraddizioni, è quello della necessità che la “Riforma 
Intellettuale e Morale” dei quadri politici, dei militanti delle 
organizzazioni di massa e dei simpatizzanti, investa anche la 
questione particolare della lotta ideologica specifica [LIS].   
 

La questione che in questi casi non viene realmente assunta ed 
elaborata è relativa alla necessità che un’organizzazione 
comunista debba considerare, oltre al piano pubblico della 
militanza, anche la questione delle sedimentazioni e 
cristallizzazioni reazionarie dell’ideologia borghese nella “sfera 
privata” e “personale” dei compagni. In un certo senso, tutte le 
organizzazioni opportuniste, per quanto la rigettino sul piano 
teorico ed ideologico, sono costrette ad affrontare praticamente 
la questione della LIS, ma solo quando gli impegni e le 
responsabilità della militanza arrivano ad incorrere palesemente 
in situazioni di crisi e di disimpegno oppure quando il 
comportamento dei singoli militanti sul piano pubblico arriva 
eventualmente a ledere l’immagine dell’organizzazione.  
 

Queste organizzazioni opportuniste concepiscono la LIS come 
un’attività accessoria che, di volta in volta, si può condurre con 
logiche conciliatorie che alimentano liberalismi ed anarchismi, 
oppure, all’opposto, che va affrontata con imposizioni 
burocratiche e pratiche disciplinari. Il tutto per lo più 
accompagnato da concezioni superficiali e disorganiche e 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

262 

strategie occasionali e grossolane. Si va così dal dispensare 
triviali nozioni di psicologia comportamentista e cognitivista, a 
vuote ed enfatiche esortazioni e prediche morali, sino alla 
creazione di capri espiatori e all’ immissione di dosi massicce di 
competitività e concorrenzialità alimentate dalla facile 
attribuzione di riconoscimenti, ruoli formali e stellette relative ai 
“posti di responsabilità”.  
I gruppi opportunisti arrivano così a teorizzare che il metodo 
principale per gestire il rapporto tra la sfera pubblica della 
militanza e quella relativa alla “vita privata e personale” dei 
compagni deve essere quello della separazione. Si sostiene 
quindi che la “sfera privata e personale” della vita e delle 
relazioni di ciascun compagno non deve apriori interferire con 
la sfera pubblica della militanza e i relativi ruoli, compiti e 
responsabilità. Quest’impostazione nega, in ultima analisi, il 
principio della presenza universale della contraddizione, 
favorisce il mantenimento, l’accumulo e l’affermazione 
dell’ideologia borghese76 e quindi ha come conseguenza il fatto 

 
76 Tutte le organizzazioni che fanno riferimento all’ideologia comunista e che 
negano, sul piano ideologico e pratico, la necessità della Riforma Intellettuale 
e Morale e, in stretta connessione con essa, della LIS, sono opportuniste e 
regressive perché, oltre a lasciare da un lato ampi spazi all’accumulo 
dell’ideologia borghese nelle sfere del privato e del pubblico, dall’altro si 
oppongono alla consapevole elaborazione delle contraddizioni che insorgono 
tra i compagni o tra i singoli compagni e l’organizzazione. Contraddizioni 
che, pur a volte presentando aspetti più o meno rilevanti di critica e polemica 
personale (magari caratterizzati da una forte impronta soggettivistica, 
emotiva, ecc.), sono spesso anche espressione di elementi evolutivi e quindi 
rappresentativi della contraddizione tra borghesia e proletariato. Elementi 
quindi che a volte colpiscono al cuore certi lati ed aspetti delle stesse 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

263 

che la LIS venga affrontata quando generalmente risulta tardi, 
ossia quando spesso la crisi della militanza risulta ormai 
irreversibile. La negazione sul piano teorico della LIS sulla base 
dell’affermazione astratta e burocratica del presunto principio 
secondo cui “la ‘sfera privata e personale’ della vita e delle 
relazioni di ciascun compagno non dovrebbe interferire con la 
militanza”, non porta solo alla negazione della necessità della 
lotta contro il ruolo e l’influenza dell’ideologia borghese nella 
determinazione dei comportamenti regressivi sul piano della 
militanza, ma determina anche ulteriori conseguenze 
opportuniste.  
 

Nel manifestarsi e nell’erompere all’interno delle organizzazioni 
della contraddizione tra militanza e “personale” e “privato”, è 
spesso presente anche un lato diverso. L’esempio più eclatante è 
rappresentato dalla storia del gruppo di Lotta Continua degli 
anni Settanta (ma una situazione analoga ha riguardato anche 
aree relativamente ampie dell’Autonomia Operaia). 
Quest’organizzazione di matrice operaista, oltre ad essere 
movimentista ed economicista era, forse non a caso, gestita con 
il classico sistema opportunista della combinazione tra 
assemblearismo movimentista, fondato sul minimalismo 
rispetto al lato della definizione politica e della fondazione 
teorica, accompagnato dal burocratismo privo di qualsiasi 
elemento di centralismo democratico del suo ceto politico 
dirigente. Su questa base, Lotta Continua vedeva la prevalenza 

 
organizzazioni politiche opportuniste e che ne evidenziano e svelano, pur in 
forma involuta, il loro contenuto ideologico e relazionale borghese. 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

264 

dell’influenza di classe di elementi provenienti dalla borghesia 
privilegiata, che non avevano affatto iniziato e condotto un 
qualche processo di “riforma intellettuale e morale” e che, per 
quanto riguarda il lato maschile di tale organizzazione, si 
caratterizzava per il predominio di logiche, oltre che omofobe, 
anche patriarcali e maschiliste. Una situazione che è esplosa nel 
momento in cui le compagne hanno fatto saltare il coperchio che 
copriva e riproduceva tutto questo. Questa ribellione delle 
compagne, a cui si sono accompagnati analoghi processi nelle 
aree dell’Autonomia Operaia, non ha avuto affatto solo un 
carattere regressivo ma, viceversa, anche un rilevante carattere 
progressivo. Da quest’ultimo punto di vista la ribellione delle 
donne partita dalla contraddizione tra militanza e sfera del 
personale e del privato, che ha smascherato e affondato Lotta 
Continua, era pienamente giustificata. Il contenuto di questa 
ribellione, per quanto la forma risultasse involuta, era giusto e 
questo rappresentava l’aspetto principale. In quella situazione di 
ribellione, almeno per un breve arco di tempo si era 
effettivamente aperta e data la possibilità che il contenuto 
progressivo potesse accompagnarsi con una forma adeguata e 
quindi diventare contributo consapevole e organizzato per la 
costruzione di un’organizzazione effettivamente rivoluzionaria 
o, almeno, più avanzata della precedente. Il fatto che questo non 
sia avvenuto e che il tutto abbia assunto il carattere del 
femminismo piccolo-borghese, con conseguente liquidazione di 
ogni prospettiva organizzata77, non toglie il significato della 

 
77 Il carattere opportunista di Lotta Continua ha quindi contribuito non solo a 
dare alla contraddizione uomo-donna un carattere antagonistico e quindi a 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

265 

battaglia intrapresa dalle donne di allora all’interno di Lotta 
Continua. 

Questa battaglia ci indica che le contraddizioni di classe si 
riflettono anche nel “privato” e nel “personale” e quindi 
ritornano anche come aperta contraddizione tra militanza e 
forma organizzata collettiva da un lato e sfera “privata” e 
“personale” dall’altro.  

La linea progressiva è a volte un’espressione e un riflesso della 
lotta di classe e delle concrete condizioni di vita delle masse 
popolari che, istintivamente, percepiscono distanza ed estraneità 
nei confronti dei ceti politici borghesi ed opportunisti78. Tale 

 
rigettare spinte e istanze costruttive sostanzialmente antiborghesi, ma anche 
a far degenerare nel tempo queste stesse spinte e istanze che, non assunte, 
valorizzate e ridefinite sul piano collettivo in rapporto ad un’ideologia 
effettivamente comunista, sono diventate preda del femminismo borghese e 
piccolo-borghese.  
 

78 I compagni sono anche differenti tra loro sul piano dell’origine di classe e 
delle appartenenze di classe. Queste differenze si traducono nel fatto che nella 
sfera del privato e del personale si annida a volte anche un istinto di classe, 
un embrione di coscienza proletaria legato, per es., all’identificazione, sul 
piano dell’appartenenza di classe, con la propria origine o condizione 
effettiva di classe. Questa differenza tra i compagni è spesso solo una 
questione di contraddizioni in seno al popolo come quella relativa alla 
contraddizione tra uomo e donna nell’ambito del proletariato e delle masse 
popolari. Nelle contraddizioni in seno al popolo è però presente non solo il 
lato evolutivo, dove tali contraddizioni diventano un aspetto dello sviluppo 
della vita e della pratica collettiva, ma anche un lato regressivo, dove c’è in 
agguato la contraddizione antagonistica o almeno alcuni lati di essa. Così, per 
es., se la contraddizione uomo-donna nell’ambito delle masse popolari è 
strutturalmente in seno al popolo, la contraddizione con il patriarcalismo e il 
maschilismo, che può essere presente nell’ambito delle masse popolari e 
quindi riflettersi nei compagni maschi, se non adeguatamente trattata e risolta 
con la lotta ideologica, diviene una contraddizione antagonistica. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

266 

linea può emergere, in particolari condizioni e circostanze, 
anche a partire dalla sfera del “privato” e del “personale” dei 
militanti e in genere dei compagni e, quindi, presentarsi nella 
forma di manifestazioni di scontento, ribellione individuale e 
disimpegno a volte persino silenti e semplicemente agiti nei 
confronti dell’organizzazione di appartenenza. 

La LIS è, da questo punto di vista, un necessario strumento di 
rivoluzione culturale79 perché lavora in tal caso per riannodare 
quegli elementi e quei lati di contenuto progressivo che possono 
emergere a partire dalla sfera del privato e del personale dei 
compagni (e soprattutto delle donne, come dimostra la storia 
della lotta di classe del nostro paese), con un contenuto 
cosciente, evolutivo e rivoluzionario. Anche da questo punto di 
vista la LIS si presenta come una necessità vitale in quanto 
materializza la possibilità che la contraddizione di classe, per 

 
Analogamente, se alcuni compagni che usufruiscono di una condizione di 
classe privilegiata, sul piano della loro vita privata e personale hanno uno 
stile di vita, abitudini, pratiche e costumi che riflettono quelli delle classi 
privilegiate, le contraddizioni personali che possono sorgere tra i compagni 
su tale base presentano lati spesso antagonistici. 
 

79 La LIS è quindi operante su due versanti: 1) contro l’ideologia borghese 
che si annida spesso in profondità nella sfera del privato e del personale; 2) 
contro l’ideologia borghese che tende a sedimentarsi, come esito di logiche 
da routine, nella stessa organizzazione collettiva e nelle sue concezioni. La 
LIS opera quindi come uno dei piani della Riforma Intellettuale e Morale sia 
verso le soggettività individuali in quanto tali, sia come motore di 
rinnovamento e crescita dell’organizzazione nel suo complesso e quindi come 
rivoluzione culturale permanente al fine dell’affermazione del proletariato 
come classe egemone sul piano pratico e ideologico.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

267 

quanto tramite varie e differenti mediazioni, si traduca in un 
effettivo contributo alla costruzione organizzativa. 

La  “sfera privata e personale” della vita e delle relazioni di 
ciascun compagno, che “non dovrebbe interferire, confondersi, 
limitare o danneggiare la sfera pubblica della militanza”, nel 
caso del proletariato e delle masse popolari può contenere, oltre 
ad elementi regressivi da portare alla luce, elaborare e 
correggere con la LIS (se è oggettivamente possibile), anche 
eventuali elementi evolutivi che derivano da contraddizioni in 
seno al popolo e che richiedono un’adeguata tematizzazione 
sulla base della concezione del mondo del proletariato.  

à à

Gramsci considera la “società civile borghese” come un insieme 
di istituzioni e di associazioni che operano per supportare il 
dominio della borghesia sul piano dell’egemonia intesa come 
insieme organizzato di relazioni sociali e di pratiche incentrato 
sul funzionamento dell’ideologia. In questo senso, per Gramsci 
questo tipo di “società civile” è una dimensione subordinata 
dello Stato che si appoggia sulla macchina burocratica 
repressiva. Dimensione rappresentata: 1) in primo luogo dalle 
funzioni di una classe politica delegata dalla grande borghesia 
allo svolgimento di ruoli di governo, dai partiti di potere, dai 
sindacati reazionari, dalla chiesa cattolica, dalla scuola e 
dall’università, dai mass media, dai servizi socio-assistenziali e 
socio-sanitari, ecc.); 2) in secondo luogo da un insieme di legami 
e rapporti che caratterizzano determinati ambiti relazionali, per. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

268 

es., la famiglia, le cerchie parentali ed amicali, le relazioni 
affettivo-sessuali, le conoscenze e frequentazioni derivanti da 
comuni pratiche sportive, ricreative, socializzanti.  
 

In questo secondo caso, l’appartenenza alla “società civile” 
borghese di tali ambiti non è sempre data, ma solo quando tali 
ambiti sono caratterizzati dall’ideologia borghese che, quindi, ne 
veicola senso, aspettative, progetti di vita e di lavoro e finalità. 
Non è invece data quando tali ambiti si collocano attivamente 
nel quadro di uno schieramento di classe proletario e popolare e 
risultano quindi segnati da una scelta politica e ideologica di 
opposizione, mobilitazione e lotta.  
 

Se i militanti devono far riferimento ad una concezione unitaria 
del mondo rappresentata dall’ideologia proletaria e se quindi va 
rigettata la scissione tra “pubblico” e “privato”, “personale” e 
“politico”, ne deriva che tali militanti non possono nemmeno 
rapportarsi ad ambiti relazionali caratterizzati dal dominio 
dell’ideologia borghese e dalle relative pratiche ed aspettative, 
senza essere tenuti ad introdurvi da subito, consapevolmente e 
nei modi più opportuni, la contraddizione di classe.  

In tali ambiti, nel caso dell’esplicitazione della contraddizione 
di classe sul piano ideologico e politico, il processo stesso deve 
concludersi o con la trasformazione delle relazioni, in funzione 
delle necessità del proletariato come classe egemone, o con la 
loro rottura.   

Ambiti come quelli familiari (sia d’origine che comunque di 
appartenenza), parentali, amicali, affettivo-sessuali, ricreativi e 
socializzanti, culturali ed artistici, ecc. devono dunque 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

269 

presentarsi come un luogo caratterizzato, in caso di necessità, 
dall’esplicitazione della differenza e della contraddizione di 
classe ed eventualmente dall’avvio di un percorso di rottura e 
separazione. Separazione che, per es., deve comunque avvenire 
nel caso di una famiglia d’origine, quando non avrebbe alcun 
senso evolutivo il volervi introdurre internamente la 
contraddizione.  

Analogamente la rottura deve avvenire rispetto ad ogni relazione 
affettivo-sessuale o amicale caratterizzata dall’antagonismo di 
classe sul piano dell’ideologia, dei costumi e dei comportanti, 
dei progetti di vita e delle posizioni politiche direttamente 
professate, ecc.  

Solo in questo modo si può realmente contribuire a realizzare 
nel partito e nelle sue organizzazioni un’effettiva integrazione 
delle sfere del pubblico e del privato, del personale e del politico 
dei militanti, nel quadro di un'unica concezione proletaria del 
mondo. Questo significa contemporaneamente costruire, anche 
sotto questo profilo relativo ad alcuni specifici aspetti della 
questione dell’egemonia, elementi di una nuova società civile, 
quella della democrazia popolare e del socialismo. 

Risulta quindi indispensabile richiamare le migliori tradizioni 
del Movimento Comunista della Terza Internazionale, dei partiti 
e del movimento maoista internazionale e dell’opera di Gramsci 
e del Partito Comunista d’Italia da lui promosso e diretto80, 

 
80 Si pensi alla grande tradizione dei Matrimoni Comunisti come indicativi, 
sul piano simbolico e ideologico, di una scelta dei coniugi indirizzata alla 
solidarietà e al sostegno reciproco rispetto alla cura e all’educazione dei figli, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

270 

secondo cui la soggettività collettiva organizzata è chiamata a 
svolgere un ruolo normativo, etico ed educativo riguardo ai 
costumi, ai comportamenti, alle scelte e ai progetti di vita dei 
militanti, al fine di supportare e valorizzare tutto quello che, 
anche rispetto ad ambiti come quelli familiari (di origine o 
relativi a legami e progetti inerenti alla costruzione di una nuova 
famiglia), parentali, amicali, affettivo-sessuali, ricreativi, 
culturali, ecc. si muove nella prospettiva della costruzione di una 
Nuova Società Civile, inibendo e contrastando tutto quello che 
contraddice a questo percorso. 

à
I militanti e i simpatizzanti non vivono al di fuori della società 
borghese, sono quindi soggetti a tutte le sue influenze e con esse 
ai tentativi della borghesia di inquinare e disgregare 
l’organizzazione comunista. Qualsiasi passaggio critico nella 
vita di un compagno e quindi anche qualsiasi rilevante evento 
nella vita e nella prassi dell’organizzazione comunista e della 
lotta di classe che si ripercuota sui singoli compagni, riapre 
contraddizioni e ripropone e riacutizza scissioni e problematiche 
rimaste irrisolte. Su tutto questo la borghesia può tentare di 
insinuarsi per trasformare il DNA dei compagni. Quanto più 

 
alla divisione del lavoro in ambito familiare, ecc., e rispetto ai compiti, alle 
responsabilità e agli oneri della militanza. Tradizione che oggi deve in un 
certo senso riproporsi e valere rispetto a tutte le scelte impegnative e in 
qualche modo durature relative alla formazione di relazioni affettivo-sessuali 
privilegiate, indipendentemente dalle preferenze e dalle scelte sessuali 
rispetto alle quali, in quanto espressione del livello di civiltà e della pratica 
stessa delle masse, non è possibile tollerare differenziazioni e 
discriminazioni.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

271 

viene sottovalutato o negato il ruolo della LIS, tanto meno si 
possono conoscere realmente i compagni e tanto più è probabile 
che si presentino simpatizzanti e candidati che perseguono scopi 
ben diversi da quelli legati agli interessi del proletariato o, 
analogamente, tanto più è probabile che quadri e militanti 
possano cedere e avventurarsi su un terreno ambiguo e nefasto 
di collaborazione con la reazione, per assicurarsi vantaggi 
personali o per sottrarsi a incombenze economiche, minacce e 
ricatti.  
 

I livelli della LIS sono relativi a:

1) I responsabili della LIS. Sono necessarie apposite 
figure, scelte tra quelle che occupano ruoli complessivi 
di responsabilità, che siano anche deputate 
specificamente alla conduzione della LIS e che 
rispondano del loro operato in primo luogo di fronte alla 
direzione e in secondo luogo rispetto all’ambito 
collettivo di riferimento.  

 

2) Il ruolo dell’ambito collettivo. Ci sono questioni di 
rilevanza politica collettiva che emergono nel corso del 
rapporto con i responsabili della LIS e che per vari 
motivi non possono venire risolte nel corso di tale LIS. 
In tal caso la LIS deve proseguire e svilupparsi 
nell’ambito collettivo dei compagni di riferimento, con 
il puntuale coinvolgimento dei compagni interessati.  
 

3) Gli incontri di formazione. Sono presenti aspetti e temi 
della LIS che devono essere affrontati tramite normali 
riunioni e corsi di formazione.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

272 

 

4) I bilanci dell’attività politica. Appositi momenti della 
LIS devono essere condotti direttamente nell’ambito 
collettivo organizzato di riferimento, nel caso emergano 
chiaramente dal lavoro militante ed organizzato sul piano 
pubblico come politicamente necessari, in particolare in 
rapporto alle questioni del bilancio dell’attività politico-
pratica.  
 

5) I gruppi tematici. La LIS inoltre può essere oggetto 
anche di specifici incontri di gruppo di “Riforma 
Intellettuale e Morale”, gestiti da un apposito 
responsabile conduttore, che devono vedere, su base 
tematica, la partecipazione dei militanti, dei membri 
delle organizzazioni di massa  e dei simpatizzanti, al fine 
di affrontare e risolvere, se possibile, problematiche 
ideologiche che, in tal caso, vanno a riguardare più 
membri (si pensi anche solo alle dipendenze dalle 
cosiddette droghe leggere oppure all’abitudine all’uso 
degli alcolici, l’assenza d’interesse e motivazione allo 
svolgimento di un’opportuna attività fisica, l’adozione di 
comportamenti consumistici con relativo investimento in 
attività futili, la tendenza a comportamenti antisociali ed 
autolesionistici, le manifestazioni di patriarcalismo e 
maschilismo, ecc.). 

 

 

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

273 

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

274 

 
 
Per affrontare la questione dei compiti odierni relativi alla 
formazione di un partito comunista è necessario 
preliminarmente riprendere i fondamenti ideologici della 
concezione leninista del partito. 

 

Dal 1897 al 1903, in una nutrita serie di articoli, risoluzioni e 
saggi, Lenin getta le basi della concezione del partito leninista81. 

 
81    I fondamenti della teoria del partito comunista sono stati esposti, in 
particolare, in una serie di articoli e di testi di Lenin che vanno dalla fine 
dell’800 al 1902:      

- I compiti dei socialdemocratici russi, 1897 (pubblicato per la        
 

               prima volta a Ginevra nel 1898)  
- Protesta dei socialdemocratici russi, 1899 
-  A proposito della "profession de foi, 1899 
- Articoli per la "Rabociaia Gazeta", 1899: “Il nostro programma, Il  

              nostro compito immediato, Una questione urgente” 
- Una tendenza retrograda nella socialdemocrazia russa” 1899 
- Da che cosa cominciare?, 1901  
- Un colloquio con i sostenitori dell'economismo, 1901 
- Il congresso di unificazione delle organizzazioni del POSDR 

all’estero, 
- L'agitazione politica e il ‘Punto di vista di classe, 1902  
- Che fare?”, 1902  
- Rapporto della redazione dell’«Iskra» alla riunione (conferenza) 

dei comitati del POSDR, 1902  
- Lettera a un compagno sui nostri compiti organizzativi, 1902  
- I compiti del movimento socialdemocratico, 1902  
- Un passo avanti e due indietro, 1903 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

275 

Si tratta dell’ABC della teoria del partito marxista-leninista-
maoista. I gruppi opportunisti in Italia, che in gran parte dicono 
di fare riferimento anche a Lenin, negano, stravolgono e 
attaccano anche questi stessi principi base. È dunque necessario 
iniziare con l’esposizione di questi principi. 
 

In questo capitolo verranno prese in considerazione le seguenti 
questioni:  
 

1) l’importanza attribuita da Lenin alla teoria rivoluzionaria e 
alla sua specificazione,  
2) la necessità della lotta teorica per disgregare le tendenze 
opportuniste e revisioniste,  
3) la genesi della teoria del proletariato,  
4) i soggetti proletari a cui fare principalmente riferimento,  
5) la natura della coscienza di classe,  
6) la distinzione tra lotta economica e lotta politica,  
7) il carattere prioritario della lotta politica,  
8) rapporto tra lavoro teorico, propaganda ed agitazione, 
 9) il “giornale politico” e la “rivista di propaganda”,  
10) il partito come organizzazione di quadri rivoluzionari. 
 
 

Lenin afferma che senza una teoria rivoluzionaria non è 
possibile avere un partito rivoluzionario e che la questione della 
teoria è assolutamente centrale per la formazione e la 

 
(tutti i testi e gli articoli indicati sono reperibili sul web: 
https://www.marxists.org/italiano/lenin/lenin-opere/index.htm) 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

276 

costruzione del partito comunista: “Secondo noi la mancanza di 
teoria nega ad una tendenza rivoluzionaria il diritto di esistere 
e la condanna inevitabilmente, presto o tardi, al fallimento 
politico. Secondo i socialisti-rivoluzionari, invece, la mancanza 
di teoria è cosa ottima, particolarmente comoda, per 
l’unificazione” (Avventurismo rivoluzionario, Lenin, agosto 
1902, V.6) … “Per il momento ci limiteremo a rilevare che solo 
un partito guidato da una teoria di avanguardia può adempiere 
la funzione di combattente di avanguardia” (Che fare? 1902; 
sottolineatura a c.d.r) 
 

Per Lenin la questione della teoria rivoluzionaria si presenta nei 
termini della necessità dell’applicazione della verità universale 
del marxismo alle condizioni particolari e specifiche di un 
determinato paese.  Troviamo quindi che Lenin attribuisce, come 
compito centrale per la formazione del partito, la massima 
importanza al lavoro relativo alla specificazione teorica del 
marxismo rispetto alla concreta situazione economica, politica e 
ideologica della Russia della fine dell’Ottocento. Consideriamo 
quello che afferma Lenin a tale proposito: “Noi non 
consideriamo affatto la teoria di Marx come qualcosa di 
definitivo e di intangibile; siamo convinti al contrario che essa 
ha posto soltanto le pietre angolari della scienza che i socialisti 
devono far progredire in tutte le direzioni, se non vogliono 
lasciarsi distanziare dalla vita. Noi pensiamo che per i socialisti 
russi sia particolarmente necessaria un'elaborazione 
indipendente della teoria di Marx, poiché questa teoria ci dà 
soltanto i principi direttivi generali, che si applicano in 
particolare all'Inghilterra in modo diverso che alla Francia, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

277 

alla Francia in modo diverso che alla Germania, alla Germania 
in modo diverso che alla Russia. (Articoli per la Rabociaia 
Gazeta, 1899: Il nostro programma; sottolineatura a c.d.r.).  
 

Qui Lenin enfatizza la necessità dell’“elaborazione 
indipendente del marxismo” affermando ancora a questo 
proposito: “Per la socialdemocrazia russa in particolare, la 
teoria acquista un’importanza ancora maggiore per le tre 
considerazioni seguenti, che sono spesso dimenticate. Innanzi 
tutto, il nostro partito è ancora in via di formazione, sta ancora 
definendo la sua fisionomia ed è ben lungi dall’aver saldato i 
conti con le altre correnti del pensiero rivoluzionario, che 
minacciano di far deviare il movimento dalla giusta via… In 
secondo luogo, il movimento socialdemocratico è per la sua 
stessa sostanza internazionale. Ciò significa...che…bisogna 
saper valutare criticamente e verificare da sé stessi questa 
esperienza…In terzo luogo, i compiti nazionali della 
socialdemocrazia russa sono tali, quali non si sono mai 
presentati a nessun altro partito socialista del mondo”. 
 

Lenin sottolinea che la specificazione del marxismo è 
particolarmente necessaria: 1) per sconfiggere tutte le tendenze 
opportuniste e revisioniste, 2) per rielaborare ed assimilare 
l’esperienza del movimento comunista internazionale, 3) perché 
i compiti dei marxisti rispetto alla rivoluzione proletaria ed alla 
costruzione del socialismo si presentano di volta in volta in 
modo diverso nei differenti paesi. 
 

Nell’opera collettiva redatta sotto la supervisione di Stalin, 
intitolata Storia del Partito Comunista (bolscevico) 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

278 

dell’U.R.S.S., quindi si sottolinea come i marxisti russi, in 
particolare Lenin, abbiano dovuto affrontare il compito della 
specificazione del marxismo ponendo al centro della prima fase 
della formazione del partito la lotta teorica e ideologica contro 
l’opportunismo: “il più grosso ostacolo ideologico alla 
diffusione del marxismo socialdemocratico era, in quel tempo, 
costituito dalle concezioni populistiche, prevalenti allora tra gli 
operai d’avanguardia e gli intellettuali di aspirazioni 
rivoluzionarie…il marxismo in Russia poté svilupparsi e 
rafforzarsi solo lottando contro i populisti” [sottolineatura a 
c.d.r.] 
 

“Lottando contro i populisti e smascherandoli, Plekhanov 
scrisse una serie di opere marxiste…[che]…prepararono il 
terreno per la vittoria del marxismo in Russia…Gli scritti, la 
lotta di Plekhanov, compromisero seriamente l’influenza dei 
populisti tra gli intellettuali rivoluzionari. Ma la disfatta 
ideologica del populismo era ben lungi dall’essere completa. 
Questo compito - dare il colpo di grazia al populismo come 
nemico del marxismo – era riservato a Lenin” [sottolineatura a 
c.d.r.] 
 

“Era necessario demolire dalle fondamenta il populismo 
sull’arena ideologica, per assicurare la diffusione continua del 
marxismo e la possibilità di fondare un partito 
socialdemocratico. Questo compito fu assolto da Lenin” 
[sottolineatura a c.d.r.] 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

279 

“Lenin pensava che i marxisti russi in primo luogo dovevano 
organizzare con i circoli marxisti isolati un partito operaio 
socialista unico”  
 

“Già nel decennio 1890-1900, la lotta di Lenin e dei suoi 
compagni contro il populismo si era conclusa con la definitiva 
disfatta del populismo sull’arena ideologica”. 
 

Niente dunque era più estraneo a Lenin dell’idea della 
ripetizione dogmatica delle teorie di Marx, che non mira affatto 
alla distruzione teorica delle tenze revisioniste ed opportuniste 
effettivamente presenti e che tende facilmente a diventare una 
forma e una fonte di deformazione reazionaria del marxismo 
(come per esempio ancora oggi avviene con il bordighismo ed il 
trotskijsmo). 
 

Per Lenin era fondamentale far vivere l’essenza rivoluzionaria 
del marxismo nella realtà russa al fine della creazione delle basi 
ideologiche per la formazione del partito. Troviamo 
precisamente la stessa impostazione nell’immane lavoro dei 
Quaderni del carcere di Gramsci, ma anche in Josè Carlos 
Mariategui82 che, a buon diritto, può essere considerato il 
Gramsci dell’America Latina. La troviamo in particolare in Mao 
Tse Tung che, nella battaglia iniziale per la specificazione del 
marxismo-leninismo e la costruzione del partito, ha posto le basi 

 
82 Si veda per es. l’esemplare specificazione del marxismo-leninismo per il 
Perù realizzata nei Sette saggi sulla realtà peruviana (Einaudi.Ed.1972). 
Riportiamo di seguito l’indice: 1. Schema dell'evoluzione economica, 2. Il 
problema dell'indio, 3. Il problema della terra, 4. Il processo dell'istruzione 
pubblica, 5. Il fattore religioso, 6. Regionalismo e centralismo, 7. Il processo 
della letteratura. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

280 

per la nascita del maoismo, terzo stadio dello sviluppo della 
teoria rivoluzionaria del proletariato. La troviamo inoltre, dopo 
Mao, nei principali leader e fondatori dei partiti maoisti 
impegnati nelle rivoluzioni di Nuova Democrazia e 
principalmente nel lavoro svolto dal Presidente Gonzalo per 
arrivare alla fondazione del Partito Comunista del Perù.  
 
 

L’enorme lavoro di Lenin sul piano della specificazione del 
marxismo in rapporto a tutte le principali questioni economiche 
e politiche della realtà russa era indissolubilmente legato alla sua 
battaglia teorica e ideologica per togliere terreno all’influenza 
delle tendenze antimarxiste. 
 

Lenin considerava decisivo contrastare qualsiasi tentativo, posto 
in atto da parte di queste tendenze, volto a sviluppare la loro 
influenza all’interno dei settori avanzati del proletariato, delle 
masse popolari e dei piccolo-intellettuali. La lotta teorica e 
ideologica contro il populismo e contro le sue successive 
ramificazioni ha impegnato direttamente Lenin per vari anni. 
Successivamente alla sconfitta del populismo, una nuova 
tendenza antimarxista, quella del “marxismo economicista”, 
aveva fatto la sua comparsa cercando di affermarsi nel 
proletariato e nei movimenti di opposizione.   
 

Lenin sintetizzava nei seguenti termini il rapporto tra la necessità 
della lotta contro il “marxismo economicista” e l’obiettivo 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

281 

dell’unità tra i marxisti russi: “Noi esigiamo la modificazione 
della tattica prevalsa in questi ultimi anni; dichiariamo che 
prima di unirsi, e per unirsi, è necessario innanzi tutto definirsi 
risolutamente e nettamente” (Lenin - Che fare? - 1902; 
sottolineatura a c.d.r.). 
 

A questo proposito Lenin affermava: “solo la polemica diretta e 
aperta contro l'angusto ‘economismo’ e le idee bernsteiniane… 
può assicurare il sano sviluppo del movimento operaio russo e 
della socialdemocrazia russa”. (A proposito della ‘profession de 
foi’, 1899).  
 

Senza condurre a fondo la lotta contro il marxismo movimentista 
ed economicista, Lenin e i marxisti russi non avrebbero quindi 
mai potuto aprire realmente la strada alla costruzione del partito 
del proletariato.  
 
 

 

Possiamo già trarre da queste prime indicazioni di Lenin delle 
conseguenze politicamente attuali. Possiamo vedere oggi come 
sia vana la pretesa di poter costruire un partito effettivamente 
comunista senza la conduzione di una lotta a fondo contro tutte 
le forze e tendenze revisioniste, riformiste ed opportuniste 
attualmente egemoni nei movimenti di opposizione, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

282 

nell’estrema sinistra, nelle lotte sindacali e nel sindacalismo 
alternativo83.  
 

Si tratta della necessità della lotta contro le deviazioni 
ideologiche di fondo che caratterizzano i vari processi in atto di 
“aggregazione dei comunisti”.  
 

Sostenere per es., come va oggi di moda, che: “In assenza di un 
legame organico con il movimento operaio, le discussioni tra le 
singole formazioni che si definiscono comuniste rimangono a 
livello astratto, senza riscontro nella pratica” (Unione di lotta 
per il Partito comunista84) significa rinunciare ai compiti 
prioritari dell’elaborazione teorica e ideologica. Significa 
proporre nell’oggi una visione revisionista di tipo, in ultima 

 
83 Senza incrinare con una prima fase di “guerra di posizione” (Gramsci) 
teorico-politica la cappa ideologica, politica e organizzativa riprodotta 
dall’attuale egemonia di queste tendenze antiproletarie, non si possono 
affrontare i compiti della prima fase della formazione del partito. Un elenco 
sommario delle tendenze opportuniste contro cui è necessario sviluppare il 
lavoro teorico per impostare in modo adeguato la questione della formazione 
del partito comunista attiene in primo luogo: all’operaismo e al neo-
operaismo; al trotskijsmo (PCR, PCL) ed al bordighismo (gruppo dirigente 
del Si-cobas, TIR, Iskra); al populismo di sinistra (Rete dei Comunisti, PAP); 
al rossobrunismo (Resistenza popolare, Prospettiva Unitaria); al 
movimentismo riformista e a quello antagonista; alle concezioni e alle linee 
dei vari “sindacati alternativi”; al marxismo-leninismo revisionista ed anti-
maoista (FGC, GC, Piattaforma Comunista); alle deviazioni opportuniste che 
sostengono di fare riferimento a Mao (PMLI) e al “marxismo-leninismo-
maoismo” (CARC-nPCI, Proletari Comunisti-PCm).  
84 Il tentativo di unificazione tra Piattaforma Comunista e il Gruppo toscano 
proveniente da Lotta e Unità (ex. Linearossa) è successivamente fallito e 
quest’ultimo gruppo sta oggi intraprendendo, con posizioni sostanzialmente 
immutate, un tentativo di processo di partito con il FGC.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

283 

analisi, operaista85. Consideriamo infatti quello che affermava 
Raniero Panzieri, fondatore, alla fine degli anni Cinquanta, 
dell’operaismo teorico: “la crisi delle organizzazioni -partiti e 
sindacati- è nel crescente divario tra essi e il movimento reale 
della classe, quindi nel divario tra condizioni oggettive della 
lotta e ideologia e politica dei partiti’ il problema può essere 
affrontato soltanto partendo dalle condizioni, strutture e 
movimenti di base, dove l’analisi si compie soltanto nella 
partecipazione alle lotte”. (La ripresa del marxismo leninismo 
in Italia, p.15; sottolineatura a c.d.r.). In questa citazione 
Panzieri sostiene infatti che “l’analisi”, ossia l’elaborazione 
torica e il relativo confronto tra le diverse organizzazioni e le 
diverse soggettività, ha senso solo se strettamente, 
immediatamente, materialmente connessa con la pratica 
dell’organizzazione dei movimenti, degli organismi di massa e 

 
85 Con il concetto di operaismo si fa riferimento in primo luogo al cosiddetto 
“operaismo teorico” dei Quaderni rossi (si vedano le introduzioni ai già citati 
testi di Panzieri) e, in secondo luogo, al successivo percorso che, passando 
per la rivista Classe Operaia e per l’organizzazione di Potere Operaio, con 
l’inizio degli anni Settanta approda all’Autonomia Operaia. Si considera 
quindi il neo-operaismo sostanzialmente interno a tale tipo di concezioni 
teoriche e politiche. L’operaismo è stato largamente egemone nei gruppi e 
nelle formazioni degli anni Settanta, sia come specifica tendenza in cui 
rientrava sostanzialmente anche Lotta Continua, sia come ibridazione 
eclettica con il revisionismo socialdemocratico (gruppo PdUP-Manifesto), 
con il trotskijsmo (Avanguardia operaia), con il marxismo-leninismo (PC(M-
L)I-Voce Operaia) e con le concezioni guerrigliere delle formazioni 
combattenti (pur con la dovuta parziale distinzione tra esse, questioni che qui 
non possiamo approfondire dato l’oggetto del nostro lavoro).  A tutt’oggi 
varie tesi di fondo dell’operaismo e del neo-operaismo risultano direttamente 
o indirettamente egemoni.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

284 

delle lotte. In questo modo si nega proprio la necessità del lavoro 
e della lotta teorica per la formazione del partito.  
 

Queste posizioni revisioniste negano che, per definizione, il 
partito leninista nelle sue prime fasi costituenti non nasce in 
stretto rapporto con la promozione delle lotte economiche e dei 
movimenti di massa, ma sulla base di un lavoro teorico-politico 
di tipo specifico mirante a costruire una posizione egemonica 
all’interno del movimento politico rivoluzionario.   

La teoria rivoluzionaria per Lenin non nasce dalla classe operaia 
o dai movimenti di opposizione di massa che si richiamano agli 
interessi dei lavoratori oppressi e sfruttati. Quindi nemmeno il 
partito comunista nasce dalle lotte della classe operaia e delle 
masse popolari. Lenin parla della formazione dei partiti marxisti 
nei paesi europei degli ultimi decenni dell’Ottocento, 
evidenziando come tali partiti erano sorti da premesse e basi 
diverse da quelle relative allo sviluppo del movimento operaio.  

I partiti del proletariato si erano formati sulla base del marxismo 
a partire: a) dalla critica dell’economia politica classica, b) dal 
materialismo e dalla filosofia classica tedesca, c) dal 
superamento, sul terreno del socialismo scientifico, delle prime 
dottrine del socialismo e del comunismo. Il movimento operaio 
si è invece costituito a partire dallo sviluppo della lotta 
economica e dalla lotta contro i capitalisti e i governi per 
rivendicazioni sindacali e per richieste politiche di carattere 
riformista.    



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

285 

 

Lenin afferma: “La socialdemocrazia non si limita a essere 
semplicemente al servizio del movimento operaio: essa è 
l'"unione del socialismo col movimento operaio" (per usare una 
definizione di K. Kautsky che riproduce le idee fondamentali del 
Manifesto comunista); suo compito è di introdurre nel 
movimento operaio spontaneo determinati ideali socialisti, di 
legarlo a convinzioni socialiste, le quali devono essere al livello 
della scienza moderna, di legarlo ad una lotta politica 
sistematica per la democrazia quale mezzo per attuare il 
socialismo, di fondere, in una parola, questo movimento 
spontaneo, in un tutto indissolubile con l'attività di un partito 
rivoluzionario” (Il nostro compito immediato; sottolineatura a 
c.d.r.)).  
 

Lenin parla molto chiaramente dell’ “unione” tra il partito 
marxista e il “movimento operaio spontaneo” nel senso del 
lavoro della soggettività marxista rivoluzionaria in funzione 
della trasformazione di tale movimento.  Un’azione volta quindi, 
secondo Lenin, non alla “radicalizzazione”86 economico-
sindacale del “movimento operaio” che si sviluppa 
“spontaneamente” o alla moltiplicazione delle rivendicazioni 
politiche riformiste contro i governi, ma mirante invece alla 

 
86 Nel suo libro Trentatré lezioni su Lenin (1972-1973), Antonio Negri, che 
in tale circostanza si ripropone anche un’operazione, peraltro parzialmente 
riuscita, di “vampirizzazione” del leninismo rispetto a gruppi e aree 
“leniniste” e “marxiste-leniniste” (si veda il successivo scioglimento 
nell’Autonomia operaia del PC(M-L)I-Voce operaia), assume furbescamente 
il concetto leninista della “deviazione della spontaneità” per supportare la sua 
concezione di matrice anarco-sindacalista (soreliana) della radicalizzazione 
delle lotte economiche e sociali tramite l’impiego della “violenza proletaria”.     



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

286 

deviazione del movimento operaio ed in genere di quello delle 
masse popolari dal suo corso riformista in direzione del 
marxismo e della lotta per l’affermazione del programma 
rivoluzionario.  Comunemente nell’estrema sinistra si condivide 
invece il punto di vista dell’operaismo, che nega la necessità 
della costituzione di un “movimento operaio comunista”. 
Consideriamo, per esempio, come Raniero Panzieri, principale 
esponente della prima fase dell’operaismo (cosiddetto 
“operaismo teorico”), cerca di stravolgere Lenin in senso 
economicista: “Io direi che il metodo dell'inchiesta…significa il 
rifiuto di trarre dall'analisi del livello del capitale l'analisi del 
livello della classe operaia. Significa, in sostanza, che vogliamo 
ripetere la proposizione di Lenin che il movimento politico 
operaio è l'incontro del socialismo con il movimento spontaneo 
della classe operaia. Cioè dentro il movimento spontaneo della 
classe operaia - diceva Lenin, con una immagine abbastanza 
bella - se non c'è l'incontro con il socialismo come fatto 
volontario, cosciente e scientifico, c'è l'ideologia dell'avversario 
di classe” [sottolineatura a c.d.r.]. (Raniero Panzieri, Uso 
socialista dell’inchiesta, 1965). Il concetto di “unione” è 
interpretato da Panzieri in modo eclettico e conciliatorio come 
un’espressione della combinazione tra la soggettività comunista 
e l’oggettività del corso spontaneo del movimento sindacale e 
riformista. In altri termini, per Panzieri il socialismo scientifico 
dovrebbe porsi al servizio del “movimento spontaneo”, mirare a 
radicalizzarlo e non a farlo deviare in senso rivoluzionario in 
funzione del programma di trasformazione politica e sociale 
legato all’instaurazione di un Nuovo Stato. 

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

287 

 

Consideriamo ora come Lenin definisce il concetto di 
“avanguardia del proletariato”.  

Lenin non considera affatto, di per sé, le avanguardie di lotta 
come avanguardie del proletariato, il che ovviamente non 
significa che le avanguardie di lotta non possano e non debbano, 
preferibilmente, essere avanguardie proletarie. Lenin, per 
arrivare a definire quali siano gli elementi effettivamente 
“avanzati” del proletariato, non si basa sul criterio della 
promozione delle lotte sindacali e delle capacità organizzative e 
oratorie dei “capi-popolo” del proletariato. Lenin non si basa 
nemmeno sui comportamenti, sulle forme di lotta dei movimenti 
o su analoghi criteri sociologistici e pseudo-materialisti. Per 
Lenin le “avanguardie del proletariato”, gli “operai avanzati” 
sono quelli che si avvicinano al marxismo rivoluzionario, sono 
quelli che scelgono di aderire al processo di partito del 
proletariato e decidono di lavorare all’interno di questo processo 
per la costruzione di un “movimento proletario rivoluzionario” 
(oggi si deve parlare di fronte o di blocco popolare 
rivoluzionario a egemonia proletaria) nella prospettiva del 
socialismo e del comunismo.  

Gli “elementi avanzati” del proletariato sono quelli più 
coscienti, più consapevoli, maggiormente disposti a lavorare per 
la costruzione del partito e per le sue finalità e quindi a diventare 
dei quadri rivoluzionari. Lenin, identificando l’operaio 
d’avanguardia con l’operaio marxista che aderisce o che vuole 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

288 

aderire al partito socialdemocratico, afferma: “I nostri 
economisti, compreso il Raboceie Dielo, hanno avuto dei 
successi perché si piegavano alla mentalità degli operai 
arretrati. Ma l'operaio socialdemocratico, l'operaio 
rivoluzionario (e il numero di questi operai aumenta 
continuamente) respingerà con indignazione tutti questi 
ragionamenti sulla lotta per le rivendicazioni «che possono 
promettere risultati tangibili», ecc., perché comprenderà che si 
tratta solo di variazioni sulla vecchia aria del copeco su un 
rublo.” (Che fare?)  
 

Nella seguente citazione Lenin chiarisce come si debba lavorare 
per elevare il livello degli operai in modo da trasformarli in 
operai socialdemocratici (oggi marxisti-leninisti-maoisti): 
“…bisogna che noi lavoriamo soprattutto per elevare gli operai 
al livello di rivoluzionari e non bisogna che ci abbassiamo, noi, 
al livello della "massa operaia", come vogliono gli economisti”. 
(Che fare?)  
 

Lenin sottolinea dunque come il partito non rappresenta, 
specificatamente, gli operai che lottano sul piano economico-
sindacale, ma invece quegli operai che lavorano e lottano 
consapevolmente, su basi marxiste, per la rivoluzione e per il 
socialismo: “…la socialdemocrazia sempre e dappertutto è stata 
e non può non essere la rappresentante degli operai coscienti, e 
non già di quelli che non lo sono, e che non vi può essere nulla 
di più pericoloso e criminale della condiscendenza demagogica 
nei confronti dell'arretratezza degli operai”. (A proposito della 
"profession de foi". 1899)   
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

289 

Lenin afferma inoltre:  
“… sempre e dovunque i dirigenti di una determinata classe 
sono i suoi rappresentanti più avanzati, più colti. Anche nel 
movimento operaio russo non può essere diversamente. Ed 
ignorare gli interessi e le esigenze di questo strato 
d'avanguardia degli operai, tendere ad abbassarsi al livello 
mentale degli strati più bassi (anziché elevare costantemente la 
coscienza degli operai) significa quindi, necessariamente, 
esercitare un'azione profondamente dannosa e preparare il 
terreno alla penetrazione nell'ambiente operaio di ogni sorta di 
idee non socialiste e non rivoluzionarie”, (“A proposito della 
"profession de foi", Lenin; sottolineature a c.d.r.)) 
 

“… le masse non impareranno mai a condurre la lotta politica 
fino a quando non contribuiremo a educare dei dirigenti per tale 
lotta, sia fra gli operai colti, che fra gli intellettuali”. (Che fare? 
Lenin).  
 

Risulta indubbio che facendo riferimento agli “operai più colti”, 
Lenin intendesse parlare degli operai “ideologicamente” più 
avanzati, anche se magari non ancora organicamente marxisti 
rivoluzionari. Operai “ideologicamente” e quindi politicamente 
maggiormente avanzati assimilabili a degli “intellettuali 
militanti”, che cercano la strada per risolvere il problema della 
trasformazione rivoluzionaria della società. Da questo punto di 
vista, non si caratterizzano di per sé, empiricamente, in quanto 
operai ma in quanto portatori di una concezione del mondo, di 
interessi intellettuali e di aspettative politiche rivoluzionarie. 
Non sono quindi di per sé affatto la stessa cosa degli operai 
“sindacalmente più avanzati e più combattivi”.   



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

290 

 

Oggi dietro i vari ragionamenti pseudo-teorici dei gruppi 
opportunisti sulla necessità di ricostruire il partito comunista in 
stretto legame con le “avanguardie del proletariato”, si nasconde 
il proposito eclettico di attingere “avanguardie sindacali” già 
variamente strutturate ideologicamente e politicamente dai vari 
sindacati di base e alternativi, al fine di convogliarle in un 
processo di partito “elettoralista” o “movimentista”. 
 
 

La base della “coscienza di classe” è l’ideologia rivoluzionaria 
del proletariato 87 (oggi il marxismo-leninismo-maoismo). 

 
87 L’operaismo si scaglia contro questa tesi arrivando a sostenere che il 
proletariato nella conduzione della sua lotta economico-rivendicativa tende 
ad assumere caratteri antagonistici ed anticapitalistici e quindi ad elaborare 
una propria “coscienza di classe”. Raniero Panzieri per esempio sostiene la 
seguente teoria: “Le nuove basi tecniche raggiunte nella produzione 
costituiscono per il capitalismo nuove possibilità di consolidamento del suo 
potere. Ciò non significa, naturalmente, che non si accrescano nel contempo 
le possibilità di rovesciamento del sistema. Ma queste possibilità coincidono 
con il valore totalmente eversivo che, di fronte all’ ‘ossatura oggettiva’ 
sempre più indipendente del meccanismo capitalistico, tende ad assumere 
‘l’insubordinazione operaia.’” (Lotte operaie…, citato, p.7). “Con 
l’organizzazione capitalistica moderna della produzione la lotta operaia, 
ogni lotta operaia, tende a riproporre la rottura politica del sistema” (Lotte 
operaie…, citato, p.15). “Contrattazione dei tempi e ritmi di lavoro, degli 
organici, dei rapporti salario-produttività, ecc., tendono evidentemente a 
contrastare il capitale all’interno stesso dei meccanismi di accumulazione” 
(Lotte operaie…, citato, p.22). “La situazione odierna registra una forte 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

291 

 
Gramsci affermava: “La preparazione ideologica di massa è 
quindi una necessità della lotta rivoluzionaria, è una delle 
condizioni indispensabili della vittoria”. (Per una preparazione 
ideologica di massa, aprile-maggio 1925).  
 

Consideriamo cosa sostiene Lenin che, in questo caso, riporta 
una citazione di Engels: “Ricordiamo le osservazioni di Engels 
(1874) sull’importanza della teoria nel movimento 
socialdemocratico. Secondo Engels, esistono non due forme 
della grande lotta socialdemocratica (politica ed economica) - 
come si pensa abitualmente fra noi, - ma tre, ponendosi accanto 
a queste anche la lotta teorica.… riportiamo il lungo brano 
seguente di Engels della prefazione all’opuscolo Der deutsche 
Bauernkríeg che è diventato da molto tempo una rarità 
bibliografica eccezionale: ‘…Senza il precedente della filosofia 
tedesca e precisamente della filosofia di Hegel, il socialismo 
scientifico tedesco - l’unico socialismo scientifico che sia mai 
esistito - non sarebbe mai nato’…sarà dovere di tutti i dirigenti 
chiarire sempre più tutte le questioni teoriche, liberarsi sempre 
più completamente dall’influsso delle frasi fatte, proprie della 
vecchia concezione del mondo, e tener sempre presente che il 
socialismo, da quando è diventato una scienza, va trattato come 
una scienza, cioè va studiato.” (Che fare?). 
 

 
iniziativa operaia, forme molteplici e nuove di lotta anticapitalistica, cioè 
una capacità spontanea di dirigere l’azione contro gli aspetti fondamentali 
dell’azione capitalista”. (Panzieri, Lotta sindacale e lotta politica, in “La 
ripresa del marxismo leninismo in Italia, p.293). 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

292 

Possiamo ancora vedere nella seguente citazione come Lenin 
enfatizzi il problema della teoria nella polemica contro le 
posizioni dei marxisti eclettici, movimentisti ed economicisti: 
“Questo periodo è caratterizzato non dal disprezzo altezzoso 
per la pratica …, ma dall’unione di un praticismo meschino con 
una noncuranza totale per la teoria. Gli eroi di questo periodo 
sviliscono le "grandi parole", più che negarle: per opera loro il 
socialismo scientifico cessa di essere una teoria rivoluzionaria 
organica per trasformarsi in un beveraggio "liberamente" 
diluito”. (Che fare?).  
 

Consideriamo inoltre la seguente tesi di Lenin: “Dal momento 
che non si può parlare di una ideologia indipendente, elaborata 
dalle stesse masse operaie nel corso stesso del loro movimento, 
la questione si può porre solamente così: o ideologia borghese 
o ideologia socialista…Ecco perché ogni menomazione 
dell'ideologia socialista, ogni allontanamento da essa implica 
necessariamente un rafforzamento dell'ideologia borghese”. 
(Che fare?, sottolineatura a c.d.r.)  
 

Le tesi di Lenin si oppongono alle concezioni comuni oggi tra 
vari gruppi opportunisti, che affermano che la formazione del 
partito comunista può avvenire solo attraverso la costruzione di 
un “legame diretto con la classe”. Viceversa, Lenin pone in 
primo luogo l’esigenza dell’applicazione nella realtà concreta 
della scienza relativa alla teoria economica, alla teoria filosofica 
e alla teoria politica del marxismo e della concentrazione sul 
piano organizzativo della “coscienza di classe” degli elementi 
più avanzati del proletariato, delle masse popolari e dei piccolo-
intellettuali.   



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

293 

 

Lenin nel Che fare? Chiarisce ulteriormente la questione della 
provenienza della coscienza di classe. Lenin riporta, 
sottolineandone l’importanza, le posizioni di K. Kautsky che, in 
quegli anni, era ancora un eminente teorico e ideologo del 
marxismo internazionale: “Parecchi dei nostri critici 
revisionisti immaginano che Marx abbia affermato che lo 
sviluppo economico e la lotta di classe non solo creano le 
condizioni della produzione socialista, ma generano anche 
direttamente la coscienza della sua necessità…La coscienza 
socialista sarebbe, per conseguenza, il risultato necessario, 
diretto della lotta di classe proletaria. Ma ciò è completamente 
falso…. La coscienza socialista contemporanea non può sorgere 
che sulla base di profonde cognizioni scientifiche. Infatti, la 
scienza economica contemporanea è, al pari della tecnica 
moderna, una condizione della produzione socialista, e il 
proletariato, per quanto lo desideri, non può creare né l'una né 
l'altra; la scienza e la tecnica sorgono entrambe dal processo 
sociale contemporaneo. Il detentore della scienza non è il 
proletariato, ma sono gli intellettuali borghesi [sottolineato da 
K.K.]; anche il socialismo contemporaneo è nato nel cervello di 
alcuni membri di questo ceto, ed è stato da essi comunicato ai 
proletari più elevati per il loro sviluppo intellettuale, i quali in 
seguito lo introducono nella lotta di classe del proletariato dove 
le condizioni lo permettono. La coscienza socialista è quindi un 
elemento importato nella lotta di classe del proletariato 
dall'esterno, e non qualche cosa che ne sorge spontaneamente. 
Il vecchio programma di Hainfeld diceva dunque molto 
giustamente che il compito della socialdemocrazia è di 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

294 

introdurre nel proletariato [letteralmente: di permeare il 
proletariato] la coscienza della sua situazione e della sua 
missione. Non occorrerebbe far questo se la coscienza emanasse 
da sé dalla lotta di classe”. (Che fare?, sottolineatura a c.d.r.). 
 

Lenin aggiunge: “La storia di tutti i paesi attesta che la classe 
operaia colle sue sole forze è in grado di elaborare soltanto una 
coscienza tradunionista, cioè la convinzione della necessità di 
unirsi in sindacati, di condurre la lotta contro i padroni, di 
reclamare dal governo questa o quella legge necessaria agli 
operai, ecc. La dottrina del socialismo è sorta da quelle teorie 
filosofiche, storiche, economiche che furono elaborate dai 
rappresentanti colti delle classi possidenti, gli intellettuali. Per 
la loro posizione sociale, gli stessi fondatori del socialismo 
scientifico contemporaneo, Marx ed Engels, erano degli 
intellettuali borghesi. Anche in Russia la dottrina teorica della 
socialdemocrazia sorse del tutto indipendentemente dallo 
sviluppo spontaneo del movimento operaio; sorse come risultato 
naturale e inevitabile dello sviluppo del pensiero fra gli 
intellettuali socialisti rivoluzionari”. (Che fare?, sottolineatura 
a c.d.r.).  
 

Ed ancora: “La coscienza politica di classe può essere portata 
all’operaio solo dall’esterno, cioè dall’esterno della lotta 
economica, dall’esterno della sfera dei rapporti tra operai e 
padroni. Il solo campo dal quale è possibile attingere questa 
coscienza è il campo dei rapporti di tutte le classi e di tutti gli 
strati della popolazione con lo Stato e con il governo, il campo 
dei rapporti reciproci di tutte le classi…Non vi è dubbio che il 
lavoro teorico dei socialdemocratici deve essere rivolto allo 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

295 

studio di tutte le particolarità della situazione sociale e politica 
delle varie classi. Ma si fa molto poco da questo punto di vista, 
in relazione a quanto si fa per lo studio delle particolarità della 
vita di fabbrica”…“Tutti coloro che parlano di 
"sopravvalutazione della ideologia", di esagerazione della 
funzione dell'elemento cosciente, ecc., immaginano che il 
movimento puramente operaio sia di per sé in grado di 
elaborare, ed elabori in realtà una ideologia indipendente”. 
(Che fare?, sottolineatura a c.d.r.). 
 

Lenin afferma che la coscienza di classe viene apportata agli 
operai, alle masse popolari ed ai piccolo-intellettuali dall’esterno 
della lotta tra proletariato e capitalisti e tra movimenti di 
opposizione e governi borghesi e reazionari. Un processo che, 
come abbiamo visto, consiste nel deviare la lotta economico-
sindacale degli operai ed in generale le mobilitazioni dei 
movimenti di opposizione dal loro corso economicista, 
riformista e movimentista.    
 

La “coscienza di classe” viene quindi apportata dai “militanti 
rivoluzionari” che studiano, elaborano, attualizzano e 
specificano l’ideologia del proletariato ossia, oggi, il marxismo-
leninismo-maoismo. La teoria della coscienza di classe 
sistematizzata e sviluppata organicamente da Lenin, intesa nella 
forma dell’ideologia rivoluzionaria introdotta dall’esterno delle 
relazioni che intercorrono tra il proletariato, i capitalisti e i 
governi borghesi e reazionari, deriva dai principi teorici del 
marxismo relativi alla critica dell’economica politica, al 
materialismo dialettico ed alla teoria politica della rivoluzione 
proletaria e della dittatura del proletariato.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

296 

 
Solo la teoria leninista della coscienza di classe corrisponde 
pienamente alla teoria economica di Marx. Ne consegue che le 
interpretazioni revisioniste ed opportuniste di tale teoria 
comportano, implicitamente o esplicitamente, anche la 
negazione della teoria leninista della coscienza di classe.   
 

La teoria economica di Marx ha visto sino ad oggi varie 
interpretazioni opportuniste e revisioniste. Si possono 
individuare tre deformazioni reazionarie del marxismo derivanti 
da tali interpretazioni.  

La prima deformazione della teoria economica di Marx è quella 
rappresentata dalle comuni posizioni revisioniste già presenti in 
embrione nelle posizioni di Eduard Bernstein, dirigente della 

socialdemocrazia tedesca (1850-1932).  
 

Questa deviazione nega la validità delle principali leggi 
economiche riprese criticamente o scoperte da Marx e sostiene 
invece varie concezioni economiche borghesi. Rigetta la tesi che 
il capitalismo sia inevitabilmente destinato a lasciare il posto al 
socialismo88 ed al comunismo e, in questo modo, occulta la base 

 
88 Lenin evidenzia come per Bernstein: “La socialdemocrazia deve 
trasformarsi da partito di rivoluzione sociale in partito democratico di 
riforme sociali”. Ed afferma: “Bernstein ha appoggiato questa 
rivendicazione politica con tutta una batteria di "nuovi" argomenti e 
considerazioni abbastanza ben concatenati. Si nega la possibilità di dare un 
fondamento scientifico al socialismo e di provare che, dal punto di vista della 
concezione materialistica della storia, esso è necessario e inevitabile” 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

297 

oggettiva della lotta di classe, della rivoluzione proletaria e della 
dittatura del proletariato. Riduce quindi la dottrina del 
socialismo a un’etica idealistica nel campo ideologico-filosofico 
e a una forma reazionaria di riformismo e di liberalismo nel 
campo della teoria politica.   
 

Con questa linea interpretativa, quella più classicamente 
liberale, socialdemocratica e revisionista, la categoria della 
“coscienza di classe” assume una forma idealistica ed 
irrazionalista. Si interpreta “la coscienza di classe” come il 
riflesso di un’adesione etica a valori che sarebbero inscritti 
immediatamente nella prassi sindacale e nelle lotte rivendicative 
dei movimenti di opposizione di massa. Di fatto questa linea 
interpretativa, negando la teoria economica marxista, toglie ogni 
base alla possibilità della conoscenza oggettiva e quindi rompe 
misticamente il rapporto tra la “conoscenza” delle 
contraddizioni insite nella stessa realtà ed una presunta prassi 
“anticapitalistica”. Si pretende di partire da concetti come quelli 
di solidarietà, giustizia, libertà, uguaglianza, fratellanza, 
cooperazione, o dal socialismo e il comunismo interpretati come 
valori ed ideali, invece che dalla considerazione oggettiva della 
realtà, delle sue contraddizioni e delle sue conseguenti tendenze 
al superamento del capitalismo. Sul piano filosofico tale visione 
risulta classicamente idealistica e tangente a una visione 
“religiosa” del mondo e della realtà poiché traccia linee di 
demarcazione, non a partire dalla divisione oggettiva della 
società borghese in classi sociali, ma a partire da un’ipotetica 

 
(Lenin, Che fare?). 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

298 

differenziazione tra “valori”, “culture” e “identità”. La 
conseguenza è quella del tentativo di sussumere e unificare 
ideologicamente differenti classi sociali sotto una determinata 
visione etica, ideale e culturale, promuovendone quindi una 
sorta di conciliazione corporativa. 
 

Quello che dunque tale linea interpretativa propone in nome 
della “coscienza di classe” è in realtà una forma di oscuramento 
ideologico-politico e di concreta negazione della stessa 
possibilità di una tale coscienza. 
 
 

Una seconda deformazione della teoria economica di Marx, che 
risulta anche più attuale e ben presente tra i gruppi opportunisti, 
è quella rappresentata da alcune tendenze del “comunismo di 
sinistra” (consigliarismo “oggettivista”89, trotskijsmo e 
bordighismo90 ed alcune versioni eclettiche del marxismo-
leninismo sviluppatesi a partire dalla fine degli anni Sessanta91).  

 
89Le concezioni della crisi-crollo di matrice luxemburghiana hanno lasciato 
il posto alle teorie consigliariste derivanti dai lavori di Henryk Grossmann 
proveniente dalla Scuola di Francoforte (si veda Il crollo del capitalismo. La 
legge dell'accumulazione e del crollo del sistema capitalista) e di Paul 
Mattick radicalmente anti-leninista e, tra l’altro, attivo nel movimento degli 
Industrial Workers of the World americani.  
 

90 Per es. oggi le posizioni di TIR-Si cobas. 
91 Legate all’esperienza delle Brigate Rosse, esposte nel testo l’Ape e il 
comunista e successivamente riprese e sviluppate nella prima serie della 
rivista Rapporti Sociali e nel Manifesto Programma dei CARC-nPCI scritto 
da Giuseppe Maj (cosiddetta teoria della crisi per sovraproduzione assoluta 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

299 

 

Queste tendenze propongono una visione della teoria 
economica, facendo riferimento non al materialismo dialettico 
ma direttamente alla filosofia delle scienze naturali92, con 
relative conseguenze politiche opportuniste93, economiciste e 
spontaneiste.  
 
Com’è noto, dopo l’ultima metà dell’Ottocento la tendenza 
dominante nel campo della filosofia delle scienze naturali è 
mutata passando da un’impostazione condizionata dal 
positivismo ad un’impostazione caratterizzata dal 
neopositivismo. Tutto ciò si è tradotto in una particolare 
accentuazione degli aspetti relativi alla quantificazione, alla 
formalizzazione e alla modellizzazione. In tal modo, come ben 
rilevato criticamente da Lenin, la trattazione matematica e 
statistica ha finito per occupare un peso sempre maggiore, 
passando da eventuale forma simbolica di espressione e di 
esemplificazione di lati inerenti ai rapporti oggettivi, a luogo 
privilegiato di pretesa fondazione e dimostrazione scientifica di 
tali rapporti.  
 

 
di capitale). 
92 Nel caso per es. delle Brigate Rosse troviamo una combinazione tra il 
marxismo e la filosofia delle scienze di matrice logico-empirista. 
93 Per es. sulla questione dell’analisi delle classi, della crisi in Italia e nel 
Meridione, sul rapporto tra partito e movimento di massa, sulla natura del 
processo rivoluzionario e del rapporto crisi-guerra, ecc. Per un’introduzione 
a questi temi ed alla critica ai CARC-nPCI si veda il testo di Nuova Egemonia 
Sulla tattica e sulla strategia: per la critica delle tesi del VI congresso dei 
CARC. [https://nuovaegemonia.com/2023/03/27/sulla-tattica-e-sulla-
strategia-per-la-critica-delle-tesi-del-vi-congresso-dei-carc/]. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

300 

Il nucleo di fondo di questa impostazione è dato dall’empirismo-
logico contrapposto alla concezione, alla logica, al metodo della 
dialettica materialistica incentrato sulla teoria dell’universalità 
della contraddizione come legge del movimento e dello sviluppo 
di qualsiasi fenomeno e processo. Mentre la teoria della 
contraddizione afferma che in generale la contraddizione si deve 
sviluppare per determinare un cambiamento qualitativo e che in 
questo processo uno dei due poli della contraddizione è 
principale mentre l’altro secondario, all’opposto l’empirismo 
logico sostiene che o esiste l’identità o esiste la scissione intesa 
come completa separazione. In questo modo l’empirismo logico 
afferma che la contraddizione o non esiste oppure che i poli della 
contraddizione sono incommensurabili e quindi che non si può 
sostenere che un polo sia principale rispetto all’altro. Contro la 
teoria della contraddizione l’empirismo logico porta dunque 
avanti la teoria della conciliazione che afferma, appunto, che i 
due poli hanno direttamente la stessa natura e quindi sono 
“identici” oppure che svolgono ambedue un’influenza 
determinante e, in quest’ultimo caso, per avere un’immagine 
scientifica adeguata della realtà occorre in primo luogo 
considerare e combinare vari lati ed aspetti.  
 

Questa concezione e metodologia scientista caratterizzata da un 
formalismo oggettivista e assunta da una parte del cosiddetto 
“comunismo di sinistra”, ha fatto sì che l’opera di Marx, tesa a 
dimostrare come la contraddizione tra valore d’uso e valore di 
scambio (valore) e quindi tra produzione e valorizzazione stesse 
alla base dei rapporti capitalistici, finisse per venire interpretata 
in senso revisionista.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

301 

Con la cosiddetta formalizzazione della dinamica del 
capitalismo posta in primo piano da tali tendenze, ruotante 
unilateralmente su una loro modellizzazione incentrata sulle 
interpretazioni della legge relativa alla caduta del saggio del 
profitto, non si è fatto altro che confondere le categorie 
economiche relative ai processi della valorizzazione 
capitalistica, con quelle “fisiche” proprie del valore d’uso, della 
produzione, della composizione tecnica del capitale e dello 
sviluppo delle forze produttive.  
 
Ciò è avvenuto attraverso una sorta di presunta 
sistematizzazione matematico-quantitativa   del funzionamento 
del capitalismo “dal suo inizio alla sua fine”94. In modo 
abbastanza conseguente, negli anni Settanta le Brigate Rosse 
hanno quindi sostenuto che il Capitale di Marx era un modello 
teorico con cui si poteva procedere nella simulazione della 
dinamica del capitalismo sino al suo crollo finale. In questo 
modo si è potuto sostenere, per esempio, che la contraddizione 
tra rapporti capitalistici e forze produttive assumesse il carattere 
di una crescente divaricazione.  
 

Dimensioni in reciproca contraddizione  come quella del valore 
d’uso e del valore, e della produzione e valorizzazione, che 
possono essere trattate nella loro contraddizione intrinseca solo 
in quanto considerate nella loro necessaria unità sulla base del 
carattere primario e caratterizzante della valorizzazione 
(produzione di valore e plusvalore), finiscono così per essere 

 
94 Cfr. il citato testo a suo tempo abbastanza noto del Collettivo dei Prigionieri 
delle BR intitolato L’Ape e il comunista. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

302 

scisse e contrapposte, con l’esito che lo stesso valore d’uso o, 
analogamente, la produttività, le forze produttive95, la 
composizione tecnica tra mezzi di produzione e lavoratori, 
diventano direttamente categorie economiche operanti alla pari 
di quelle storiche e sociali relative all’essenza dei rapporti di 
produzione capitalistici. In questo modo scompare la centralità 
nel capitalismo della valorizzazione rispetto alla produzione e 
valorizzazione e produzione vengono poste sullo stesso piano. 
Si reintroducono così i presupposti teorici dell’economia 
borghese volgare dominante secondo cui i beni di consumo e i 
mezzi di produzione, i processi produttivi, la produttività e le 
forze produttive, ecc. sono in quanto tali categorie economiche. 
 

Nell’ambito della teoria economica complessiva, ciò si traduce 
appunto in una serie di teorie della crisi-crollo del capitalismo. 
Si tratta di quell’insieme di teorie della crisi che le varie 
tendenze del “comunismo di sinistra” hanno sempre opposto alle 
teorie marxiste-leniniste (oggi marxiste-leniniste-maoiste) della 
crisi generale del capitalismo96 e della crisi per sproporzione.  
 

 
95 Questa visione deforma il marxismo trascinandolo sul terreno 
dell’economia borghese attraverso una lettura feticistica dello sviluppo 
tecnico che, in nome dell’enfatizzazione del contrasto tra forze produttive e 
rapporti di produzione, finisce per sganciare lo sviluppo tecnico dalla stessa 
forma dei rapporti capitalistici, attribuendo così un carattere immediatamente 
economico, ossia storico-sociale determinato, a quello che di per sé è 
incommensurabile con tali rapporti. 
96 I CARC-nPCI confondono volutamente la loro teoria crollista della crisi 
per sovraproduzione assoluta di capitale con la teoria della crisi generale del 
capitalismo di matrice marxista-leninista-maoista. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

303 

Si tratta quindi di un’intera classe di teorie pseudomarxiste, che 
sostengono che il capitalismo procede catastroficamente 
attraverso fasi che alternano momenti anche prolungati di forte 
espansione a momenti successivi di caduta a picco. Secondo tali 
teorie queste dinamiche, se non interrotte dalla rivoluzione 
proletaria, portano inevitabilmente alla guerra imperialista, 
concepita come condizione per un riequilibrio della dinamica 
dell’accumulazione e una conseguente nuova ripresa espansiva. 
Queste concezioni della crisi-crollo finiscono così per 
approdare, rispetto alla questione della teoria dello sviluppo 
dell’economia italiana e del Meridione, a tesi simili a quelle del 
liberalismo borghese neo-crociano, del revisionismo togliattiano 
e del sociologismo operaista. Questo ben risulta dall’enfasi con 
cui in Italia è stata trattata, già a partire dalla conclusione della 
II guerra mondiale e in particolare dalla seconda metà degli anni 
Cinquanta, la questione delle riforme agrarie (viste come un 
sostanziale superamento della questione Meridionale e delle 
Isole) e del cosiddetto “miracolo economico” (considerato come 
un riallineamento o un considerevole riavvicinamento 
dell’economia italiana a quella dei principali paesi europei). Le 
teorie della crisi-crollo del “comunismo di sinistra” sono 
risultate sino ad oggi una vera apologia della “ripresa economica 
italiana” successiva alla II guerra mondiale (definita dai CARC-
nPCI come “capitalismo dal volto umano”). Queste teorie, sul 
piano generale, postulando l’alternanza tra fasi espansive e fasi 
di “crollo” dell’economia, si oppongono alla teoria 
dell’imperialismo di Lenin e al maoismo, che sostengono che 
nella sua fase morente, il capitalismo perde i suoi caratteri 
espansivi e si trasforma in un sistema economico in stato di 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

304 

decomposizione sempre più parassitario, antioperaio e 
antipopolare, reazionario e guerrafondaio.  
 

Per quanto riguarda le conseguenze nel campo della teoria 
politica del marxismo-leninismo, le teorie del crollo delle 
tendenze oggettiviste del “comunismo di sinistra”, comprese le 
varianti italiane delle Brigate Rosse e del Manifesto di 
Programma dei CARC- nPCI, enfatizzano meccanicisticamente 
il carattere catastrofico delle crisi economiche e della loro 
trasformazione in crisi egemoniche ed istituzionali, insinuando 
che i movimenti di massa che ne conseguono, con tutti i relativi 
organismi sindacali, politici e rivendicativi che ne derivano,  si 
ritrovano ad assumere, almeno in parte, una natura 
spontaneamente anticapitalistica.  
 

La teoria leninista della coscienza di classe viene quindi negata 
dalle teorie della crisi-crollo nella direzione di una concezione 
spontaneista, economicista e movimentista del processo 
rivoluzionario come espressione di un’unificazione e 
radicalizzazione progressiva degli organismi di massa e dei 
movimenti di lotta sorti sul terreno della crisi97.   

 
97 Si veda, a tale proposito, la concezione revisionista della teoria della Guerra 
popolare di lunga durata dei CARC-nPCI. Concezione caratterizzata appunto 
dalla linea del governo di blocco popolare che dovrebbe raccogliere, 
organizzare e mobilitare tutte le associazioni e gli organismi che operano sui 
vari fronti dell’iniziativa di movimento (dalla guerra alla Palestina, 
dall’ambientalismo alle servitù militari, dalla sanità alle scuole, dalla 
repressione alle fabbriche, ecc.), ignorando il fatto che tutte queste 
organizzazioni non sono affatto “tendenzialmente rivoluzionarie”, ma ben 
caratterizzate da posizioni politiche e ideologiche borghesi e piccolo-
borghesi. Il problema sta nel far deviare tali movimenti dal loro corso 
meccanico, spontaneo ed opportunistico e nel disgregare le organizzazioni 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

305 

Un’ulteriore forma di deformazione della teoria economica di 
Marx che va a contrapporsi alla teoria della coscienza di classe 
affermata dal leninismo è quella dell’interpretazione 
soggettivista della natura e della dinamica del capitalismo.  
 

L’operaismo e il neo-operaismo possono essere considerati i 
principali rappresentanti, a partire dai primi anni Sessanta, di 
questa impostazione. L’operaismo ha revisionato 
profondamente la teoria economica di Marx. Le sue fortune sono 
state direttamente proporzionali al grado di stravolgimento e di 
deformazione del marxismo. Un aspetto non secondario di tali 
fortune intellettuali è rappresentato dal fatto che l’idealismo 
soggettivo che le caratterizza si presenta nella forma di uno 
pseudo-materialismo orientato all’azione e fortemente polemico 
verso le cosiddette concezioni “metafisiche” accusate di cadere 
in una logica “oggettivistica” e “culturalistica” passiva e 
contemplativa.  
 

Dal punto di vista della teoria economica, l’operaismo si è risolto 
nella sistematica destrutturazione di tutte le categorie della teoria 

 
opportunistiche che le egemonizzano. Il tutto al fine di spostare le forze 
migliori verso la formazione di un movimento e di un fronte politico 
rivoluzionario. Obiettivi questi ultimi che per poter essere perseguiti 
richiedono, da un lato, la netta opposizione alle teorie frontiste del “governo 
di blocco popolare” o di “salvezza nazionale” di forze come i CARC-nPCI e, 
dall’altro, il processo di formazione di un effettivo partito comunista 
marxista-leninista-maoista in grado di operare in modo egemone.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

306 

economica marxista. Categorie poi “ricostruite” sulla base di un 
presunto primato della contraddizione tra capitale e lavoro intesa 
come espressione del conflitto tra le lotte economico-sindacali e 
gli interessi delle organizzazioni padronali ed imprenditoriali. In 
altri termini, l’operaismo ha stravolto il marxismo leggendo in 
tutte le sue categorie economiche il manifestarsi di una tensione 
tra l’iniziativa operaia e l’iniziativa del “capitale”98. 
 

Su questo presunto corpo teorico si sono innestate concezioni 
economiche tipicamente borghesi e analisi sociologico-
empiriche che, di volta in volta, hanno fissato come tendenze 
universali di medio o lungo periodo fenomeni economici 
contingenti o addirittura marginali come, per esempio, eventi e 
processi relativi alle lotte economico-rivendicative, alle 
trasformazioni tecnologiche e alle modificazioni 
dell’organizzazione del lavoro. Proprio quegli elementi, in 
genere trascesi da Marx al fine di poter trattare nella maniera più 

 
98 La questione si presenta anche in forme diverse nelle differenti fasi di 
sviluppo dell’operaismo. Si pensi alla differenza fra la visione della 
contraddizione tra capitale e lavoro di R. Panzieri e la visione successiva di 
M. Tronti e di A. Negri, che si gioca sulla questione se il polo attivo sia in 
primo luogo il capitale o risulti invece viceversa. Si veda, per esempio, 
dall’Introduzione di Sandro Mancini a Lotte operaie nello sviluppo 
capitalistico, quella che si presenterebbe come una differenza di fondo tra 
Panzieri e Tronti: “Per Panzieri il capitale e la classe operaia sono due realtà 
autonome, irriducibili l’una all’altra, per cui il loro rapporto ha un carattere 
paritetico. La dialettica capitale-classe definisce dunque la società 
capitalistica come una società dicotomica, composta da due realtà 
antagoniste altrettanto oggettive… [per Tronti] ciò che divide la scienza 
operaia dalla scienza del capitale sarebbe la riduzione dell’oggettività del 
capitale alla soggettività fondante del lavoro vivo”. Ovviamente tutto questo 
non cambia nulla riguardo alla natura dell’impianto soggettivistico 
dell’operaismo. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

307 

pura e scientifica il funzionamento oggettivo del sistema 
capitalistico, sono stati quindi introdotti dall’operaismo e posti 
alla base della sua visione del funzionamento economico-sociale 
capitalistico, interpretato come governato dalla contraddizione 
immediata tra capitale e lavoro salariato99.  
  
Sulla base dell’impostazione data dall’operaismo non c’è alcuna 
possibile teoria scientifica del capitalismo. L’operaismo nega la 
stessa esistenza di un campo oggettivo di fenomeni economici 
da poter studiare indipendentemente dall’iniziativa soggettiva 
immediata del proletariato. L’operaismo ricade quindi 
nell’identità idealistica tra classe in sé e classe per sé, tra oggetto 
e soggetto, tra pensiero/punto di vista e azione. Il tutto si traduce 
nella negazione della questione della coscienza di classe e della 
possibilità e necessità di una concezione rivoluzionaria organica 
del mondo. Una concezione invece che, come abbiamo visto, è 
proprio portata, secondo Lenin, alla classe e alle masse popolari 
dall’esterno della loro vita e pratica quotidiana e della loro 
esperienza immediata delle lotte e dei movimenti.  
 

 
99 Il fatto che il proletariato, per il posto che occupa nella produzione 
capitalistica, sia l’unica classe rivoluzionaria fino in fondo, nell’operaismo 
diventa una tesi sul proletariato in quanto tale, come presunto portatore di un 
antagonismo irriducibile al Capitale e al suo Stato. In altri termini, 
l’operaismo dichiara la spontaneità sul piano delle lotte economico-
rivendicative come politicamente eversiva e rivoluzionaria. In determinate 
versioni dell’operaismo teorico tale propensione, soggetta all’uso o alla 
risposta del Capitale, viene anche interpretata come motore dello sviluppo 
capitalistico. Da cui la singolare tesi per cui le lotte operaie, sul terreno 
economico-rivendicativo, determinano la crisi del Capitale, lo sviluppo della 
collettivizzazione delle forze produttive e la stessa globalizzazione. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

308 

La “coscienza di classe”, tradotta in modo deforme nella 
questione del “punto di vista operaio”, diviene negli operaisti 
espressione e sintesi delle lotte e dei movimenti spontanei, 
contenente in sé una strategia di volta in volta interessata o ad 
imprimere allo stesso Capitale una dinamica di sviluppo, 
espansione e internazionalizzazione o ad affermare un passaggio 
diretto al comunismo.   
 

Da cui il rigetto, in primo luogo, della tesi marxista-leninista 
della lotta politica rivoluzionaria come livello autonomo dalle 
lotte economico-rivendicative e dai movimenti sociali (il 
fondamento della lotta rivoluzionaria sarebbe non un adeguato 
programma politico, ma un’iniziativa volta alla radicalizzazione 
e all’estremizzazione delle rivendicazioni economico-sociali).  
 

In secondo luogo, abbiamo poi l’opposizione, in questo caso 
pienamente in sintonia con il trotskijsmo e il bordighismo, alla 
concezione marxista-leninista e maoista, che concepisce la 
rivoluzione proletaria come un processo che, per svilupparsi e 
affermarsi, deve assumere una forma nazionale. Si concepisce 
infatti come progressivo solo il movimento di dissoluzione delle 
nazioni ossia solo una forma di rivoluzione corrispondente a 
quel presunto livello di “internazionalizzazione” a cui le lotte e 
i movimenti avrebbero costretto il Capitale.  
 

In terzo luogo troviamo la tesi del socialismo come piena 
affermazione del “Piano del Capitale” e quindi il rigetto 
dell’esperienza della costruzione del socialismo in URSS (sino 
al 1956) e Cina (sino al 1976), interpretata in chiave 
socialdemocratica, trotskijsta, bordighista e anarchica come 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

309 

processo di espansione e razionalizzazione-repressiva dei 
rapporti sociali capitalistici. 
 

 

Considerando le tre deformazioni interpretative revisioniste 
della teoria economica di Marx risulta evidente che: 1) una 
determinata teoria economica contiene sempre, almeno 
implicitamente, anche una determinata teoria politica e, come 
fondamento, una determinata concezione filosofica, logica e 
metodologica; 2) sul piano formale, teorie opportuniste e 
revisioniste diverse sul piano economico, hanno conseguenze 
politiche simili.  
 

A queste tre deformazioni si contrappone la visione scientifica 
propria del marxismo. Passando attraverso il leninismo e il 
maoismo, questa concezione è approdata a una teoria 
rivoluzionaria complessiva, guida per la rivoluzione proletaria 
mondiale. La teoria della coscienza di classe, come attestano 
anche le varie citazioni riportate in questo stesso testo, è uno 
degli anelli decisivi di tale teoria. 

Il marxismo tratta l’oggetto del proprio studio come un’entità 
sociale oggettiva e per fare questo mira a evidenziare le radici 
oggettive dell’irriducibile antagonismo di fondo tra proletariato 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

310 

e borghesia, risolvibile solo con la rivoluzione politica, la 
dittatura del proletariato, il socialismo e il passaggio al 
comunismo. Conseguentemente, sul terreno della teoria 
economica procede in gran parte astraendo dagli effetti della 
lotta di classe tra operai e capitalisti condotta per il 
miglioramento delle condizioni immediate di vita e di lavoro 
(orario e ritmi di lavoro, salario, nocività del lavoro, 
assicurazione contro gli infortuni, istituti pensionistici, servizi 
sociali, diritti sindacali, ecc.).  
 
La teoria economica marxista è una teoria rivoluzionaria, in 
quanto mostra come le leggi economiche di funzionamento 
dell’economia capitalistica concorrono a generare sia le 
condizioni oggettive della rivoluzione proletaria mondiale e per 
il funzionamento della società socialista, sia quelle che di per sé, 
astraendo teoricamente dalla stessa lotta economico-sindacale, 
portano il capitalismo alla sua inevitabile fine.  
 

Tali leggi economiche sono necessariamente in gran parte ignote 
agli stessi capitalisti, che non sono nemmeno interessati a 
conoscerle, anche in quanto contrastano con i loro interessi 
fondamentali.  
 

Dal punto di vista della teoria della conoscenza, della logica e 
del metodo, si può quindi dire che per la teoria economica 
marxista lo studio del funzionamento economico e della fine 
della società capitalista sia un equivalente dello studio di un 
qualsiasi campo particolarmente vasto e complesso di un 
determinato insieme di fenomeni oggettivi. Consideriamo come 
Marx presenta questa questione del rapporto tra il metodo 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

311 

dialettico del Capitale e il metodo scientifico di tipo classico e 
razionale nel campo delle scienze naturali. Marx afferma nel 
Poscritto alla seconda edizione di Il Capitale (24 gennaio 1873): 
“Dopo una citazione dalla mia prefazione alla Critica 
dell'economia politica, Berlino, 1859, pp. IV-VII, dove ho 
esposto la base materialistica del mio metodo, l'egregio autore 
continua: «Per Marx una cosa sola importa: trovare la legge dei 
fenomeni che sta indagando. E per lui non è importante soltanto 
la legge che li governa in quanto hanno forma finita e fanno 
parte di un nesso osservabile in un periodo di tempo dato. Per 
lui è importante soprattutto la legge del loro mutamento, del loro 
sviluppo, ossia del trapasso dei fenomeni da una forma 
nell'altra, da un ordinamento di quel nesso a uno nuovo. Una 
volta scoperta tale legge, Marx indaga nei loro particolari le 
conseguenze con cui la legge si manifesta nella vita sociale... In 
conseguenza di ciò Marx si sforza solo di fare una cosa: 
comprovare attraverso una indagine scientifica precisa la 
necessità di determinati ordinamenti dei rapporti sociali e 
constatare nel modo più completo possibile quei fatti che gli 
servono come punti di partenza o come punti di appoggio. A 
questo scopo è del tutto sufficiente dimostrare insieme la 
necessità dell'ordine esistente e la necessità di un ordine nuovo, 
nel quale il primo deve trapassare inevitabilmente - del tutto 
indifferente rimanendo che gli uomini vi credano o non vi 
credano, che essi ne siano o non ne siano coscienti. Marx 
considera il movimento sociale come un processo di storia 
naturale retto da leggi che non solo non dipendono dalla 
volontà, dalla coscienza e dalle intenzioni degli uomini, ma anzi, 
determinano la loro volontà, la loro coscienza e le loro 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

312 

intenzioni... Marx, proponendosi il fine di indagare e di spiegare 
l'ordinamento economico capitalistico da questo punto di vista, 
non fa che formulare con rigore scientifico lo scopo che non può 
non proporsi ogni indagine esatta della vita economica [...] Il 
valore scientifico di tale indagine sta nella spiegazione delle 
leggi specifiche che regolano nascita, esistenza, sviluppo e 
morte di un organismo sociale dato, e la sua sostituzione da 
parte di un altro, superiore. E il libro di Marx ha di fatto questo 
valore scientifico». Nel rappresentare quel che egli chiama il 
mio metodo effettivo, in maniera così esatta e così benevola per 
quanto concerne la mia applicazione personale di esso, che 
cos'altro ha rappresentato l'egregio autore se non il metodo 
dialettico?” (sottolineatura a c.d.r.).  
 

La teoria economica di Marx, evidenziando l’impossibilità di 
una soluzione della contraddizione tra proletariato e borghesia 
diversa da quella della rivoluzione proletaria e 
dell’instaurazione del socialismo, pone quindi le basi per la 
teoria della necessità della “coscienza di classe”. 
 

 

Sul piano filosofico, il problema della “coscienza di classe” 
rimanda in primo luogo al concetto di “coscienza” intesa come 
“consapevolezza” e quindi come “conoscenza” di una realtà 
oggettiva considerata indipendentemente da un qualche soggetto 
conoscente. La “coscienza di classe” è strettamente connessa 
alla questione della “teoria scientifica”. Qualsiasi concetto come 
per esempio quello di “sfruttamento”, “capitalismo”, “classe 
sociale”, “Stato, “strategia”, “linea”, “rivoluzione”, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

313 

“socialismo”, ecc., presenta un carattere teorico e scientifico. Si 
può certo averne una visione più o meno profonda, definita e 
attuale, ma questa rimane la sostanza.   
 

Quello che va ribadito è che dal punto di vista del materialismo 
dialettico, il concetto di “scienza” non corrisponde alle 
concezioni che nelle varie fasi dello sviluppo del pensiero 
dell’umanità si sono di volta in volta presentate come “scienze 
della natura”. Soprattutto, non è affatto commensurabile a quello 
che di volta in volta, nel corso dell’evoluzione della società 
capitalistica, è stato presentato e proposto come “scienza” dalla 
filosofia dominante.  
 

Per il marxismo il concetto di scienza trova la sua fondazione 
proprio nello stesso materialismo dialettico. Una volta affermata 
la concezione monistica secondo cui l’essere è concepibile solo 
come materia e quindi come natura, si deve poi procedere, come 
abbiamo già visto, distinguendo tra materia e spirito, oggetto e 
soggetto, natura e società umana, scienze della natura e scienze 
storico-sociali, ecc. A questo punto si deve proprio considerare 
come in quest’ultima distinzione ricade anche il problema della 
differenza tra il metodo particolare delle scienze naturali e quello 
delle scienze economiche, sociali, politiche, filosofiche, militari, 
ecc. Le scienze di carattere storico-sociale non possono fondarsi, 
a differenza di quelle naturali, sulla “sperimentazione”.  
 

Quest’ultima è una forma della prassi sociale dell’umanità, 
tramite la quale si opera astraendo (con metodi meccanici, 
chimici, ecc.) dalla realtà oggettiva porzioni più o meno ampie 
della stessa realtà, al fine di individuarne le leggi di fondo. Si 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

314 

semplifica quindi la realtà oggetto dell’indagine, oltre che sul 
piano analitico, anche su quello della sintesi relativa alla 
riproduzione sperimentale dei fenomeni.  
 

Viceversa, lo sviluppo storico-sociale, con il susseguirsi delle 
diverse forme economiche e sovrastrutturali accompagnate e 
caratterizzate dalle relative lotte di classe, come ben stabilito da 
Gramsci100 e da Mao101, richiede un concetto di scienza 
arricchito dall’apporto dell’intero sviluppo del materialismo 
filosofico,  dai contributi della dialettica oggettiva e dal bilancio 
teorico dell’esperienza della lotta di classe e dei risultati delle 
varie fasi classiche delle scienze storiche e umane 
adeguatamente vagliati e sviluppati criticamente.   
 

La teoria e il metodo marxista della conoscenza della realtà 
storico-sociale, intesa nel senso più lato (comprendente quindi 
sia la questione dello studio della struttura economico-sociale, 
che quella dello studio della sovrastruttura ideologica, politica, 
culturale, ecc.), vedono quindi al posto della “sperimentazione 
scientifica” propria del metodo delle scienze naturali, 
l’applicazione cosciente della logica della dialettica 
materialistica ai vari campi della realtà fenomenica.  
 

Come sostiene Lenin nei Quaderni Filosofici, le scienze umane 
non sono altro che l’espressione dell’applicazione della logica 
dialettica a un dato insieme di fenomeni e di rapporti della realtà 

 
100 Si vedano i paragrafi dei Quaderni del Carcere riguardanti la critica di 
Gramsci al “saggio di filosofia popolare” di Bucharin.  
101  Mao, Sulla Pratica, (https://www.marxists.org/italiano/reference/ 
mao/pratica.htm). 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

315 

oggettiva. Con tale logica assume anche centralità il 
procedimento fondato sull’“astrazione teorica” e sulla 
“riproduzione” sintetica della realtà oggettiva nella coscienza 
teorica. È sulla base di tale logica dialettica102 che si conseguono 
dei risultati scientifici che si dimostrano veri, razionali e validi, 
in un primo momento sul piano della completezza, organicità e 
conseguenzialità dell’intera trattazione svolta e, in un secondo 
momento, come effettiva verifica conclusiva sul piano della 
prassi sociale e politica. Prassi che, dunque, evidenziando gli 
eventuali limiti e carenze del ragionamento, impone poi 
correzioni, modificazioni e sviluppi sul piano della stessa teoria.  
 

In sostanza il materialismo dialettico è un’unità omogenea tra 
“materialismo filosofico”, “dialettica materialistica” e 
“materialismo storico”.   
 

Il materialismo filosofico sottolinea che la conoscenza è 
determinata dalla realtà oggettiva e che si può conoscere solo se 
il soggetto si rapporta alla realtà da conoscere come un fattore 
esterno all’oggetto o al campo oggettivo di fenomeni sottoposti 

 
102 Si tratta dunque di una logica profondamente diversa da quella della 
filosofia borghese delle scienze naturali, sia rispetto al modello ottocentesco, 
parzialmente progressivo che propendeva per un materialismo spontaneo pur 
non dialettico, sia soprattutto rispetto a quello novecentesco, tutt’ora 
egemone, caratterizzato in senso sostanzialmente reazionario, che scende 
attivamente in campo sul terreno “dell’empirismo logico”, oltre che contro la 
dialettica anche contro il materialismo filosofico. L’empirismo logico va così 
a colludere con la fenomenologia e l’ermeneutica, con la conseguenza di una 
crescente influenza in tutti i campi del sapere e quindi anche in quello delle 
scienze storiche e umane, diventando un rilevante armamentario ideologico 
per le classi reazionarie dominanti. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

316 

all’indagine e allo studio. Il materialismo filosofico afferma 
quindi la centralità della teoria del riflesso.  
 

La dialettica materialistica deriva dalla filosofia della dialettica 
oggettiva elaborata nel corso dello sviluppo del pensiero 
filosofico dell’umanità. Una filosofia derivante soprattutto dalla 
linea dell’idealismo oggettivo e, come ultimo e più alto esito di 
tale linea, dalla filosofia di Hegel. Tale dialettica, depurata dalla 
sua forma mistica e reazionaria e posta sulla base del 
materialismo, afferma il ruolo attivo del soggetto nel processo 
della conoscenza e pone conseguentemente al centro il ruolo 
della prassi.  
 

La dialettica materialistica contiene la teoria del riflesso del 
materialismo filosofico e il tutto può appunto venire definito 
come materialismo dialettico. Quest’ultimo, applicato allo 
studio della storia, della società e del susseguirsi delle diverse 
formazioni storico-sociali, porta alla formazione della teoria 
marxista dell’economia, della politica e dello Stato, delle 
ideologie, della lotta di classe e della rivoluzione proletaria, della 
dittatura del proletariato, del socialismo e del comunismo. 
Questa teoria, specificata sia rispetto alle diverse condizioni 
storiche, economiche, politiche, culturali di una determinata 
nazione e di un determinato contesto internazionale della lotta di 
classe, sia rispetto ai compiti pratico-politici che si presentano al 
proletariato in una determinata fase, è appunto quello che si può 
definire come “coscienza di classe”.  
  

Risulta adesso chiaro perché ogni deviazione dal materialismo e 
dalla logica dialettica non possano che tradursi in una 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

317 

menomazione, deformazione e revisione del marxismo (oggi del 
marxismo-leninismo-maoismo) anche nel campo della teoria 
politica come, per esempio, rispetto alla stessa questione della 
natura e della provenienza della coscienza di classe. La tesi 
secondo cui la coscienza di classe viene portata dall’esterno e 
introdotta da un partito già costituito sul piano formale è una 
conseguenza del carattere scientifico del marxismo (oggi 
marxismo-leninismo-maoismo). Non solo il marxismo è una 
scienza storico-sociale, ma è anche una scienza estremamente 
complessa che oggi, per poter venire adeguatamente specificata 
e propagandata, richiede un adeguato percorso di studio, di 
formazione e di specificazione.   
 
 

La “coscienza di classe” è qualcosa di radicalmente diverso dalla 
“coscienza immediata” relativa alla contraddizione sussistente 
sul piano dei rapporti economici tra capitale e lavoro salariato. 
Con quest’ultimo concetto comunemente, almeno in Italia, si fa 
infatti riferimento semplicemente al conflitto relativo alla 
resistenza dei proletari contro i capitalisti per la difesa dei propri 
interessi economici. La contraddizione capitale-lavoro salariato, 
intesa in questo senso, porta storicamente i proletari a unirsi in 
apposite organizzazioni sindacali e a rivendicare diritti sindacali. 
Analogamente, i capitalisti organizzano proprie associazioni 
sindacali padronali (come per esempio Confindustria in Italia) 
per affermare, nella contraddizione tra “lavoro e capitale”, i 
propri interessi economici immediati. Tutto questo trova sempre 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

318 

storicamente un riflesso diretto sul piano politico. Il proletariato 
organizzato in apposite associazioni sindacali rivendica dai 
governi apposite legislazioni e appositi istituti a propria tutela, 
proprio come fanno i capitalisti associati nelle loro 
organizzazioni economiche, che pretendono dai governi in 
carica un’adeguata rappresentazione dei propri interessi 
immediati, ottenendo generalmente il tutto senza grandi 
problemi.  
 

In questo senso, la contraddizione tra capitale e lavoro salariato, 
così come i relativi organismi e la conseguente lotta politica 
rivendicativa, non attiene di per sé alla coscienza di classe e men 
che meno, quindi, alla lotta politica cosciente, la quale può 
essere solo “lotta politica” finalizzata al conseguimento degli 
obiettivi rivoluzionari del programma minimo connessi 
all’instaurazione della democrazia popolare e al raggiungimento 
degli obiettivi rivoluzionari del programma massimo. La 
contraddizione tra operai e padroni non ha a che fare con tutto 
questo per il semplice motivo che, propriamente, non è inerente 
alla questione dello Stato. 
 

La coscienza di classe è infatti la piena consapevolezza dei 
rapporti che intercorrono tra il proletariato e tutte le altre classi 
rispetto alla questione dello Stato, ossia: 1) comprensione del 
carattere dello Stato borghese come macchina di repressione e 
dominio sul proletariato e le masse popolari; 2) consapevolezza 
della società civile borghese come specifica dimensione 
egemonica dello Stato e coscienza della differenza tra le due 
dimensioni dello Stato, quella relativa al dominio repressivo e 
quella relativa al dominio tramite l’esercizio di un’egemonia 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

319 

reazionaria; 3) distinzione tra lotta economica e politica, 
sindacale e riformista, che si muove nell’ottica della lotta contro 
i padroni e contro i governi, e lotta politica realmente di classe 
per la rivoluzione di democrazia popolare sulla strada del 
socialismo e quindi indirizzata contro lo Stato della borghesia; 
4) coscienza della necessità dello Stato di Democrazia Popolare 
e della Dittatura del Proletariato.  
 

La coscienza di classe ruota quindi intorno alla concezione dello 
Stato che, dopo alcuni elementi fondamentali apportati da Marx 
ed Engels103, è stata sviluppata dal marxismo principalmente ad 
opera del leninismo e, successivamente, con i contributi di 
Stalin, della Terza Internazionale e del maoismo.  
 
 

Alla base dunque della teoria marxista-leninista-maoista della 
“coscienza di classe” risiede la teoria economica del marxismo, 
la filosofia del materialismo dialettico, la teoria politica (il 
socialismo scientifico, la teoria dello Stato e della Rivoluzione).   
 

Cos’è dunque la “coscienza di classe”? È l’espressione di una 
visione scientifica, sul terreno economico, filosofico, politico, 
dell’insieme delle relazioni che intercorrono nella vita sociale 
tra tutte le diverse classi sociali e lo Stato. È la conoscenza 
razionale dei rapporti tra le classi, che si colloca su un piano 
complessivo e che implica quindi una precisa consapevolezza 
degli obiettivi politici di fondo e delle vie attraverso le quali 

 
103 F. Engels, L'origine della famiglia, della proprietà privata e dello Stato, 
https://www.marxists.org/italiano/marx-engels/1884/famiglia/ fampref.htm  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

320 

poterli conseguire. Tale conoscenza non può darsi solo in forma 
universale. L’universale e il particolare devono essere contenuti 
in forma specifica. Il marxismo-leninismo-maoismo va 
specificato rispetto alle condizioni nazionali. Solo in questo 
modo la “coscienza di classe” può corrispondere agli interessi di 
fondo del proletariato e delle masse popolari, che richiedono la 
soppressione del sistema capitalistico e la sostituzione, tramite 
la rivoluzione di lunga durata, dello Stato reazionario con un 
nuovo Stato democratico popolare sulla via del socialismo.  

 
 

 
 
 

Lenin definisce la lotta economica nel modo seguente: “La lotta 
economica è la lotta collettiva degli operai contro i loro padroni 
per avere migliori condizioni di vendita della forza-lavoro, per 
migliorare le condizioni di lavoro e di esistenza degli operai”.  
Chiarisce subito in questo modo che la lotta economica e la lotta 
politica di opposizione alle politiche sociali governative, e 
quindi a tutto l’insieme delle relative norme giuridiche, 
appartengono in quanto tali al tradunionismo, ossia al 
riformismo.  
 

Lenin afferma: “Dare alla "lotta economica stessa un carattere 
politico", significa dunque adoperarsi a soddisfare le 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

321 

rivendicazioni economiche, a migliorare le condizioni di lavoro 
con delle "misure legislative ed amministrative"…dissimula in 
realtà, sotto la sua apparenza "spaventosamente" profonda e 
rivoluzionaria, la tendenza tradizionale ad abbassare la politica 
socialdemocratica al livello della politica tradunionista!”…“la 
frase: "dare alla stessa lotta economica un carattere politico" 
non contiene null'altro che la lotta per le riforme economiche”. 
(Che fare?)  
 

Lenin evidenzia dunque come la stessa lotta economico-
sindacale tenda ad una lotta politica riformista di tipo 
tradunionista104.  
 

Di seguito Lenin evidenzia proprio che a volte la lotta 
economico-sindacale e l’opposizione alle politiche antioperaie 
dei governi borghesi viene portata avanti da settori della stessa 
borghesia con lo scopo di attaccare la diffusione dell’ideologia e 
dell’organizzazione marxista rivoluzionaria tra i lavoratori.  
 

Lenin afferma dunque: “sono stati sempre e dappertutto i fautori 
dichiarati della borghesia a predicare le organizzazioni 
economiche e professionali senza lotta politica 
[rivoluzionaria]” (Lenin, A proposito della "profession de foi", 
1899) 
 

 
104 Nei paesi imperialisti la lotta economica “spontanea” e la politica di 
opposizione ai governi sono quindi sempre promosse direttamente o 
indirettamente da specifiche forze ed associazioni sindacali e politiche. Oggi, 
per es., si tratta di forze reazionarie o riformiste ed opportuniste. A volte, 
come nel caso dei sindacati confederali FIOM/CGIL-CISL-UIL in Italia, tali 
forze sono anche strettamente legate alla borghesia e ai vari apparati statali. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

322 

“…nella teoria dell'"iniziativa sociale" degli operai nella teoria 
del "mutuo soccorso sociale" e delle unioni corporative 
[sindacati operai] che si limitano, "per il momento", alla 
giornata lavorativa di dieci ore, nella teoria della "lotta sociale" 
contro l'autocrazia…in questa teoria non c'è assolutamente 
nulla di socialista …In qualsiasi paese si potranno trovare degli 
operai che lottino per migliorare la propria situazione, pur non 
sapendo nulla di socialismo o assumendo addirittura un 
atteggiamento ostile nei suoi confronti” [sottolineatura a c.d.r.]. 
(Una tendenza retrograda della socialdemocrazia russa, 1899)  
 

 “Spesso la lotta economica assume spontaneamente un 
carattere politico, cioè senza l'intervento di quel «bacillo 
rivoluzionario che è rappresentato dagli intellettuali», senza 
l'intervento dei socialdemocratici coscienti. Così la lotta 
economica degli operai inglesi assunse un carattere politico 
senza nessuna partecipazione dei socialisti. Il compito dei 
socialdemocratici … consiste nel trasformare la politica 
tradunionista in lotta politica socialdemocratica”. (Che fare?) 
 

“La lotta economica degli operai è spessissimo, come abbiamo 
visto, legata (ma non indissolubilmente) alla politica borghese, 
clericale, ecc.” (Che fare?) 
 

Lenin evidenzia ancora come la lotta economica e la lotta 
politica riformista tendano spontaneamente, in quanto tali, cioè 
nel momento in cui non sono oggetto di un adeguato processo di 
trasformazione-deviazione, a diventare una base d’appoggio per 
le forze politiche reazionarie o pseudo-rivoluzionarie, con il 
risultato che, in un modo o nell’altro, vanno quindi a 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

323 

contrapporsi alla politica rivoluzionaria e all’ideologia del 
socialismo scientifico. 
 

In sintesi Lenin afferma: “…ogni discorso sulla 
"sopravvalutazione della funzione dell'ideologia" o sulla 
funzione dell'elemento cosciente in confronto a quella 
dell'elemento spontaneo, ecc. continua ad esercitare la più 
dannosa influenza pratica sul nostro partito”. (Un colloquio con 
i sostenitori dell’economicismo, 1901) 
 

Consideriamo come i marxisti economicisti si contrapponevano 
a Lenin e ai marxisti rivoluzionari: [i marxisti economicisti 
dicevano] “l'Iskra [allora organo della tendenza marxista 
rivoluzionaria; n.d.r.] è pronta a bollare ogni disaccordo con 
essa considerandolo non solo come una rinuncia ai principi 
socialdemocratici [con tale termine alla fine dell’Ottocento si 
faceva riferimento al marxismo; n.d.r]., ma perfino come un 
passaggio nel campo nemico. Questa sua eccessiva tendenza 
alla polemica deriva innanzi tutto dalla sua sopravvalutazione 
della funzione dell'ideologia (programma, teoria... nel 
movimento ed è in parte un'eco della lotta intestina divampata 
in Occidente tra gli emigrati russi, … creando una deprecabile 
scissione tra i compagni che lavorano in Russia…”. (Lenin, Un 
colloquio con i sostenitori dell'economismo, pubblicato per la 
prima volta sull’ Iskra, n. 12, dicembre 1901). I marxisti 
economicisti dunque accusavano Lenin ed i marxisti 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

324 

rivoluzionari di essere dogmatici e di voler lavorare alla 
frantumazione del movimento marxista105.  
 

Lenin afferma: “Dal fatto che gli interessi economici esercitano 
una funzione decisiva non consegue affatto che la lotta 
economica (professionale) sia di sommo interesse, perché gli 
interessi essenziali, « decisivi» delle classi possono essere 
soddisfatti solamente con trasformazioni politiche radicali, e 
particolarmente, l'interesse economico fondamentale del 
proletariato può essere soddisfatto solamente con una 
rivoluzione politica che sostituisca alla dittatura della borghesia 
la dittatura del proletariato” [sottolineatura a c.d.r.] (Che fare) 
 

Lenin quindi non ritiene affatto che il principale compito dei 
marxisti sia quello di alimentare il movimento delle lotte 
economiche spontanee per radicalizzarlo in senso socialista, 
come invece sosteneva una parte dei marxisti economicisti. 
Viceversa afferma che lo stesso movimento va deviato dal suo 
corso spontaneo assoggettato all’opportunismo e all’influenza 
dei revisionisti. Il problema posto da Lenin è dunque quello di 

 
105 Si può vedere da questa citazione come siano in sintonia le critiche dei 
marxisti revisionisti di allora a Lenin, con le critiche che vari gruppi 
dell’estrema sinistra [FGC, Piattaforma Comunista, CARC-nPCI, Proletari 
Comunisti-PCm] avanzano oggi nei confronti dei maoisti italiani ed 
internazionali, accusandoli di dogmatismo, di voler parlare a vuoto in quanto 
“privi del sostegno delle masse” e di diffondere “disgregazione tra i 
comunisti”.   
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

325 

un’iniziativa mirante allo sviluppo della coscienza di classe del 
proletariato, in accordo con gli obiettivi politici rivoluzionari del 
programma minimo e di quello massimo.  

 

Si vedano ancora le seguenti illuminanti affermazione di Lenin:  
 

“qualsiasi sottomissione alla spontaneità del movimento di 
massa, qualsiasi abbassamento della politica socialdemocratica 
al livello della politica tradunionista equivale a preparare il 
terreno per la trasformazione del movimento operaio in 
strumento della democrazia borghese. Di per sé, il movimento 
operaio spontaneo non può che generare (e genera 
immancabilmente) il tradunionismo, e la politica tradunionista 
della classe operaia è precisamente la politica borghese della 
classe operaia”. (Che fare?) 
 

La tendenza economicista viene inevitabilmente sviluppata e 
rafforzata dall’imperialismo. Nei paesi imperialisti la forma 
della “spontaneità” si fonde sempre meccanicamente con la 
politica borghese, diventando così un ostacolo allo sviluppo 
della coscienza di classe e alla formazione e all’iniziativa di un 
partito effettivamente comunista106.  

 
106 In Italia nei gruppi opportunisti dell’estrema sinistra (Rete dei Comunisti, 
FGC, PCR, SI Cobas, CARC-nPCI, Proletari Comunisti-PCm, ecc.) domina 
il dogma secondo cui la lotta politica è prima di tutto lotta sul versante sociale, 
su quello rivendicativo e su quello dell’opposizione alle leggi e alle misure 
reazionarie decise dai governi di volta in volta in carica e viene anche 
rumorosamente spacciata come lotta diretta al rovesciamento di tali governi. 
Questa “lotta”, condita con chiacchiere e slogan ultra-rivoluzionari ed 
eventualmente un po' caricata e radicalizzata a fini mediatici nelle forme, 
viene quindi oggi contrabbandata come lotta politica rivoluzionaria. Si 
continua così nelle forme attuali quello stesso massimalismo che, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

326 

 

Lenin contro concezioni di questo tipo invece afferma: “La 
politica tradunionista della classe operaia è precisamente la 
politica borghese della classe operaia. E la formulazione da 
parte di questa "avanguardia" del suo compito è precisamente 
la formulazione della politica tradunionista”. (Che fare?).  
 

Ed ancora: “Leggete l'opera di due scienziati seri (e «seri» 
anche come opportunisti) come i coniugi Webb e vedrete che già 
da molto tempo le associazioni operaie inglesi hanno compreso 
e adempiono il compito di «dare alla lotta economica stessa un 
carattere politico», già da molto tempo lottano per la libertà di 
sciopero, per la eliminazione di ogni ostacolo giuridico al 
movimento cooperativo e rivendicativo, per la promulgazione di 
leggi sulla protezione della donna e del fanciullo, per il 
miglioramento delle condizioni di lavoro mediante una 
legislazione sanitaria e di fabbrica, ecc”. (Che fare?)  
 

“La Rabociaia Mysl107 non nega completamente la lotta 
politica: …parla di lotta contro il governo… Quanto al 
Raboceie Dielo, esso espone una variante a questa tesi, 

 
storicamente, ha svolto un’influenza opportunista rilevante non solo nel PSI 
prima della formazione del PCd’I del gennaio 1921, ma anche 
successivamente nello stesso PCI. Il massimalismo rappresentava la 
teorizzazione della lotta per la difesa degli interessi immediati dei lavoratori 
sul terreno sindacale e politico, accompagnata con la propaganda della 
prospettiva della rivoluzione proletaria e del socialismo. Il massimalismo era 
caratterizzato, proprio come l’economicismo al tempo di Lenin, dall’assenza 
della questione della “politica rivoluzionaria”.  
 
107La Rabociaia Mysl e il Raboceie Dielo erano giornali della tendenza dei 
“marxisti economicisti”. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

327 

affermando nel suo programma che "in Russia più che in 
qualsiasi altro paese la lotta economica è inseparabile dalla 
lotta politica". Queste tesi della Rabociaia Mysl e del Raboceie 
Dielo sono assolutamente sbagliate se per politica s'intende la 
politica socialdemocratica”. (Che fare?) 
 

[dobbiamo] “ringraziare in modo particolare Martynov per 
questa nuova ed eccellente formula: «La lotta economica degli 
operai contro i padroni e contro il governo».… è qui espressa, 
in una breve e luminosa proposizione, tutta la sostanza 
dell'economicismo… La lotta economica contro il governo è 
precisamente la politica rivendicativa, la quale è ancora molto, 
ma molto lontana dalla politica socialdemocratica [marxista; 
n.d.r.]”. (Che fare?, sottolineatura a c.d.r.)  
 

Queste citazioni sono di particolare importanza per rilevare 
come l’eclettismo, che mescola marxismo-leninismo ed 
economicismo, caratterizzi oggi nel nostro paese anche la 
formazione di forze e coordinamenti costituenti che si 
dichiarano per la costruzione o ricostruzione del partito 
comunista. Gran parte di queste forze affermano che per poter 
sviluppare la lotta politica rivoluzionaria è necessario prima 
sviluppare la lotta economica e l’organizzazione sindacale.  
Sostengono inoltre che la “costruzione del partito” e quella delle 
“organizzazioni sindacali di classe” o di presunti “fronti 
anticapitalistici” sono processi necessariamente legati tra loro, 
proprio come gli economicisti sostenevano ai tempi di Lenin che 
“la lotta economica è inseparabile dalla lotta politica". Una 
specifica variante di queste posizioni è quella secondo cui il 
partito nasce nelle lotte. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

328 

 

Consideriamo adesso la seguente citazione: “Le tesi del 
Raboceie Dielo sono giuste se per politica si intende la politica 
tradunionista, vale a dire l'aspirazione di tutti gli operai a 
ottenere dallo Stato misure atte a rimediare ai mali che 
comporta la loro condizione, ma non ancora a sopprimere 
questa condizione, cioè a distruggere la sottomissione del lavoro 
al capitale”. (Che fare?)  
 

Qui Lenin affronta la questione della differenza tra la lotta 
politica riformista in campo economico e la lotta politica 
rivoluzionaria, evidenziando come la prima sia in ultima analisi 
un compito dell’organizzazione sindacale e delle organizzazioni 
sociali che operano per la difesa delle condizioni dei lavoratori, 
mentre la seconda è un compito del partito politico108.  
 

Vediamo come Lenin sottolinei la differenza tra “la lotta politica 
per le riforme” e la “politica socialdemocratica [marxista; 
n.d.r.]”: “Vi è politica e politica. Vediamo dunque che la 
Rabociaia Mysl è, di fronte alla politica, non tanto in una 
posizione di negazione quanto in una posizione di sottomissione 
alla sua spontaneità e alla sua incoscienza ….la Rabociaia Mysl 
rifiuta assolutamente di elaborare essa stessa una politica 
socialdemocratica [marxista: n.d.r.] specifica, che risponda ai 
compiti generali del socialismo e all’attuale situazione russa 
[sottolineatura a c.d.r.] (Che fare?)  
 

 
108 Anche in questo caso non troviamo una sostanziale differenza con la 
situazione odierna, dove sono i gruppi e le organizzazioni politiche che si 
assumono spesso direttamente anche i compiti e gli obiettivi programmatici 
che rientrano tipicamente nella “politica riformista”. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

329 

Lenin afferma ancora: “La richiesta di «imprimere alla lotta 
economica stessa un carattere politico» esprime nel modo più 
evidente la sottomissione alla spontaneità nel campo dell'azione 
politica”. (Che fare?). Lenin mira quindi a distinguere i compiti 
della lotta economica e della lotta politica contro i governi da 
quelli della lotta politica per il programma politico 
rivoluzionario conseguentemente democratico e socialista. 
 

Lenin non lascia mai spazio a concezioni economiciste ed 
eclettiche che si ripropongono la “radicalizzazione” della lotta 
economica e sociale e che mirano a imprimere alla lotta 
economica un presunto carattere rivoluzionario. Lotta 
economica e “lotta politica socialdemocratica [marxista]” 
nascono per Lenin da basi e presupposti del tutto diversi109.  

 
109 Si veda quanto esposto nel primo saggio prodotto da Nuova Egemonia: 
“Il marxismo afferma in sintesi che in funzione del programma massimo va 
sviluppato un duplice livello di iniziativa, di organizzazione e di lotta, che 
metaforicamente può essere anche caratterizzato come una doppia 
prospettiva, un doppio binario…solo dall’adeguata combinazione e 
convergenza di due diverse prospettive, accompagnate dal piano della lotta 
teorico-ideologica e dalla propaganda per il programma massimo può 
prendere il via un processo di tipo rivoluzionario. Dal punto di vista teorico 
questa doppia prospettiva trova le sue ragioni in due principi e livelli 
fondamentalmente diversi. Il primo è relativo a quello della lotta economico-
sindacale, sociale, democratica, politica, legislativa per la difesa e la 
rappresentazione degli interessi immediati delle masse nello scontro con i 
padroni, con i governi e con la repressione… Il secondo risulta invece 
relativo alla necessità della lotta politica per obiettivi politici rivoluzionari 
attuali. Questo secondo principio indica la necessità di determinare, sulla 
base dell’iniziativa e della direzione del partito proletario, un movimento 
cosciente e militante (fronte popolare-rivoluzionario) a egemonia 
proletaria” (La pandemia, la crisi generale del capitalismo e la questione 
della democrazia popolare, giugno 2020, Nuova Egemonia). 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

330 

Vediamo ancora le posizioni di Lenin contro gli economicisti: 
“gli economisti deviano costantemente dalla socialdemocrazia 
[dal marxismo; n.d.r.] verso il tradunionismo, sia nei compiti 
organizzativi che nei compiti politici. La lotta politica della 
socialdemocrazia [del partito marxista rivoluzionario; n.d.r.] è 
molto più vasta e molto più complessa della lotta economica 
degli operai contro i padroni e contro il governo. Parimenti (e 
per questa ragione) l'organizzazione di un partito 
socialdemocratico [marxista: n.d.r.] rivoluzionario deve 
necessariamente essere distinta dall'organizzazione degli operai 
per la lotta economica. (Che fare?)” 
 

Di seguito Lenin evidenzia come i marxisti economicisti 
confondano le associazioni e le organizzazioni legali di massa di 
carattere economico-sociale, culturale, educativo, di 
opposizione al governo, ecc. con il partito marxista clandestino: 
“…In primo luogo, R. M. [esponente del marxismo 
economicista; n.d.r.] confonde l'opposizione legale con la lotta 
contro l'autocrazia, con la lotta per l'abbattimento 
dell'autocrazia. Questa sua confusione, imperdonabile per un 
socialista, deriva dall'espressione "lotta contro l'autocrazia", 
che egli adopera senza spiegarla: questa espressione può 
significare (con riserva) anche lotta contro l'autocrazia, ma può 
significare altresì lotta contro singoli provvedimenti 
dell'autocrazia sul terreno dello stesso regime autocratico 
[sottolineatura a c.d.r.] In secondo luogo, R. M., considerando 

 
 

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

331 

l'opposizione legale come lotta sociale contro l'autocrazia e 
dicendo che i nostri operai devono condurre "questa lotta 
sociale", giunge a sostenere che i nostri operai devono condurre 
non una lotta rivoluzionaria contro l'autocrazia, ma devono 
opporsi all'autocrazia legalmente [sottolineatura a c.d.r.]”. 
(Lenin, Una tendenza retrograda nella socialdemocrazia 
russa”, 1899) 
 

Lenin aggiunge: “…i primi socialdemocratici [marxisti: n.d.r.] 
di questo periodo… assegnavano alla socialdemocrazia russa i 
più grandi compiti storici in generale, e in particolare il 
rovesciamento dell'autocrazia…compiti storici della classe 
operaia in Russia, e il primo di essi era la conquista della libertà 
politica”.  
 

Quindi subito commenta contro i marxisti economicisti: 
“Basterà rammentare che il Raboceie Dielo ha ritenuto 
impossibile assegnare al movimento operaio di massa come 
primo compito il rovesciamento dell'autocrazia e (in nome del 
movimento di massa) ha degradato questo compito a quello 
della lotta per le rivendicazioni politiche immediate.” 
[sottolineatura a c.d.r.] (Che fare?) 
 

Lenin continua: “…quando il Raboceie Dielo volle far scaturire 
dalla lotta ‘economica’ (professionale) i compiti politici del 
partito rivoluzionario del proletariato, restrinse e menomò 
senza scusanti la concezione socialdemocratica [marxista; 
n.d.r.], degradò i compiti della multiforme lotta politica del 
proletariato”. (Lenin, Ottime manifestazioni di proletari e 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

332 

pessimi ragionamenti di certi intellettuali, Opere complete, vol. 
8, Pag. 23; sottolineatura a c.d.r.). 
 
In cosa consisteva la sostanza delle posizioni dei “marxisti” 
economicisti sulla questione della lotta politica? Nella 
confusione tra le rivendicazioni economiche e politiche 
immediate (la lotta per le riforme economiche, sociali e 
democratiche, la lotta contro determinati provvedimenti o 
determinate leggi reazionarie ed antipopolari ecc.) e la lotta 
politica rivoluzionaria per l’abbattimento dello zarismo in stretta 
connessione con la questione della lotta per il socialismo.  
 

Questa confusione si basava sull’identificazione tra la questione 
della lotta contro lo Stato e quella della lotta contro i partiti di 
potere e contro i governi. In tal modo i rivoluzionari 
economicisti stravolgevano ed abbassavano la lotta democratica 
rivoluzionaria strettamente legata alla lotta per il socialismo, al 
livello della lotta immediata per i miglioramenti sociali, i diritti 
dei lavoratori e le libertà democratiche.  
 

In sintesi possiamo vedere come la sostanza delle concezioni 
movimentiste egemoni oggi in Italia nell’estrema sinistra risieda 
ancora oggi nell’economicismo, in quanto negazione del 
carattere principale e prioritario della lotta politica per il 
programma minimo rivoluzionario. Lotta politica che quindi non 
può che rappresentare quella mediazione essenziale e decisiva 
per poter andare a interpretare teoricamente e praticamente in 
modo vivo e concreto il problema della rivoluzione 
democratico-popolare antifascista sulla via del socialismo.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

333 

à
Un’attenzione specifica è richiesta dalla questione della 
relazione, posta da Lenin, tra la tendenza economicista e il 
terrorismo rivoluzionario propugnato dalle organizzazioni del 
socialismo populista. Lenin afferma: “In generale, tra gli 
economisti e i terroristi esiste un legame non accidentale, ma 
necessario, intrinseco, del quale dovremo ancora occuparci 
parlando della educazione dell’attività rivoluzionaria. Gli 
economisti e i terroristi della nostra epoca hanno una radice 
comune: la sottomissione alla spontaneità di cui abbiamo 
parlato nel capitolo precedente come di un fenomeno generale e 
di cui esamineremo ora l’influenza sull’azione e sulla lotta 
politica. A prima vista, la nostra affermazione può sembrare 
paradossale, tanto grande sembra la differenza tra coloro che 
antepongono a tutto la "grigia lotta quotidiana" e coloro che 
propugnano la lotta che esige la massima abnegazione: la lotta 
di individui isolati. Ma non si tratta per niente di un paradosso”. 
(Che fare?, sottolineatura a c.d.r.) 
 

Pur essendo apparentemente così distanti tra loro e pur 
distinguendosi effettivamente per la loro specificità, entrambe 
queste tendenze secondo Lenin hanno in comune la 
sottomissione alla spontaneità ossia, nel linguaggio politico 
attuale, al movimentismo, allo spontaneismo, all’economicismo.  
 

Lenin infatti afferma: “L’attività politica ha una propria logica, 
indipendente dalla coscienza di coloro che, con le migliori 
intenzioni del mondo, fanno appello al terrorismo oppure 
domandano che si dia alla stessa lotta economica un carattere 
politico. L’inferno è lastricato di buone intenzioni, e in questo 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

334 

caso le buone intenzioni non salvano ancora dal lasciarsi 
attrarre dalla "linea del minimo sforzo", dalla linea del 
programma puramente borghese del "Credo". Infatti, non è 
casuale neppure la circostanza che molti liberali russi - liberali 
schietti e liberali mascherati da marxisti - simpatizzano con 
tutta l’anima col terrorismo e si sforzano oggi di appoggiare lo 
sviluppo delle tendenze terroristiche”. (Che fare?)  
 

In questo senso la critica di Lenin al terrorismo populista, che 
nei primi anni del Novecento veniva ancora praticato dal partito 
dei socialisti-rivoluzionari, è incentrata sul carattere in ultima 
analisi inevitabilmente passivo di quel tipo d’iniziativa. Un 
carattere che si traduceva di fatto, in quegli anni, in una sorta di 
codismo nei confronti del liberalismo russo. Questo proprio in 
quanto finiva per colludere con l’economicismo sulla base della 
condivisione della medesima idea di fondo: l’idea che la 
spontaneità operaia avrebbe tendenzialmente provveduto 
meccanicamente a determinare le condizioni generali per una 
lotta economica e politica antagonistica al sistema zarista. Si 
sarebbe quindi semplicemente trattato di supportare tale 
movimento sul piano organizzativo e con un’adeguata azione 
“offensiva”.  In questo modo dunque, non si poneva al centro la 
questione della costruzione di un effettivo partito marxista e non 
veniva quindi condotta nessuna reale lotta per un’egemonia 
alternativa a quella reazionaria, revisionista e opportunista 
borghese e piccolo-borghese110.  

 
110 Possiamo così rilevare come tali considerazioni di Lenin risultino di una 
certa rilevanza anche rispetto al problema del bilancio critico del ruolo delle 
deviazioni militariste emerse nel contesto storico italiano della seconda metà 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

335 

 
 

 

Considerando quindi nel loro insieme lotta economica e politica 
sul piano sindacale e lotta sociale e politica sul piano del 
rapporto con gli interessi immediati delle masse popolari, 
abbiamo un quadro complessivo di quello che può essere un 
programma per la difesa degli interessi immediati delle masse 
popolari.  

Ai tempi di Lenin il programma del partito era distinto in tre 
parti, quello per la difesa degli interessi immediati delle masse, 
quello minimo e quello massimo. Il programma di lotta era 
sostanzialmente identificabile con un programma sindacale, per 
le riforme sociali e per i diritti democratici, incentrato sulla lotta 
di resistenza per la difesa degli interessi economici e politici 
immediati della classe operaia e delle masse popolari. Lenin 
afferma a questo proposito: “Dobbiamo sostenere ogni minimo 
miglioramento della situazione economica e politica delle 

 
degli anni Settanta. Tali considerazioni inerenti ai principi universali del 
marxismo ossia oggi del marxismo-leninismo-maoismo, consentono di 
evidenziare come il movimentismo, lo spontaneismo e l’economicismo 
risultassero la base comune tra Brigate Rosse ed Autonomia Operaia. Queste 
tendenze rivoluzionarie hanno quindi operato senza un’effettiva 
indipendenza politica ed ideologica dalla cosiddetta “sinistra borghese”.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

336 

masse”. (Lenin, Posizioni di principio sul problema della 
guerra, Opere complete V.23, p.156) 

Il programma minimo era caratterizzato dagli obiettivi della lotta 
politica rivoluzionaria per la democrazia (e, dopo la rivoluzione 
del 1905, dall’obiettivo del governo rivoluzionario operaio e 
contadino). Il programma massimo era finalizzato alla dittatura 
del proletariato e al socialismo. 

 

Vediamo quindi come Lenin consideri la questione dei compiti 
della lotta politica rivoluzionaria: “Nella loro attività pratica i 
socialdemocratici [marxisti; n.d.r.] si propongono, com'è noto, 
di dirigere la lotta di classe del proletariato e di organizzarla 
nelle sue due manifestazioni: quella socialista … e quella 
democratica … i socialdemocratici [marxisti; n.d.r.]  russi … 
hanno sempre sottolineato il duplice aspetto e contenuto della 
lotta di classe del proletariato, hanno sempre insistito sul 
legame indissolubile che esiste tra i loro compiti socialisti e 
quelli democratici”. (Lenin, I compiti dei socialdemocratici 
russi, 1897) 
 

Guardando all’oggi, risulta evidente come si tenda, viceversa, a 
concepire in modo riduttivo il concetto di “lotta politica”. Infatti 
si confonde il programma di lotta, ossia la lotta politica per la 
difesa degli interessi immediati, con la “lotta politica 
anticapitalistica”. Oppure si identifica la questione della “lotta 
politica rivoluzionaria” direttamente con quella della “lotta per 
il socialismo”. In ambedue i casi si nega quindi la necessità della 
“lotta rivoluzionaria per la democrazia”.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

337 

Lenin afferma: “La socialdemocrazia [il partito marxista; n.d.r.] 
senza lotta politica è come un fiume senz'acqua, è una 
contraddizione stridente, è un ritorno o al socialismo utopistico 
dei nostri trisavoli che disdegnavano la "politica" o 
all'anarchismo o al trade-unionismo”. (Lenin, A proposito della 
"profession de foi", 1899).  
 

Lenin in questo testo fa ovviamente riferimento alla “lotta 
politica rivoluzionaria”. I seguenti brani sono tratti da Storia del 
Partito Comunista (bolscevico) dell’U.R.S.S., redatto sotto la 
supervisione di Stalin, e chiariscono bene in cosa consisteva il 
concetto di “lotta politica” nella polemica contro gli 
economicisti:  
 

“La lotta economica degli operai contro i padroni e il governo 
era una lotta trade-unionista per migliorare le condizioni di 
vendita della forza-lavoro ai capitalisti. Gli operai però 
volevano lottare, non soltanto per migliorare le condizioni di 
vendita della propria forza-lavoro, ma anche per distruggere lo 
stesso sistema capitalistico che li obbligava a vendere la propria 
forza-lavoro e a sottomettersi allo sfruttamento dei capitalisti”  
 

 [secondo gli economicisti] “i socialdemocratici avrebbero 
dovuto porsi come compito immediato e principale, non già la 
lotta politica contro lo zarismo, né il suo rovesciamento, ma 
l’organizzazione della «lotta economica degli operai contro i 
padroni e contro il governo» [sottolineatura a c.d.r.]”.  
 

La prima di queste citazioni fa riferimento alla lotta politica per 
il socialismo, la seconda al carattere contemporaneamente 
prioritario e immediato della lotta democratico-rivoluzionaria 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

338 

per l’abbattimento dello zarismo (e per l’instaurazione di un 
governo democratico-rivoluzionario operaio e contadino).  
 

Lenin afferma ancora a proposito della lotta politica e dei relativi 
compiti: “Insieme alla propaganda del socialismo scientifico, i 
socialdemocratici russi si assumono il compito di diffondere tra 
le masse operaie le idee democratiche, di dare un giusto 
concetto dell'assolutismo, in tutte le sue manifestazioni, del suo 
contenuto di classe, della necessità di abbatterlo…”. (Lenin, A 
proposito della "profession de foi, 1899) 
 

“La conferenza [dei marxisti rivoluzionari, n.d.r.] respinge 
decisamente ogni tentativo di introdurre l’opportunismo nel 
movimento rivoluzionario di classe del proletariato, tentativo 
che si è espresso nella cosiddetta «critica del marxismo», nel 
bernsteinismo e nell’economismo…La conferenza si dichiara 
solidale con il Manifesto del Partito operaio socialdemocratico 
russo, e riafferma che il compito politico immediato del partito 
è l’abbattimento dell’autocrazia. La conferenza dichiara che la 
socialdemocrazia [il partito marxista, n.d.r.] pone alla base 
della sua attività, diretta ad attuare questo compito immediato e 
il suo scopo finale, l’agitazione politica multiforme fra tutto il 
popolo, l’agitazione che chiama il proletariato alla lotta contro 
tutte le manifestazioni dell’oppressione economica, politica, 
nazionale e sociale, quale che sia la parte della popolazione su 
cui pesa quest’oppressione… La conferenza consiglia a tutti i 
comitati e ai gruppi del partito di rivolgere la loro attenzione 
alla necessità di prendere misure per preparare l’insurrezione 
armata di tutto il popolo contro l’autocrazia zarista” 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

339 

[sottolineatura a c.d.r.]. (Rapporto della redazione dell’«Iskra» 
alla conferenza dei comitati del POSDR, marzo 1902). 
 

“…I rappresentanti più arretrati del proletariato spesso non 
sanno che la lotta per l'abbattimento dell'autocrazia può essere 
condotta solo da un partito rivoluzionario. Nemmeno R. M. lo 
sa. Ma gli operai russi d'avanguardia lo sanno. I rappresentanti 
più arretrati del proletariato spesso non sanno che il movimento 
operaio russo non si limita alla lotta mediante gli scioperi, alle 
società di mutuo soccorso e ai circoli operai, che il movimento 
operaio russo aspira da tempo ad organizzarsi in partito 
rivoluzionario ed ha dimostrato coi fatti quest'aspirazione. 
…l'abbattimento dell'autocrazia dev'essere il primo compito 
della classe operaia russa”. 
 

In sintesi oggi in Italia il programma deve articolarsi su tre 
livelli: 1) il programma di difesa degli interessi economici e 
politici immediati della classe operaia e delle masse popolari, 
questo programma deve comprendere una serie di rivendicazioni 
sindacali, sociali e politiche (difesa dei diritti sindacali e 
democratici, opposizione a leggi e misure liberticide, lotta 
contro misure antipopolari e guerrafondaie, ecc.); 2) il 
programma minimo ruotante intorno al compito immediato e 
centrale della lotta politica oggi consistente nella preparazione 
della rivoluzione democratico-popolare antifascista per un 
Nuovo Stato di Democrazia Popolare; 3) il programma massimo 
della conduzione della rivoluzione ininterrotta sino al socialismo 
ed al comunismo.  
 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

340 

 

Lenin espone nei seguenti termini in cosa consistano 
l’agitazione e la propaganda ed in cosa consista la loro 
differenza:  
“se il propagandista tratta, per esempio, della disoccupazione, 
deve spiegare la natura capitalistica delle crisi, dimostrare 
perché esse sono inevitabili nella società moderna, provare la 
necessità della trasformazione di questa società nella società 
socialista, ecc. Egli deve dare, in una parola, «molte idee», un 
così grande numero di idee che, nel loro insieme, potranno 
essere assimilate solo da un numero relativamente piccolo di 
persone. L'agitatore, all'opposto, trattando la stessa questione, 
prende l'esempio più noto, quello che più colpisce i suoi 
ascoltatori — per esempio una famiglia di disoccupati morta di 
fame, l'aumento della mendicità, ecc. — e, approfittando di 
questo fatto già noto, si sforza di dare alle «masse» una sola 
idea: quella dell'assurdo contrasto fra l'aumento della ricchezza 
e l'aumento della miseria, si sforza di suscitare il malcontento, 
l'indignazione delle masse contro questa stridente ingiustizia e 
lascia al propagandista il compito di dare una completa 
spiegazione di questo contrasto. Ecco perché il propagandista 
agisce soprattutto con gli scritti e l'agitatore coi discorsi. 
…Kautsky e Lafargue, per esempio, sono dei propagandisti. 
Bebel e Guesde degli agitatori…Secondo la «terminologia di 
Martynov» [ossia secondo gli economicisti, nota nostra], 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

341 

Kautsky e Bebel sarebbero entrambi dei propagandisti” (Lenin, 
Che fare?, sottolineatura a c.d.r.). 

Lenin, per procedere alla definizione dei concetti di 
“propaganda” e di “agitazione”, parla della “disoccupazione” 
negli stessi termini in cui potrebbe parlare della “crisi 
economica”, della “natura oppressiva e dispotica dell’autocrazia 
russa”, dei “grandi proprietari fondiari legati allo zar” o dello 
“sviluppo delle contraddizioni rivoluzionarie nella fase 
immediatamente precedente alla rivoluzione del 1905”, ecc. In 
altri termini, tutte le questioni rilevanti della realtà economico-
politica e spesso, nonostante le apparenze, quelle della “vita 
culturale” possono venire trattate partendo da due approcci 
funzionalmente diversi, che devono convergere nello sviluppo 
della coscienza di classe, dell’organizzazione e dell’attività 
rivoluzionaria delle masse.  
 

Lenin dice che il propagandista opera soprattutto con i testi e le 
riviste e che invece l’agitatore opera soprattutto con i “discorsi”. 
Ovviamente quest’affermazione va adeguatamente 
contestualizzata, considerando il livello di scolarizzazione 
medio ai tempi di Lenin differente rispetto a quello odierno. 
Oggi tale affermazione non può essere considerata 
universalmente valida perché è ovvio che gran parte del lavoro 
di agitazione assume anche una “forma scritta”. Lenin aggiunge 
subito dopo un ulteriore decisivo elemento per un adeguato 
inquadramento della questione. Distingue Kautsky, definendolo 
“propagandista”, da “Bebel” e da “Guesde”, che definisce 
“agitatori”. Questa distinzione ci permette di inquadrare in modo 
migliore e più sostanziale cosa sia la “propaganda” e cosa sia 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

342 

“l’agitazione”. Consideriamo, per esempio, Kautsky che, negli 
anni in cui Lenin scriveva il Che fare?, era unanimemente 
considerato un eminente teorico del marxismo rivoluzionario. In 
tal caso diventa subito evidente che il concetto di 
“propagandista” e quello di “teorico” tendano molto ad 
avvicinarsi e spesso a sovrapporsi e identificarsi. A tale 
proposito possiamo semmai introdurre, in accordo con alcuni 
passaggi di Lenin, solo una sottile distinzione: il propagandista, 
in funzione dei compiti politici (del momento) di una 
determinata fase, parte dalla teoria per aprire la strada 
all’agitazione politica e all’attività operativa. Consideriamo 
invece Bebel (August Bebel, 1840-1913) e Guesde (Jules 
Guesde, 1845-1922), eminenti uomini politici rappresentanti, 
sempre in quegli anni, della tendenza del socialismo 
rivoluzionario. Sia Bebel che Guesde svolsero un ruolo di primo 
piano nella costruzione, il primo in Germania e il secondo in 
Francia, dei primi partiti socialisti a indirizzo marxista. Entrambi 
risultarono eletti negli istituti rappresentativi borghesi dei 
rispettivi paesi, entrambi si caratterizzavano per l’intensa attività 
politica e anche sul piano della produzione di giornali, libri e 
opuscoli oltre che, ovviamente, su quello della stesura dei testi e 
delle relazioni per l’attività parlamentare, per quella interna al 
partito e per gli innumerevoli meeting, comizi, ecc. Eppure 
Lenin non si ferma alla superficie, all’apparenza secondo cui 
Kautsky e Bebel sarebbero risultati entrambi dei 
“propagandisti”, ma va oltre. Considera cioè il contenuto 
dell’attività svolta da entrambi e individua in tale contenuto la 
distinzione tra “propaganda” e “agitazione”.   Se il primo era un 
“teorico” e un “propagandista”, Bebel operava sul terreno 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

343 

immediato dell’attività politica quotidiana. Anche i suoi libri e i 
suoi opuscoli, i suoi discorsi al parlamento o durante i comizi, 
come d’altronde accadeva anche a Guesde, avevano un valore 
politico immediato. Nel complesso, avevano quindi 
un’importanza teorica assai relativa e, in effetti, da questo punto 
di vista non hanno lasciato tracce significative nell’elaborazione 
e nello sviluppo del marxismo. Lenin aggiunge inoltre che non 
necessariamente il propagandista e l’agitatore devono o possono 
avere le medesime qualità, attitudini, disposizioni intellettuali, 
caratteristiche personali, ecc. Non bisogna però nemmeno 
confondere il “propagandista” o l’“agitatore” con il dirigente 
politico rivoluzionario. Quest’ultimo è un propagandista, ma in 
più è anche un “ideologo” ossia, secondo la teoria marxista-
leninista-maoista, un intellettuale rivoluzionario che fonde in sé 
le qualità di un teorico e quelle di un dirigente politico capace di 
orientare il partito e il proletariato su un piano complessivo. Sul 
piano generale  Lenin tende quindi a congiungere attività teorica 
e propaganda (per esempio nel momento in cui nel 1902 
attribuisce a Kautsky un ruolo di “propagandista”), dall’altro, su 
un piano più specifico, tende ad introdurre una distinzione tra 
queste due funzioni, cosa che evidenzia come la propaganda sia 
lo svolgimento di un’attività teorica direttamente indirizzata alle 
finalità della politica, mentre l’attività teorica attiene a una 
funzione per così dire di livello strategico ancora superiore.  
Lenin evidenzia inoltre come non esista un’ulteriore sfera 
d’azione che presenti delle proprie caratteriste specifiche e 
distintive. Per Lenin gli appelli all’azione, all’iniziativa, alla 
mobilitazione e alla lotta sono l’anello conclusivo di un’unica 
catena che parte dalla teoria e dalla propaganda, procede poi con 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

344 

l’agitazione e termina con le indicazioni di lotta e con le attività 
pratico-organizzative necessarie per la loro effettiva 
realizzazione.  
 

Lenin considera tipica dell’economicismo sia la confusione tra 
propaganda e agitazione (ossia tra un Kautsky e un Bebel), sia 
quella tra agitazione e indicazioni di lotta. Comunemente, 
“propaganda”, “agitazione” e “attività pratico-operativa” 
vengono confuse tra loro. Questa confusione favorisce 
l’economicismo e il movimentismo e contemporaneamente è un 
segno della loro presenza e influenza111.  

La propaganda considera quindi una determinata questione di 
fondo nella sua connessione organica con tante altre questioni 
strettamente inerenti alla prima. Deve quindi affrontarla dal 
punto di vista teorico, darne un quadro ed una presentazione 
approfondita sul terreno del marxismo rivoluzionario (oggi del 
marxismo-leninismo-maoismo specificato). Come dice 

 
111 Un esempio di tale confusione, tratto dagli anni della formazione della 
Nuova Sinistra in Italia, è quello presentato dall’opinione di Raniero Panzieri 
che, da buon precursore dei funambolici falsificatori negriani, presenta un 
testo di taglio storico-agitatorio come La situazione della classe operaia in 
Inghilterra, scritto a Manchester tra il 1842 e il 1844 da un allora poco più 
che ventenne Friedrich Engels, come un importante contributo teorico 
apportato al marxismo dallo stesso Engels. Un esempio che approfondiremo 
meglio nei prossimi capitoli è quello invece dei convegni e delle conferenze 
sulla questione del partito organizzati da forze come il FGC, il FC, 
Prospettiva Unitaria, ecc.  dove, invece di individuare ed impostare i problemi 
su base teorica e di principio, si cerca di catalizzare l’attenzione, costruire il 
consenso e creare omogeneità proprio a partire dall’ “agitazione” (Sic!). 
 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

345 

sinteticamente Lenin, la propaganda darà simultaneamente tante 
“idee”, tanti concetti teorici relativi a diversi livelli di un 
determinato campo di fenomeni oggettivi preso in 
considerazione. Da questo punto di vista, per assimilare i lavori 
intellettuali che emergono dall’attività propagandistica occorre 
già un certo bagaglio culturale. Risulta quindi inevitabile che 
solo gli elementi ideologicamente più avanzati del proletariato, 
delle masse popolari e dei piccolo-intellettuali possano 
immediatamente impadronirsi dell’insieme dei contenuti di quei 
testi, documenti, articoli, ecc., che sono espressione dell’attività 
propagandistica. Occorrerà quindi anche accompagnare sempre 
la propaganda con la spiegazione, la formazione, lo studio e la 
discussione collettiva dei testi e delle pubblicazioni. Nel caso di 
elementi sociali e di classe più attivi e combattivi, che risultino 
meno portati e interessati per lo studio dei testi, degli articoli, 
ecc. di carattere teorico-scientifico, questi stessi elementi 
troveranno maggiori difficoltà a impadronirsi dei contenuti di 
tali lavori e, contemporaneamente, opporranno maggiori 
resistenze di carattere ideologico e culturale. La lotta contro 
queste resistenze dovrà quindi inevitabilmente accompagnarsi al 
sempre necessario impegno nell’attività di formazione e 
chiarificazione specificamente indirizzata a tali settori.  
 

Nelle fasi iniziali della formazione del partito, la propaganda 
rappresenta il compito principale e il terreno fondamentale sul 
quale può avvenire lo sviluppo della coscienza di classe per 
quanto riguarda gli elementi intellettualmente ed 
ideologicamente più avanzati della classe operaia, delle masse 
popolari e dei giovani. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

346 

L’agitazione secondo Lenin non consiste nella semplice 
esposizione di un fatto oppure di una serie di fatti dello stesso 
tipo abbastanza simili tra loro, ma nell’inquadrare112 il tutto 
rispetto a un’unica idea fondamentale. Ora il termine “idea” 
rimanda qui a un “concetto” ossia a una “concezione specifica”, 
a un “singolo punto centrale della teoria”.  
 

Lenin chiarisce ulteriormente la questione della natura e dei 
caratteri dell’attività dell’“agitazione”: “Ma —ci domanderanno 
e già ci domandano i partigiani troppo zelanti del «legame 
stretto ed organico con la lotta proletaria» — se noi dobbiamo 
incaricarci di organizzare denunce che interessino veramente 
tutto il popolo, come si manifesterà il carattere di classe del 
nostro movimento? Si manifesterà appunto nel fatto che 
l'organizzazione di tali denunce popolari sarà opera nostra, di 
noi socialdemocratici, nel fatto che l'esposizione di tutte le 
questioni sollevate nell'agitazione sarà fatta con uno spirito 
coerentemente socialdemocratico e senza nessuna concessione 

 
112 Nell’edizione inglese delle opere complete di Lenin presenti nel sito 
Marxist Internet Archive, in riferimento alla citazione di Lenin riportata in 
precedenza, si afferma: “The agitator, however, speaking on the same subject, 
will take as an illustration a fact that is most glaring and most widely known 
to his audience…”. Nell’edizione italiana invece, come già citato, si riporta: 
“L'agitatore, all'opposto, trattando la stessa questione, prende l'esempio più 
noto, quello che più colpisce i suoi ascoltatori”. Il termine inglese 
“illustration” (of a fact) rende molto meglio il concetto dell’ “inquadrare” 
rispetto all’edizione italiana del 1954 (che evita del tutto il termine 
“illustration” e usa direttamente il termine “esempio” come sinonimo di 
“fatto”). 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

347 

alle deformazioni, volute o no, del marxismo, nel fatto che 
questa multiforme agitazione politica sarà sviluppata da un 
partito che lega, in un tutto indissolubile, l'offensiva contro il 
governo in nome di tutto il popolo, l'educazione rivoluzionaria 
del proletariato, la salvaguardia della sua indipendenza 
politica, la direzione della lotta economica della classe operaia 
e l'utilizzazione degli urti spontanei con i suoi sfruttatori, urti 
che sollevano e attraggono continuamente nel nostro campo 
sempre nuovi strati proletari.” (Che fare?, sottolineatura a 
c.d.r.).  
 

Lenin chiarisce quindi come tutte le questioni sollevate durante 
l’agitazione devono venire impostate e trattate in modo coerente 
e conseguente con la teoria del marxismo rivoluzionario, al fine 
di salvaguardare e sviluppare l’indipendenza politica del 
proletariato e la sua egemonia su strati sempre nuovi delle masse 
sfruttate. 
 

Mentre il propagandista connette organicamente tra loro varie 
questioni di rilevanza teorica, che difficilmente possono venire 
assimilate immediatamente, l’agitatore connette organicamente 
un fatto determinato, un singolo fenomeno della vita economica, 
politica, sociale o culturale con un’unica questione teorica svolta 
in modo più o meno sintetico (ad esempio la teoria marxista 
dello Stato, la teoria delle cause politiche ed economiche della 
pandemia, la teoria marxista della crisi) e che, tendenzialmente, 
può venire assimilata in modo più diretto e immediato. Risulta 
quindi evidente in primo luogo, che uno stesso evento può essere 
affrontato sia dal punto di vista della propaganda che da quello 
dell’agitazione. In secondo luogo la stessa “agitazione” non può 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

348 

fare a meno di rimandare a una serie di categorie teoriche 
marxiste (per esempio sfruttamento, classe sociale, 
imperialismo, Stato reazionario, ecc.) che non è però tenuta a 
svolgere direttamente, in quanto si sofferma appunto su un’unica 
questione di fondo, un unico problema di rilevanza generale.  
 
 

Agitazione e propaganda non sono affatto nettamente separate 
tra loro e, viceversa, possono essere considerate solo come i due 
poli estremi tra i quali si possono dare varie gradazioni 
intermedie. Poli che però si reggono sullo stesso terreno della 
teoria del marxismo rivoluzionario.  
 

La propaganda affronta le varie questioni sul piano teorico (o più 
precisamente teorico-politico), trattando la relazione, sotto il 
punto di vista del contenuto, tra più temi, aspetti e problemi, 
mentre l’agitazione, partendo da un certo evento o fenomeno 
immediato, si ripropone di inquadrarlo in modo più 
approfondito, legandolo a una questione generale di fondo, 
quindi avvicinandosi, da questo punto di vista, a una spiegazione 
razionale marxista tale da favorire lo sviluppo della coscienza di 
classe a partire da elementi già dati di esperienza e di “buon 
senso”. La propaganda prepara quindi l’agitazione ed entrambe 
l’attività operativa relativa alla preparazione e all’indizione di 
iniziative di mobilitazione delle masse. C’è uno sviluppo del 
lavoro che assume una forma piramidale. Prima una serie di temi 
connessi in modo unitario, poi per ciascun tema l’individuazione 
dei fenomeni e degli eventi immediati già dati in qualche modo 
nell’esperienza empirica dei settori di massa più attivi e 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

349 

combattivi, quindi la relativa attività di “agitazione” rispetto a 
questi temi di volta in volta considerati singolarmente e, infine, 
la preparazione pratico-organizzativa capillare delle iniziative 
che corrispondono a tali contenuti. Con lo sviluppo del processo 
di formazione del partito, l’attività della propaganda, che 
inizialmente è assolutamente principale e prioritaria, viene a 
essere sempre più sostenuta e integrata dall’“agitazione” e, 
quindi, dalla relativa operatività volta a promuovere e 
organizzare l’orientamento politico dei settori più avanzati di 
massa. Per Lenin c’è anche un’altra relazione fondamentale tra 
“propaganda” e “agitazione”. La prima parte dal “generale” 
approfondendolo e determinandolo, per approssimarsi via via 
alle varie forme e manifestazioni fenomeniche. Viceversa, 
queste ultime sono il punto di partenza per l’attività 
dell’“agitazione”. Due movimenti quindi che, nella loro 
relazione inversa, si completano a vicenda con il fine di 
contribuire allo sviluppo della coscienza di classe e della relativa 
possibilità dell’organizzazione e della mobilitazione di settori di 
massa. 

Se dunque si identificano propaganda e agitazione, si farà 
dell’agitazione invece che un’effettiva propaganda e si finirà per 
chiamare propaganda quella che, dal punto di vista marxista, è 
in realtà “l’agitazione”. Proprio come gli economicisti facevano 
con Guesde e Bebel definendoli propagandasti.   

Una forma estrema di quest’ultima concezione è quella che, 
partendo dall’idea che le “denunce” politiche ed economiche 
siano parte necessaria dell’attività politica, finisce per 
considerare la registrazione e la rappresentazione dei fatti, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

350 

magari accompagnata da un’enfasi etico-retorica, come la 
sostanza dell’“agitazione”. Dal punto di vista di Lenin, non 
esiste però nessun tipo di attività politica che possa consistere 
nel racconto, nella narrazione, nella fotografia e nella 
rappresentazione dei “fatti”,113 per di più generalmente caricata 
in senso etico ed eventualmente accompagnata da appelli alla 
mobilitazione. I “fatti” di per sé si prestano a qualsiasi 
interpretazione ossia a qualsiasi ideologia, a quella proletaria 
come a quella borghese. La rappresentazione di un determinato 
“fatto” (un infortunio mortale sul lavoro, l’ennesimo 
femminicidio, un pestaggio omofobo, un’altra strage di 
migranti, la repressione di una manifestazione operaia, il crollo 
di un ponte o la caduta di una funivia per mancata manutenzione, 
le fotografie dei bambini palestinesi colpiti dalle bombe dello 
Stato d’Israele, ecc.) può suscitare indignazione senza 
aggiungere di per sé nulla alla consapevolezza o effettiva 
motivazione rivoluzionaria di chi è già in qualche modo 
schierato sul piano politico, ma può anche, e spesso è quello che 
avviene, suscitare fatalismo e sentimenti di impotenza e 
depressione. Così come può suscitare indifferenza o puro 

 
113 Si pensi per esempio a Gerhart Hauptmann (1862-1946) che, attenendosi 
alle cronache relative alla rivolta spontanea dei tessitori della Slesia scrive, 
fotografando le condizioni di miseria e sfruttamento in cui versavano i 
lavoratori, il dramma ‘sociale’ I tessitori. Hauptmann, procedendo in tal 
modo, non approda però in quest’opera al realismo, bensì al naturalismo. Per 
questo diviene opportunamente oggetto di critica da parte di Bertolt Brecht. 
La semplice rappresentazione della realtà non può infatti contribuire allo 
sviluppo della coscienza di classe, in quanto non evidenzia l’essenziale ossia 
le vie d’uscita da una determinata situazione dall’apparenza “tragica”, che 
sono in grado di motivare e indirizzare consapevolmente la prassi 
rivoluzionaria. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

351 

cinismo della serie “lotta per la sopravvivenza” in chi, magari 
anche proveniente dal proletariato e dalle masse popolari, 
rimane ancora sotto l’influenza dell’ideologia borghese più 
regressiva. La rappresentazione delle contraddizioni e degli 
antagonismi politici e sociali non accompagnata da un adeguato 
inquadramento e da una spiegazione di principio costituisce una 
rinuncia imbelle rispetto ai propri compiti fondamentali, 
un’operazione volta a promuovere ed alimentare le tendenze 
economiciste e riformiste. L’idea per cui l’agitazione politica è 
data dall’unione tra la rappresentazione di un certo fatto o evento 
e qualche slogan più o meno radicale e rivoluzionario è 
tipicamente ‘spontaneista’ e movimentista. In tale idea è infatti 
contenuta la concezione secondo cui gli sfruttati e gli oppressi 
sono già coscienti della propria situazione e quindi portati di per 
sé alla “ribellione”. 

Richiamando criticamente l’approccio sofistico, Hegel diceva 
che ci sono sempre motivi per qualsiasi cosa, intendendo dire 
che qualsiasi ‘bruttura’ o ‘efferatezza’ può venire sempre 
accompagnata da “spiegazioni” e “motivazioni” che mirano ad 
attenuarne la portata e le responsabilità. Da ciò anche la 
necessità di contrastare le tesi correnti nei movimenti di 
opposizione e nei sindacati alternativi secondo cui, la cosa più 
importante è stimolare e spingere alla “lotta” ossia, più 
precisamente, all’iniziativa di movimento. Secondo queste 
tendenze, pretendere di dare spiegazioni più o meno veritiere o 
ipotizzate tali a chi non le “potrebbe capire” significa 
“contemplare criticamente il mondo” invece di promuovere la 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

352 

prassi da cui, per grazia divina o per effetto delle bastonate della 
celere, sorgerebbe la “coscienza di classe”. 

 
 

 
Per Lenin il giornale deve fare riferimento ai soggetti 
ideologicamente più avanzati del proletariato e quindi, di per sé, 
non ai settori più combattivi delle mobilitazioni sindacali e dei 
movimenti114. Lenin afferma: “Il giornale…deve perciò essere 
al livello degli operai d'avanguardia; non solo esso non deve 
abbassare artificialmente il proprio livello, ma deve al contrario 
elevarlo costantemente, affrontando tutte le questioni tattiche, 
politiche e teoriche della socialdemocrazia mondiale” (Lenin, 
Che fare?, sottolineatura a c.d.r.). 

 

Il capitolo n.5 del Che fare? di Lenin s’intitola Piano per un 
giornale di tutta la Russia. Il principale testo di Lenin 
riguardante la lotta contro il marxismo economicista si conclude 
quindi con il “piano” per la pubblicazione di un organo politico 
del partito marxista.  
 

Già da alcuni anni Lenin sottolineava la necessità di questa 
pubblicazione: “Noi pensiamo che al presente il compito più 

 
114 La concezione di Lenin si distingue quindi profondamente da quella 
corrente nei gruppi dell’estrema sinistra che teorizzano e mettono in pratica 
una visione artigianesca e caricaturale del giornale rivoluzionario. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

353 

urgente sia quello di accingerci alla soluzione di questi 
problemi, e a questo scopo, dobbiamo porci come obiettivo 
immediato quello di dar vita ad un organo di stampa del partito 
che esca regolarmente e abbia stretti legami con tutti i gruppi 
locali. Pensiamo che in tutto il prossimo futuro tutta l'attività dei 
socialdemocratici [marxisti rivoluzionari, n.d.r.] debba essere 
indirizzata verso questo obiettivo. Senza un tale organo l'attività 
locale resterà ristretto "artigianismo". La creazione del partito 
- se non viene organizzata un’adeguata rappresentanza di 
questo partito, in un determinato giornale - resterà in gran parte 
una vuota parola…” (Lenin, Il nostro compito immediato) 
 

“Il partito dovrebbe indicare come compito immediato 
l'organizzazione di un giornale settimanale; e sarebbe del tutto 
possibile, a condizione però che tutti i socialdemocratici russi 
svolgano un lavoro effettivamente comune per organizzare 
questo giornale.” (Rapporto della redazione dell’«Iskra» alla 
conferenza dei comitati del POSDR, marzo 1902) 
 

Per Lenin nella questione del “giornale”, della sua impostazione 
e delle sue caratteristiche, si riassume e sintetizza in forma 
specifica l’intera questione della funzione della teoria 
rivoluzionaria, del rapporto tra coscienza e spontaneità, tra lotta 
politica e lotta economica, tra propaganda e agitazione, tra 
programma di lotta e programma rivoluzionario (minimo e 
massimo). Di conseguenza, nella stessa questione 
dell’impostazione da dare ad un giornale politico rivoluzionario 
si riflette il problema e la necessità della distinzione dal 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

354 

revisionismo, dall’opportunismo, dall’economicismo e dal 
movimentismo115.  
 

Nel seguente interrogativo retorico, Lenin riassumeva il suo 
punto di vista a proposito del complesso delle attività di tipo 
pubblicistico (al cui interno il giornale svolge un ruolo centrale): 
“È disposta e riesce l’Unione dei socialdemocratici russi a 
garantire un’impostazione dell’attività pubblicistica che renda 
impossibili le deviazioni senza principi e opportunistiche dal 
marxismo rivoluzionario – le quali portano nelle menti una 
confusione tanto pericolosa per il nostro movimento – ed elimini 
il civettare con il bernsteinismo mascherato e aperto, e la servile 
accettazione delle forme elementari e della spontaneità del 
movimento, le quali conducono inevitabilmente alla 
trasformazione del movimento operaio in uno strumento della 
democrazia borghese?” (Lenin, II congresso di unificazione 
delle organizzazioni del POSDR all’estero – settembre 1901. 
Domande presentate all’Unione dei socialdemocratici russi nel 
congresso di “unificazione” del 21 settembre, Opere complete V. 
5; sottolineatura a c.d.r.) 

 

Lenin ritiene che il giornale debba assolvere continuamente al 
compito di contribuire alla specificazione della teoria 

 
115 Oggi la questione non può quindi essere quella di sottolineare l’importanza 
di avere un “giornale politico”, cosa che è già sostanzialmente scontata, ma 
di impostare, realizzare e diffondere adeguatamente un giornale di tipo 
leninista. Un giornale di questo tipo non può che essere organicamente 
accompagnato dalla produzione di saggi teorici e di una rivista teorica ossia 
dalla costruzione di un apparato complesso e articolato al servizio della lotta 
per l’egemonia. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

355 

rivoluzionaria e all’inquadramento teorico di tutte le questioni di 
interesse immediato e d’importanza politico-pratica.  
 

Lenin afferma a tale proposito: “il giornale può e deve essere il 
dirigente ideologico del partito, sviluppare le verità teoriche, i 
principi tattici, le idee organizzative generali, i compiti comuni 
di tutto il partito in questo o quel momento”. (Lettera a un 
compagno sui nostri compiti organizzativi, 1902) 
 
 

Sottolineare il carattere teorico-politico dell’organo di un partito 
comunista vuol dire contrapporsi alle impostazioni revisioniste, 
economiciste e movimentiste che per giornale politico 
intendono, per lo più, una raccolta di materiali di carattere 
agitatorio accompagnati, nel migliore dei casi, da commenti 
superficiali, slogan più o meno “rivoluzionari” e considerazioni 
di vago sapore marxista o marxista-leninista. Il tutto 
generalmente gravato, sul piano dei contenuti, da un 
sovrabbondante riferimento a questioni economico-
rivendicative e a questioni relative al sostegno più o meno critico 
ai movimenti di opposizione, alla lotta per i diritti democratici e 
contro la repressione, ecc.116.  Dietro quest’impostazione non c’è 
solo un lavoro essenzialmente artigianesco, c’è anche l’idea 
errata che il giornale deve essere scritto in funzione del livello 

 
116 Si vedano come esempi negativi di questo tipo d’impostazione fogli come 
Scintilla (piattaforma comunista), Il Bolscevico (PMLI), Resistenza (CARC). 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

356 

di coscienza di classe dei membri dei settori più attivi e 
combattivi delle masse. Idea che spinge a calibrare 
l’impostazione del giornale sul livello di questi settori 
caratterizzati oggi spontaneamente dall’egemonia dei riformisti, 
dei movimentisti, dei populisti di sinistra e dei cosiddetti 
sindacati alternativi. All’opposto, il giornale leninista deve 
essere un giornale innovativo, che evita formulazioni 
dogmatiche e formule massimaliste e che imposta il lavoro 
politico sulla base della specificazione della teoria e dello studio 
e dell’analisi dei processi e avvenimenti oggettivi, al fine di 
definire la corretta impostazione di fondo dell’attività politica e 
di orientare in modo corrispondente la prassi dei settori 
d’avanguardia. In ultima analisi, il metro di misura di un 
giornale politico rivoluzionario è dato dalla sua capacità di 
elevare la coscienza di classe degli elementi più avanzati del 
proletariato di un determinato paese, in funzione della 
formazione del partito e dello sviluppo dell’iniziativa politica. 
Un giornale che non sia all’altezza di questo compito può forse 
assolvere al ruolo di contribuire allo sviluppo dei movimenti e 
delle lotte economico-sindacali, ma non sarà mai in grado di 
diventare qualcosa di più dell’ala sinistra di ciò che già esiste, 
ossia dell’opportunismo movimentista. Non sarà mai in grado di 
rappresentare l’organo politico di un partito rivoluzionario che 
lotta, da subito, per l’apertura di un processo di lunga durata per 
l’instaurazione di un Nuovo Stato.  
 

Il giornale leninista fa riferimento ai membri ideologicamente e 
culturalmente più avanzati del proletariato, delle masse popolari 
e dei piccolo-intellettuali, fornendo a tali elementi tutto ciò che 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

357 

occorre loro sul piano ideologico e intellettuale per contrastare a 
tutti i livelli e su tutti i fronti i diversi avversari borghesi e 
piccolo-borghesi. Da questo punto di vista, i vari giornali politici 
che circolano oggi nel nostro paese appaiono abbastanza simili 
ai giornali economicisti criticati da Lenin nel Che fare?: “Si 
cerchino, nella nostra stampa socialdemocratica, degli articoli 
vivaci e interessanti, delle corrispondenze e denunce che 
chiariscono le nostre questioni e questioncelle diplomatiche, 
militari, religiose, municipali, finanziarie, ecc.: non vi si troverà 
quasi niente o molto poco”. (Che fare?) 
 

Nella fase di formazione del partito, oltre a dover assolvere al 
compito di corrispondere alle esigenze intellettuali e politiche 
degli elementi proletari e piccolo-intellettuali ideologicamente 
più avanzati attraverso un’adeguata lotta per la deviazione della 
“spontaneità”, il giornale deve elevare il loro livello teorico-
ideologico, al fine di arrivare alla formazione di un numero 
sufficientemente vasto di quadri rivoluzionari che possano 
assolvere al compito della formazione di quel partito che deve 
poi diventare il motore del processo rivoluzionario. Un partito 
che per Lenin deve essere clandestino.   
 

Vediamo cosa dice Lenin a proposito del rapporto tra il giornale 
e i compiti relativi all’iniziativa politica: “…studiare e ancora 
studiare e fare di sé dei socialdemocratici [marxisti 
rivoluzionari, n.d.r.] coscienti, degli "intellettuali operai" e noi 
dobbiamo fare ogni sforzo possibile perché le loro file si 
estendano continuamente, perché le loro elevate esigenze 
intellettuali vengano soddisfatte appieno, perché dai loro ranghi 
emergano dei dirigenti del Partito operaio socialdemocratico 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

358 

russo. Il giornale che voglia diventare organo di tutti i 
socialdemocratici russi deve perciò essere al livello degli operai 
d'avanguardia; non solo esso non deve abbassare 
artificialmente il proprio livello, ma deve al contrario elevarlo 
costantemente, affrontando tutte le questioni tattiche, politiche e 
teoriche della socialdemocrazia mondiale. Del giornale, che 
sarebbe l'organo del partito, l'operaio medio non capirà alcuni 
articoli, non afferrerà con chiarezza una complessa questione 
teorica o pratica. Da ciò non deriva affatto che il giornale debba 
abbassarsi al livello della massa dei suoi lettori. Al contrario, il 
giornale deve appunto elevare il loro livello e contribuire a far 
emergere degli operai d'avanguardia dallo strato medio degli 
operai”  
 

“Se l'azione deve ispirarsi a ciò che nel momento attuale è al 
massimo grado accessibile alle masse più larghe, allora 
dobbiamo predicare l'antisemitismo o svolgere un'agitazione sul 
terreno, poniamo, di un appello a Padre Giovanni da Kronstadt. 
Lo stesso avviene nel campo della politica: l'idea generale della 
lotta politica verrà assimilata, naturalmente, solo dall'operaio 
colto… sempre e dovunque i dirigenti di una determinata classe 
sono i suoi rappresentanti più avanzati, più colti. Anche nel 
movimento operaio russo non può essere diversamente. Ed 
ignorare gli interessi e le esigenze di questo strato 
d'avanguardia degli operai, tendere ad abbassarsi al livello 
mentale degli strati più bassi (anziché elevare costantemente la 
coscienza degli operai) significa quindi, necessariamente, 
esercitare un'azione profondamente dannosa e preparare il 
terreno alla penetrazione nell'ambiente operaio di ogni sorta di 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

359 

idee non socialiste e non rivoluzionarie…”. (Lenin, Protesta dei 
socialdemocratici Russi) 
 

Lenin sostiene che solo elevando gli elementi ideologicamente 
più avanzati, in particolare con il giornale di partito, è possibile 
arrivare, tramite questi stessi elementi d’avanguardia, a guidare 
settori di classe più ampi nella lotta politica: “per educare forti 
organizzazioni politiche, non vi è altro mezzo all’infuori di un 
giornale per tutta la Russia.… le masse non impareranno mai a 
condurre la lotta politica fino a quando non contribuiremo a 
educare dei dirigenti per tale lotta, sia fra gli operai colti, che 
fra gli intellettuali. Ma simili dirigenti possono educarsi solo se 
si abituano a valutare quotidianamente, sistematicamente tutti 
gli aspetti della nostra vita politica, tutti i tentativi di protesta e 
di lotta compiuti dalle diverse classi per cause diverse”. (Che 
fare?) 
 

Il giornale non è solo un propagandista e un agitatore collettivo, 
ma anche un organizzatore collettivo. Sotto questo ultimo 
aspetto, lo si può paragonare alle impalcature che rivestono un 
edificio in costruzione, ma ne lasciano indovinare la sagoma, 
facilitano i contatti tra i costruttori, li aiutano a suddividersi il 
lavoro e a rendersi conto dei risultati generali ottenuti con il 
lavoro organizzato. (Che fare?) 
 
 

Lenin richiede un giornale teorico-politico, almeno di tipo 
settimanale, al servizio della formazione di un partito inteso 
come organizzazione di quadri rivoluzionari. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

360 

La concezione del partito di Lenin, l’unica che può essere 
definita effettivamente comunista, è quella secondo cui il partito 
deve essere costituito da un numero relativamente ristretto di 
elementi ideologicamente avanzati, che devono essere nel 
maggior numero possibile dei rivoluzionari di professione ossia 
dei quadri politici tendenzialmente a tempo pieno.  
 

Lenin afferma rispetto a quest’ultima questione: “E affermo: 1) 
che non potrà esservi un movimento rivoluzionario solido senza 
un’organizzazione stabile di dirigenti che ne assicuri la 
continuità; 2) che quanto più numerosa è la massa entrata 
spontaneamente nella lotta, la massa che è la base del 
movimento e partecipa ad esso, tanto più imperiosa è la 
necessità di siffatta organizzazione e tanto più questa 
organizzazione deve essere solida (sarà facile, altrimenti, ai 
demagoghi trascinare con sé gli strati arretrati della massa); 3) 
che tale organizzazione deve essere composta principalmente di 
uomini i quali abbiano come professione l’attività 
rivoluzionaria; 4) che in un paese autocratico sarà tanto più 
difficile "impadronirsi" di siffatta organizzazione quanto più ne 
ridurremo gli effettivi, fino ad accettarvi solamente i 
rivoluzionari di professione, educati dalla loro attività 
rivoluzionaria alla lotta contro la polizia politica; 5) che in tal 
modo, tanto più numerosi saranno gli operai e gli elementi delle 
altre classi che potranno partecipare al movimento e militarvi 
attivamente” 
 

 “Siamo giunti a un criterio molto importante per tutta 
l'organizzazione e l'attività del partito: … per la direzione 
ideologica e pratica del movimento e della lotta rivoluzionaria 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

361 

del proletariato è necessaria la maggior centralizzazione 
possibile… Il movimento deve essere diretto dal minor numero 
possibile di gruppi quanto più possibile omogenei di 
rivoluzionari di professione, resi esperti dall'esperienza. Al 
movimento, deve partecipare il maggior numero possibile di 
gruppi quanto più possibile multiformi ed eterogenei, 
comprendenti i più diversi strati del proletariato (e delle altre 
classi del popolo)”. (Lettera ad un compagno…citato) 
 

Lenin afferma anche a proposito della questione del rapporto tra 
il giornale e la formazione del partito di quadri di professione: 
“Qualunque agitatore operaio che abbia un certo ingegno e "dia 
delle speranze" non deve lavorare undici ore in officina. 
Dobbiamo fare in modo che egli viva a spese del partito, che 
possa, quando sarà necessario, passare alla vita illegale, 
trasferirsi in altre città. Senza di ciò non acquisterà mai una 
grande esperienza, non allargherà il suo orizzonte, non resisterà 
se non per qualche anno, nella lotta contro la polizia. Via via 
che la spinta spontanea del movimento operaio si rafforza e si 
estende, le masse operaie ci forniscono sempre più non solo 
degli agitatori, ma anche degli organizzatori, dei propagandisti 
di ingegno e dei "pratici" (pratici nel miglior senso della parola, 
come ve ne sono ben pochi tra i nostri intellettuali, per natura 
piuttosto noncuranti e fiacchi). Quando avremo dei gruppi di 
operai rivoluzionari, opportunamente preparati da un lungo 
addestramento (beninteso in "tutte le armi" dell’azione 
rivoluzionaria), nessuna polizia al mondo potrà liquidarli, 
perché quei gruppi di uomini, devoti anima e corpo alla 
rivoluzione, godranno anche della fiducia illimitata delle più 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

362 

larghe masse operaie. Se spingiamo troppo poco gli operai su 
questa via, sulla via dell’addestramento rivoluzionario che è 
comune a loro ed agli "intellettuali", se li tratteniamo troppo 
spesso con dei discorsi stupidi su quello che è "accessibile" alla 
massa operaia, agli "operai medi", la colpa ricade direttamente 
su noi”. (Che fare?, sottolineatura a c.d.r.). 
 

In questo brano Lenin evidenzia il nesso tra l’impostazione 
marxista del giornale e la questione del partito. Per Lenin il 
giornale e la sua funzione centrale per la lotta contro il marxismo 
revisionista ed economicista e contro le altre deviazioni 
opportuniste sono indissolubilmente legati alla lotta contro la 
concezione liquidazionista, intellettualistica e legalitaria del 
partito rivoluzionario. 

All’inizio del 2025 si erano tenute a Bologna e a Roma due 
iniziative incentrate sulla questione della costruzione del Partito 
Comunista. In entrambi i casi promosse da più forze politiche 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

363 

che, pur con rilevanti differenze di fondo, si richiamano al 
“marxismo-leninismo”. La prima organizzata dal FGC/FC e la 
seconda incentrata su Resistenza Popolare. Ad un anno circa di 
distanza sono fallite entrambe. Quella promossa dal FGC/FC 
aveva visto solo l’adesione di alcune realtà locali e non ha 
prodotto alcun esito durante l’intero anno. Nel secondo caso le 
quattro forze convergenti nel progetto di Prospettiva Unitaria si 
sono divise con la successiva costituzione del Partito Comunista 
di Unità Popolare, che non risulta differire molto dalla stessa 
Resistenza Popolare. La questione della costruzione del partito 
comunista è stata sollevata recentemente anche dalla tendenza 
sindacalista-bordighista (rappresentata da Tendenza 
rivoluzionaria internazionalista -TIR- e dal gruppo dirigente del 
SI-Cobas) senza peraltro concretizzarsi minimamente. Nel 
novembre del 2024 si era costituito il PCR di tendenza trotskijsta 
derivante non da un progetto di partito, ma semplicemente dalla 
decisione di una precedente organizzazione trotskijsta di auto-
costituirsi in Partito. Inoltre, tutta una serie di raggruppamenti 
politici che hanno già assunto la denominazione di “partito 
comunista” si propongono come un centro di aggregazione delle 
forze che dichiarano di fare riferimento al comunismo. Tra essi 
nessuno sembra registrare una particolare dinamica espansiva. 
Partendo dalla cosiddetta “sinistra radicale” troviamo in primo 
luogo Rifondazione Comunista di Acerbo. Nell’estrema sinistra 
abbiamo almeno tre partiti che si richiamano al trotskijsmo, oltre 
al citato PCR troviamo infatti il PCL di Ferrando ed il Partito di 
Alternativa Comunista. Al “marxismo-leninismo-Pensiero di 
Mao” fa invece riferimento il PMLI. Infine abbiamo due partiti 
che dicono di richiamarsi al “marxismo-leninismo-maoismo”: i 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

364 

CARC-nPCI e Proletari Comunisti-Pcm Italia. La questione 
della formazione del partito comunista viene oggi sollevata e 
dibattuta anche da altri soggetti singoli e collettivi che operano 
in realtà di movimento, nel sindacalismo di base e in partiti come 
Potere al popolo (PAP). Nel complesso si tratta forse di qualche 
migliaio di simpatizzanti, militanti e quadri che sostengono la 
necessità dell’ “unificazione dei comunisti” o che affermano che 
il Partito Comunista è già stato costituito.  

Nuova Egemonia non condivide l’ideologia, i programmi, la 
strategia e la linea politica di queste forze e non ritiene che 
abbiano costruito o che possano costruire il partito comunista. 
Afferma invece la necessità dell’unità sulla base ideologica del 
maoismo e propone la linea della lotta per l’egemonia per la 
formazione di un primo embrione di partito comunista.  

 

I ceti politici e intellettuali che affermano che il partito 
comunista si forma “unificando i comunisti” sono in malafede e 
cercano di strumentalizzare le genuine aspirazioni al partito 
comunista di molti proletari, membri delle masse popolari, 
giovani e piccolo-intellettuali (studenti, tecnici, impiegati e 
insegnanti dei livelli più bassi, lavoratori dei servizi alla persona, 
ecc.).   

Molti lavoratori sfruttati e molti giovani e studenti non 
capiscono perché le forze che sostengono di perseguire il fine 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

365 

dell’instaurazione della società comunista siano divise e in 
conflitto tra loro e quindi aspirano ad un unico “partito 
comunista”. Queste aspirazioni sono ovvie e dipendono dal fatto 
che questi compagni e questi proletari percepiscono il peso dello 
sfruttamento e dell’oppressione politica e quindi aspirano alla 
rivoluzione socialista e al comunismo.  

I giovani compagni ed i membri del proletariato e delle masse 
popolari che non anno esperienza politica cadono spesso nella 
rete dei politicanti che lanciano appelli per “l’unità dei 
comunisti” perché non si sono ancora confrontati direttamente 
con questi problemi e perché non si sono ancora cimentati con 
l’opera relativa allo studio del marxismo-leninismo-maoismo e 
del materialismo dialettico. Quindi perché non si sono ancora 
realmente impegnati nel compito finalizzato alla formazione di 
un embrione di partito e allo sviluppo di un lavoro indirizzato al 
corretto orientamento politico degli elementi avanzati dei 
giovani e delle larghe masse oppresse e sfruttate.  

Il vero problema non è rappresentato dalle idee e dalle 
aspirazioni illusorie di questi compagni e di questi proletari, ma 
dal vecchio ceto politico-intellettuale cosiddetto “comunista” 
che è andato cristallizzandosi e frantumandosi in mille rivoli. 
Dal pulpito di questi politicanti privilegiati, settari e scissionisti, 
vengono quindi quasi tutte le prediche e furbesche lamentele 
contro i “dogmatici” ed “estremisti” procacciatori di divisioni. 
Questi ragionamenti, che fanno strumentalmente leva 
sull’esperienza empirica più immediata e ristretta e sui 
sentimenti spontanei (e quindi poco elaborati dal punto di vista 
critico) di alcuni settori di massa, hanno lo scopo di presentare i 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

366 

loro autori come i veri sostenitori della causa della costruzione 
di un partito comunista.  

In questo modo cercano anche di raccogliere adesioni e militanti 
non sulla base di un’effettiva elaborazione ed applicazione della 
teoria rivoluzionaria, ma su quella di un’ “etica comunista” 
alimentata da seduttivi “significanti vuoti” ossia da superficiali 
e generici appelli ai “valori” dell’uguaglianza, della giustizia 
sociale, del socialismo e del comunismo.  

Si sostituisce così l’appello etico alla teoria per cercare di 
suscitare le condizioni soggettive che sarebbero necessarie per 
la “costruzione del partito” comunista117.  

Questo modo di procedere, che cerca di bypassare la questione 
della scelta, della specificazione e dell’implementazione 
politico-organizzativa della teoria rivoluzionaria di riferimento 
a favore di un’etica manipolativa, come attestano ormai almeno 
cinquant’anni della storia più recente dell’estrema sinistra in 
Italia, è del tutto fallimentare.  

Quest’impostazione del problema della costruzione del partito 
produce nel migliore dei casi settarie aggregazioni burocratico-

 
117 Per comprendere concretamente cosa significhino e come operino queste 
modalità da sofisti e politicanti, si può andare a vedere i video (facilmente 
reperibili on line) delle giornate del 25 gennaio relative agli incontri per il 
partito, promossi dal FGC e dal FC da una parte e dal raggruppamento di 
Prospettiva Unitaria dall’altro, magari aggiungendo a tali video quelli relativi 
alla conferenza fondativa del PCR trotskijsta e all’intervento di Maurizio 
Acerbo al recente congresso di Rifondazione Comunista.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

367 

assembleari ossia organizzazioni di movimento (e non certo 
un’organizzazione leninista di quadri comunisti) gestite da un 
manipolo di burocrati che impongono una sorta di “divisione del 
lavoro” tra quadri politici e militanti di base perennemente 
addetti al “lavoro di massa”. Aggregazioni di questo tipo oggi 
nascono con facilità, raggiungono anche dimensioni di volta in 
volta significative sotto il profilo quantitativo, ma 
contemporaneamente alimentano un frazionismo di fondo 
caratterizzato, all’interno del ceto politico dirigente, da veti 
incrociati ed equilibri precari, che le conduce inevitabilmente 
prima ad una routine sempre più monotona e poi ad un crescente 
ridimensionamento.  

L’uso di un’etica pseudo-comunista e pseudo-rivoluzionaria, che 
fa leva su “valori”, “ideali” e “fatti” atti a suscitare facili 
consensi e a generare superficiali identificazioni, è qualcosa che 
oggi s’incontra nella maggior parte dei partiti e dei gruppi della 
sinistra radicale e dell’estrema sinistra. S’incontra infatti in tutti 
quei casi in cui si determina e definisce in modo generico e 
superficiale, empirico ed intellettualistico, senza dunque un vero 
rapporto con il problema della conoscenza e della 
trasformazione dell’effettiva realtà, gran parte delle categorie 
del consueto linguaggio dei “gruppi comunisti”. A titolo 
esemplificativo si tratta di categorie come quelle di 
“capitalismo”, “imperialismo”, “comunismo”, “forma-partito”, 
“sindacato”, “coscienza di classe”, “lotta economica e lotta 
politica”, “lotta armata”, “programma”, “strategia”, “partito 
comunista”, “unità dei comunisti”, “legame con le masse”, 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

368 

“rivoluzione armata”, “socialismo”, “internazionalismo”, 
“teoria rivoluzionaria”, “marxismo”, “marxismo-leninismo”.  

Questa scarsa determinazione è spesso un prodotto, non solo del 
dilettantismo intellettuale tanto aspramente e sarcasticamente 
criticato da Gramsci, ma ance di una scelta consapevolmente 
ricercata e perseguita. Il tutto è il riflesso di una filosofia non 
materialistico-dialettica che struttura questi partiti e questi 
gruppi, ma di uno pseudo-materialismo empirista e pragmatista, 
spesso organicamente post-moderno.   

La divisione tra le forze che si richiamano al comunismo è in 
primo luogo una divisione oggettiva, espressione dello sviluppo 
storico del Movimento Comunista Internazionale e, in secondo 
luogo, è un problema relativo alla lotta tra la linea nera e la linea 
rossa sulla questione dello sviluppo e della specificazione del 
marxismo-leninismo-maoismo. Ne consegue che tale divisione 
può essere superata non con l’unificazione tra posizioni 
rivoluzionarie e posizioni reazionarie, ma con la lotta contro il 
revisionismo e l’opportunismo. 

Come nel 1919 è risultato assolutamente necessario fondare 
un’Internazionale Comunista per tracciare una netta linea di 
demarcazione dai partiti aderenti alla seconda internazionale che 
continuavano a definirsi socialisti, allo stesso modo negli anni 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

369 

immediatamente successivi divenne necessario porre in primo 
piano il “bolscevismo” come base per la costruzione di effettivi 
partiti comunisti.  

In quegli anni era infatti all’ordine del giorno la lotta sul piano 
internazionale contro altre tendenze (trotskijsti, consigliaristi, 
bordighisti) che, pur richiamandosi al marxismo e al 
comunismo, erano di fatto diventate reazionarie.  

Il termine “bolscevismo” rappresentava un sinonimo di 
marxismo-leninismo ed era, nello stesso tempo, la bandiera della 
lotta contro le forze controrivoluzionarie che si travestivano da 
marxiste e da comuniste e in alcuni casi persino da leniniste.  
Stalin sottolineava quindi ripetutamente come si poteva essere 
effettivamente marxisti solo se si era marxisti-leninisti e 
soprattutto leninisti.  

Già durante la II guerra mondiale e la lotta su scala 
internazionale contro il nazi-fascismo e per la rivoluzione 
proletaria, alcuni partiti che si presentavano come “comunisti” e 
“marxisti-leninisti” passarono nel campo del revisionismo 
(soprattutto negli USA, in Francia e, con la svolta di Salerno, in 
Italia). Anche a causa di questo motivo venne sciolta 
l’Internazionale Comunista.  

Quello che è rilevante per le questioni trattate da questo 
documento è il fatto che già solo alcuni anni dopo la rivoluzione 
d’Ottobre e quindi a maggior ragione alla fine della II guerra 
mondiale, parlare di “partiti comunisti” senza entrare nel merito 
della loro effettiva ideologia e linea politica era diventato 
impossibile, a meno che, come oggi è diventato di moda, non si 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

370 

volesse imbrogliare le carte al fine di combattere e contrastare, 
in nome del comunismo, la costruzione di un effettivo partito 
comunista.  

Alla fine della II guerra mondiale al “comunismo” facevano 
ormai riferimento varie tendenze internazionali che erano 
espressione di posizioni ideologiche e politiche 
controrivoluzionarie. Con il colpo di Stato dei revisionisti 
moderni successivo alla morte di Stalin venne restaurato 
nell’URSS il capitalismo. Nel frattempo però il marxismo-
leninismo si era sviluppato su scala mondiale in marxismo-
leninismo-maoismo sotto l’impulso della grande rivoluzione 
cinese e della costruzione del socialismo in Cina. Il maoismo ha 
via via sintetizzato nel modo più organico l’esperienza della 
Terza Internazionale Comunista e della lotta contro il nazi-
fascismo e l’imperialismo. Su questa base ha iniziato, sviluppato 
e condotto a termine la grande Rivoluzione Cinese, iniziato la 
costruzione del socialismo in Cina e preparato le condizioni per 
la storica Grande Rivoluzione Culturale Proletaria iniziata nel 
1966.  

Il maoismo quindi, sviluppando il marxismo-leninismo 
attraverso storiche esperienze di valore universale, ha potuto 
aprire e condurre la decisiva lotta sul piano internazionale contro 
il revisionismo moderno. Il maoismo ha sottolineato che è il 
carattere di classe della linea politica che dirige il Partito, 
l’Esercito, lo Stato e l’economia, e che quindi decide del 
carattere socialista o capitalista di un determinato paese o 
insieme di paesi.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

371 

Dopo la morte di Stalin e il colpo di Stato che ha portato al potere 
i moderni revisionisti e imposto la restaurazione del capitalismo, 
il maoismo ha denunciato il carattere socialfascista e 
socialimperialista dell’ex-URSS e di molti altri partiti che, a 
livello internazionale, erano passati alle posizioni del 
revisionismo moderno.  

Tutti questi partiti continuavano però a presentarsi come 
“comunisti” e “marxisti-leninisti”. È evidente che già nei primi 
anni Sessanta il riferimento non solo al comunismo, ma anche al 
“marxismo-leninismo”, risultava ormai del tutto insufficiente e 
sostanzialmente erroneo. Fonte quindi di confusione e 
conciliazione tra posizioni reazionarie e posizioni 
rivoluzionarie, tra borghesia e proletariato.  

Con la storica lotta sul piano mondiale contro il revisionismo 
moderno, si poteva ormai parlare di “ideologia comunista” e di 
“partito comunista” solo in riferimento allo sviluppo del 
marxismo-leninismo in marxismo-leninismo-maoismo.  

Nei paesi oppressi, quelli caratterizzati dal capitalismo 
burocratico, il marxismo-leninismo-Pensiero di Mao aprì la 
strada per la necessaria assunzione del “maoismo”. Un processo 
che si concluse con l’adozione da parte di tutti questi partiti del 
termine di “maoismo”. Il Presidente Gonzalo ha dato un 
contributo di storica rilevanza per il conseguimento di tale 
obbiettivo. Nei paesi imperialisti il “marxismo-leninismo-
Pensiero di Mao” divenne invece quasi subito, almeno sino alla 
prima metà degli anni Ottanta, una bandiera del neo-



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

372 

revisionismo118. Solo nella prima metà degli anni Ottanta la lotta 
per l’affermazione del maoismo ha iniziato a farsi strada nei 
diversi paesi imperialisti, grazie all’impulso dato a questa lotta 
dal Partito Comunista del Perù.    

Le posizioni opportuniste dei gruppi “marxisti-leninisti-
Pensiero di Mao” degli anni Sessanta e della prima metà degli 
anni Settanta favorirono l’ascesa della Nuova Sinistra. In Italia, 
mentre i gruppi marxisti-leninisti rimanevano nelle secche del 
revisionismo rappresentato da una serie di micro-scissioni della 
sinistra del PCI, sul versante opposto si sviluppava la cosiddetta 
Nuova Sinistra proveniente sia dalla sinistra del PSI, della DC 
ed in parte dello stesso PCI, sia dalle tendenze dell’ “anti-
stalinismo”, ossia da quelle del cosiddetto “comunismo di 
sinistra” (consigliarismo, bordighismo, trotskijsmo).  

Ben posizionata nel mondo accademico e in generale 
intellettuale, in particolare in campo artistico, filosofico, 
letterario, cinematografico, ecc., la Nuova Sinistra è stata 
sostanzialmente egemone nei movimenti degli anni Sessanta e 
Settanta. Nel quadro della Nuova Sinistra, alla fine e agli inizi 

 
118 In Italia il “marxismo-leninismo-Pensiero di Mao” si era fatto strada negli 
anni Sessanta in particolare con la formazione del Pcd’I(m-l)-Nuova Unità e 
dell’UCI(m-l)-Servire il popolo (che nel 1972 ha assunto la denominazione 
PC(M-L)I-La Voce Operaia). I gruppi promotori di queste due 
organizzazioni, nel primo caso provenivano prevalentemente da varie micro-
scissioni del PCI e, nel secondo, da gruppi trotskijsti. Il togliattismo e il 
trotskijsmo influenzavano pesantemente i gruppi dirigenti di queste due 
organizzazioni. Nel 1968 il Pcd’I(m-l) ha iniziato a frantumarsi, il PC(M-L)I 
invece si è sciolto dopo varie scissioni (tra cui la principale quella relativa 
alla nascita di Operai e Teoria, successivamente Operai Contro) 
nell’Autonomia Operaia. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

373 

degli anni Sessanta si è sviluppato l’operaismo teorico di 
Raniero Panzieri con i Quaderni Rossi.119  

Il PCI degli anni Sessanta e Settanta si è radicalmente 
contrapposto, prima di ogni altra cosa, alla creazione delle 
condizioni soggettive per la rivoluzione, indirizzando i suoi 
sforzi al contenimento e alla passivizzazione delle lotte e dei 
movimenti potenzialmente rivoluzionari e lavorando 
ampiamente, a tale scopo, all’interno dello Stato. Tutto questo 
rappresentava legami con lo Stato e con il Capitale 
Monopolistico di Stato.  La sinistra del PCI, come per es. quella 
che successivamente sarebbe emersa come sostenitrice di 
Cossutta, non è mai stata da meno, anzi, spesso si rivelava 
addirittura più pericolosa politicamente per la nota contiguità 
con gli apparati dello Stato e l’efficacia della sua iniziativa volta 
ad ostacolare la tendenza alla rivoluzione proletaria. I quadri 
della sinistra del PCI formati ed “educati” da questa esperienza 
hanno sempre avuto una doppia anima, esteriormente 
antifascista e progressista, nella sostanza reazionaria e 
socialfascista. Sono i quadri che hanno dato vita ad esperienze 

 
119 Ben presente nella sinistra del mondo sindacale, l’operaismo teorico si è 
successivamente sviluppato con Tronti e Negri di Potere Operaio, sino ai 
successivi passaggi di Potere Operaio e del movimento dell’Autonomia 
Operaia. Sostanzialmente operaista era anche Lotta Continua, così come i 
suoi successivi e più radicali sviluppi ed articolazioni (Lotta Continua per il 
comunismo, Prima Linea, la Brigata Walter Alasia, ecc.). All’operaismo 
attingeva anche Avanguardia Operaia (successivamente Democrazia 
Proletaria), che era una sorta di fusione tra “socialdemocrazia di sinistra”, 
“trotskijsmo” e, appunto, operaismo. L’operaismo ha influenzato largamente 
le stesse Brigate Rosse.  

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

374 

come quella del PdUP-Manifesto, che hanno sostenuto la 
sinistra sindacale degli anni Settanta, che hanno generato la 
frazione cossuttiana e che nel complesso hanno contributo in 
modo decisivo alla formazione del PdCI e del PRC. In 
quest’ultimo caso con l’apporto di Democrazia Proletaria, dei 
trotskijsti (che successivamente alla disgregazione del PRC 
hanno costituito il PCL ed oggi il PCR) ed altri gruppi 
opportunisti minori.  
 

Quando oggi si critica la frantumazione che esisterebbe tra le 
forze comuniste e si solleva la bandiera dell’unità dei comunisti, 
con il termine di “comunisti” si fa anche riferimento alle macerie 
di forze antidemocratiche ed antiproletarie come il PCI di 
Berlinguer, di Natta ed Ingrao, come il successivo PdCI 
cossuttiano ed il PRC bertinottiano. Oggi ci sono svariate forze 
“comuniste” che affondano le loro radici in questo fango. Da 
quelle che creano confusione nel tentativo di mescolare Togliatti 
con il trotskijsmo e il massimalismo (come per es. il FGC ed il 
FC) a quelle che invece propongono un populismo di “sinistra” 
sempre più spostato a destra (Rete dei Comunisti, PAP, PRC di 
Acerbo, PCI di Alboresi, Forum dei Comunisti, ecc.) oppure un 
movimento rosso-bruno (Prospettiva Unitaria - Partito 
Comunista di Unità Popolare).  
 

Per avanzare sulla strada della formazione di un effettivo partito 
comunista è dunque necessario contrastare la teoria del partito 
che si costruisce “unificando i comunisti” ed affermare invece la 
necessità dello sviluppo della definizione e della delimitazione 
tra le diverse tendenze storiche che sostengono di richiamarsi al 
comunismo.   



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

375 

La teoria del “partito di massa” è stata proposta dal gruppo 
dirigente togliattiano nella fase della Svolta di Salerno120 e 
quindi subito applicata al PCI contribuendo a determinarne una 
trasformazione organica in senso revisionista. La teoria e la 
pratica corrente del “partito-movimento” è strettamente 
imparentata con la concezione togliattiana del partito.  

Togliatti sosteneva che il partito non deve affatto essere un 
partito di quadri rivoluzionari, ma una grande organizzazione di 
massa composta, oltre che dai quadri, anche dai sostenitori e dai 
simpatizzanti. Si tratta di una teoria revisionista.  

Un effettivo partito comunista pone al centro della sua esistenza 
(e quindi anche al centro della stessa vita di ciascun militante) il 
lavoro per la preparazione e l’inizio della rivoluzione proletaria 
e per l’affermazione del socialismo e del comunismo. Questo 
implica che il partito e tutti i suoi militanti devono dare 
un’importanza particolare allo studio e all’applicazione, nelle 
condizioni specifiche di ciascun paese, del marxismo-leninismo 

 
120 Per una critica dettagliata della svolta revisionista del PCI nota come 
“svolta di Salerno” e dei tanti (PRC, PCI, Prospettiva Unitaria, CARC-nPCI, 
FGC-FC, Piattaforma Comunista, ecc.) che ancora oggi la difendono 
candidandosi quindi a riproporne le logiche, si veda il testo steso da Nuova 
Egemonia scaricabile al seguente link: https://nuovaegemonia.com/ 
wpcontent/uploads/2024/12/vs-piattaforma-comunista.pdf 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

376 

(oggi del marxismo-leninismo-maoismo) e alla filosofia del 
materialismo dialettico.  

La teoria del partito comunista, come sottolineato da Antonio 
Gramsci, è stata per la prima volta elaborata da Lenin. Il 
maoismo ha sviluppato ulteriormente sotto il profilo qualitativo 
la teoria leninista del partito. La teoria togliattiana del “partito 
comunista di massa” afferma invece che si devono far entrare 
direttamente nel partito comunista quante più persone possibili. 
Quindi anche tutti coloro che dicono di simpatizzare per il 
partito e che lo appoggiano sul piano del lavoro relativo alle 
iniziative delle varie organizzazioni di massa promosse dallo 
stesso partito (per es. associazioni, sindacati, comitati, 
coordinamenti, consigli di fabbrica, centri sociali, case del 
popolo, ecc.). 

La teoria del “partito di massa” è la variante del revisionismo 
moderno italiano della concezione liberale del partito. Questa 
teoria è il cavallo di troia dell’ideologia borghese, del 
revisionismo, del liberalismo, del burocratismo, della 
corruzione, del patriarcalismo, dello sciovinismo, delle 
infiltrazioni e delle provocazioni. Il partito comunista non ha 
nulla a che fare con un partito di tipo liberale e revisionista.  

Le teorizzazioni revisioniste e opportuniste correnti sulla 
questione della “Forma Partito” vorrebbero sussumere sotto la 
medesima categoria di “partito” sia i partiti borghesi (reazionari, 
revisionisti ed opportunisti) che quello del proletariato. Non si 
tratta, a differenza di quanto si pensa comunemente, di “forme 
diverse” della medesima “forma-partito”, si tratta all’opposto di 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

377 

entità del tutto diverse, completamente incommensurabili, che 
quindi hanno in comune solo la denominazione più esteriore, 
quella relativa al termine “partito”.  

Il “partito-movimento” è solo una variante radical-liberale e 
post-moderna del partito togliattiano di massa. Una variante che 
oggi è assunta comunemente come criterio e modello da svariati 
partitini ed organizzazioni che dicono di essere un partito 
comunista o di volerlo costruire. Il “partito-movimento” consiste 
nel sostenere che il partito si costituisce sulla base della raccolta 
e dell’unificazione in un’unica organizzazione politica, che mira 
ad essere presente ed operativa sul piano nazionale, di singoli 
individui e di organismi che, in una forma o nell’altra, ritengono 
di poter coniugare lotte rivendicative e lotte di opposizione alle 
politiche governative, con presunti “valori” ed “ideali” 
internazionalisti e comunisti121.   

Il partito-movimento è quindi in generale una sorta di fronte 
eterogeneo tra realtà ed organismi di massa, accomunati da un 
rapporto di tipo movimentista con determinati ambiti 
d’iniziativa e da scarsi e il più possibile generici riferimenti 
teorici ideologici e programmatici (per evitare che il “fronte si 
disgreghi velocemente”). Quello che quindi caratterizza il 

 
121 Un esempio concreto di questa concezione liberale dell’organizzazione è 
il Fronte della Gioventù Comunista (FGC) nato proprio come un 
“movimento”, come una raccolta di organismi di massa studenteschi 
eterogenei legati tra loro da logiche rivendicative e dalla sponda politica 
comune rappresentata dal PC di Rizzo. Il FGC non è mai stato 
un’organizzazione partitica di militanti/quadri comunisti, né lo potrà mai 
diventare, vista la sua genesi e le sue concezioni riformiste e movimentiste. 
Un altro esempio è quello della Rete dei Comunisti. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

378 

partito-movimento è un classico programma di lotta che, di per 
sé, ricade nell’ economicismo e nel riformismo122. Non abbiamo 
affatto, dunque, un programma politico rivoluzionario.  

In sintesi gli elementi che entrano in gioco nella questione della 
concezione e della prassi del partito comunista inteso come 
“partito-movimento” sono:   

1) il massimalismo, ossia il riferimento astratto (senza rapporto 
agente con la strategia, il programma, la linea politica 
effettivamente proposte e praticate), eventualmente anche di tipo 
“etico” (valori ed ideali), alla rivoluzione e al programma 
massimo del socialismo e del comunismo;   

2) il richiamo, volutamente poco definito ed approfondito, al 
marxismo o al marxismo-leninismo;  

3) l’idea dell’accumulazione delle forze e della costruzione del 
partito tramite l’unificazione di soggetti individuali e collettivi 
interni alle lotte e ai movimenti;   

4) la concezione della strategia come insieme delle forme di 
organizzazione e di lotta da intraprendere (impostazione che 

 
122 In linea generale il partito-movimento incentrato sulla pratica di un 
programma di lotta di opposizione agli interessi padronali e alle politiche 
governative può comunque anche prevedere ed intraprendere forme di lotta 
radicali e quindi eventualmente approdare ad una sorta di “movimentismo 
armato” (si pensi al movimento dell’Autonomia Operaia degli anni Settanta). 
Oppure può anche semplicemente combinare un programma rivendicativo, 
coniugandolo con un’enunciazione e una propaganda astratte del programma 
massimo relativo alla rivoluzione socialista e all’internazionalismo 
proletario. 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

379 

porta all’esito paradossale che ci sono tante versioni del ‘partito-
movimento ’ quante quelle relative alle differenti forme di lotta 
che si ritiene necessario porre, oggi o in prospettiva, in primo 
piano);   

5) la tesi del programma di lotta da adottare per promuovere e 
radicalizzare le lotte ed il conseguente rifiuto del problema del 
programma minimo della rivoluzione democratico-popolare 
antifascista come inizio della rivoluzione ininterrotta per il 
socialismo (programma massimo).  

Ognuno di questi elementi si presenta nella pratica in forme 
diverse, dando vita a innumerevoli varianti della concezione e 
della prassi del “partito-movimento”, che si traducono 
nell’esistenza di tutta una serie di organizzazioni e di partitini 
movimentisti. Quello che ne deriva è che abbiamo una 
molteplicità di realtà politiche organizzate, anche molto distanti 
tra loro, che seguono il modello del partito-movimento. 

 

Questa concezione è stata proposta in particolare da forze che 
fanno riferimento all’operaismo teorico123 o, più in generale, 

 
123 Qui possiamo intendere un’accezione estesa dell’ “operaismo teorico” in 
quanto distinto dalla successiva fase dell’Autonomia; in quest’accezione 
l’operaismo teorico va dai Quaderni Rossi di Raniero Panzieri, al Tronti di 
Operai e Capitale ed al primo Negri sino a Potere Operaio ed alle 33 lezioni 
su Lenin.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

380 

all’Autonomia Operaia. Ci sono però anche altre forze che 
cercano di combinare le vecchie teorie dell’operaismo e 
dell’Autonomia Operaia con il marxismo-leninismo, con il 
“consigliarismo124”, con il trotskismo e il bordighismo ed infine 
con il marxismo-leninismo e il “marxismo-leninismo-
maoismo”, e che sostengono la tesi che il partito comunista può 
nascere solo se si pone al centro della prassi per il partito la 
questione della lotta economica del proletariato125 e della 
costruzione del sindacato di classe.  

 
124 Per es. quello che deriva dalle concezioni esposte da Rosa Luxemburg (si 
veda Lo Sciopero generale, il Partito e i Sindacati, prima ed. 1919. Tale testo 
inizia con lo scritto Lo sciopero generale nella rivoluzione russa che fa 
riferimento alla rivoluzione del 1905). Nel Quaderno del Carcere n.13, 
paragrafo 24, Gramsci definirà “spontaneista ed economicista” il 
consigliarismo di Rosa Luxemburg sul 1905. Nella realtà attuale del variegato 
mondo dell’estrema sinistra, la versione del consigliarismo che ha avuto 
maggior seguito è quella che è stata proposta da Paul Mattick (1904-1981). 
Tale forma di “consigliarismo” si caratterizza per l’impostazione 
meccanicista della “critica dell’economia politica” e quindi per la sua 
specifica teoria revisionista del crollo.  
125 Si tratta di forze come per esempio: -TIR, il gruppo dirigente del SI 
Cobas, il  Laboratorio politico Iskra (che uniscono il bordighismo  con il 
consigliarismo ed il sindacalismo); -la “Rete dei Comunisti” e il gruppo 
dirigente di USB (che combinano “operaismo teorico”, “socialdemocrazia di 
sinistra” e “marxismo-leninismo”); -i partitini trotskijsti generalmente ben 
posizionati all’interno dei settori di aristocrazia operaia legati alla sinistra 
sindacale di CGIL e CISL; - “Proletari Comunisti-Pcm Italia” con il suo 
minuscolo “Slai Cobas per il sindacato di classe di Taranto”, che rincorre da 
sempre il sogno egemonista dei primi anni Settanta del PC(M-L)I La Voce 
Operaia relativo alla fusione tra le posizioni e l’impostazione dell’ Autonomia 
Operaia e il “marxismo-leninismo-maoismo”. 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

381 

Quest’impostazione della questione del lavoro per la formazione 
del partito considera oggi come compito principale 
dell’iniziativa dei comunisti quello della promozione delle lotte 
e della conquista degli elementi d’avanguardia “più combattivi” 
che emergerebbero spontaneamente dai movimenti. 

Questa visione del partito che “nasce dalle lotte” si colloca sul 
versante opposto del marxismo-leninismo-maoismo secondo cui 
il primo embrione di Partito si forma in primo luogo unificando 
i comunisti sulla base dell’ideologia rivoluzionaria 
adeguatamente specificata ed attualizzata e, in secondo luogo, 
con la propaganda e l’iniziativa incentrata sul programma 
politico minimo rivoluzionario (programma della rivoluzione 
democratico-popolare antifascista).  

La tesi del partito che “nasce dalle lotte” contiene 
implicitamente l’idea che ciò che definisce il processo di 
formazione del primo embrione del partito comunista è dato dal 
rapporto diretto, “fisico” dei comunisti con le lotte sindacali, i 
movimenti di opposizione e le varie associazioni e i vari 
organismi e coordinamenti di massa. I comunisti che vogliono 
formare il partito dovrebbero quindi essere loro stessi oggi, in 
primo luogo, le avanguardie delle mobilitazioni spontanee 
condotte dagli operai e dagli studenti, dalle realtà popolari dei 
quartieri, dagli “organismi delle masse popolari”126.   

 
126 Il corollario di questa tesi è che, se non viene direttamente finalizzato alla 
“concreta promozione delle mobilitazioni e delle lotte”, risulterebbe 
addirittura controproducente perseguire compiti relativi: 1) al lavoro teorico 
volto alla specificazione della teoria rivoluzionaria nella propria “realtà 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

382 

Secondo questa tesi, solo il partito che si forma unificando i 
proletari e i giovani combattivi che nascono nel corso delle lotte 
e i militanti comunisti che sono in prima fila nella “lotta di classe 
che si sviluppa concretamente”, sarebbe un vero partito di classe, 
un vero partito comunista.  
 

Per comprendere ed inquadrare adeguatamente la tesi del 
“partito che nasce dalle lotte”, è necessario sintetizzarla 
criticamente sul piano teorico. Questa teoria afferma, nella 
sostanza, che il partito comunista si costituisce fondendo due 
dimensioni diverse, quella della “soggettività” e quella dell’ 
“oggettività”. Da una parte l’iniziativa della soggettività 
comunista, dall’altra il prodotto della spontaneità che si esprime 
nei movimenti e nelle lotte e nel corso delle quali si 
formerebbero delle avanguardie di massa127.  La formazione del 

 
nazionale”; 2) alla propaganda di questa teoria rivoluzionaria specificata; 3) 
alla definizione ideologica e politica dalle altre tendenze e dagli altri gruppi 
“comunisti” del presente e del passato; 4) alla formazione ideologica degli 
elementi più rivoluzionari; 5) alla costruzione dell’egemonia necessaria 
all’unificazione ideologica ed organizzativa degli elementi più rivoluzionari 
all’interno di un primo embrione di partito marxista-leninista-maoista diffuso 
su scala nazionale. 
 

127Consideriamo, per esempio, come Raniero Panzieri, fondatore 
dell’Operaismo teorico, cerchi di impadronirsi del leninismo (in modo 
revisionista, economicista e movimentista) con lo scopo di stravolgerlo e, 
quindi, a proposito del rapporto tra la dimensione della soggettività e quella 
dell’oggettività, sostenga: “Io direi che il metodo dell'inchiesta…significa il 
rifiuto di trarre dall'analisi del livello del capitale l'analisi del livello della 
classe operaia. Significa, in sostanza, che vogliamo ripetere la proposizione 
di Lenin che il movimento politico operaio è l'incontro del socialismo con il 
movimento spontaneo della classe operaia. Cioè dentro il movimento 
spontaneo della classe operaia…”. (Raniero Panzieri, Uso socialista 
dell’inchiesta, 1965. Lo stesso Panzieri espliciterà bene questo punto di vista 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

383 

partito comunista sarebbe l’esito della fusione della soggettività 
comunista con l’espressione del movimento oggettivo che le 
masse continuamente metterebbero in atto128. Questa visione del 
partito nega la concezione marxista-leninista-maoista, secondo 
cui la sua formazione è, viceversa, espressione di un’unica 
dimensione, quella della soggettività e della sua specifica 
iniziativa per la formazione del partito. 

 

È da quasi un secolo che nelle cosiddette istituzioni ed 
assemblee rappresentative borghesi dei paesi imperialisti non 
sono più presenti i partiti comunisti. L’ultima esperienza 
significativa risale alla Francia degli anni Trenta. A partire dalla 
fine della II guerra mondiale i cosiddetti partiti comunisti che si 
presentavano alle elezioni nei paesi imperialisti erano in realtà 
dei partiti revisionisti che operavano per portare a termine la 
pacificazione della resistenza antifascista e delle lotte del 

 
nel convegno svoltosi a Torino nel giugno del 1964 tra gli operaisti e i 
trotskijsti (vi parteciparono Panzieri e Vittorio Rieser per i Quaderni rossi, 
Maitan e Renzo Gambino per Bandiera Rossa): “Le condizioni oggettive per 
un partito rivoluzionario della classe operaia non ci sono: si può quindi fare 
soltanto un lavoro preparatorio” (https://www.machina-deriveapprodi. 
com/post/panzieri-e-leminoranze-comuniste-del-suo-tempo). 
 

128 Si sostiene quindi sul piano filosofico la teoria revisionista della “fusione 
del due in uno”, dell’ “unione” e della “conciliazione” degli opposti”. 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

384 

proletariato e dei contadini. Dalla fine della II guerra mondiale 
ad oggi le istituzioni parlamentari e rappresentative degli Stati 
imperialisti sono sempre più andate caratterizzandosi in senso 
“burocratico-corporativo” e quindi anche in senso sempre più 
reazionario e fascisteggiante. In questi paesi lo stesso sistema 
proporzionale o non è stato mai applicato o è defunto da tempo. 
Risulta quindi assente anche l’ultimo pilastro formale della 
forma dello stato democratico-borghese liberale. Al suo posto ci 
sono ordinamenti e legislazioni che premiano i partiti di potere 
più forti ed elevate soglie di sbarramento per i partiti minori. In 
tali istituzioni le decisioni non vengono mai prese nelle 
assemblee cosiddette rappresentative (parlamento, senato, 
consigli regionali, provinciali e comunali) sulla base del 
confronto politico tra i vari partiti, i quali dovrebbero per altro 
operare assumendo come base i principi generali della 
democrazia borghese alla luce di programmi sostanzialmente 
stabili e ben definiti. Non esiste nemmeno alcun ambito 
istituzionale in cui le forze politiche emerse dagli esiti elettorali 
possano (ammesso e non concesso che lo vogliano) confrontarsi 
apertamente per arrivare a legiferare. Al posto del confronto 
sulle questioni di fondo abbiamo procedure tecnocratiche che 
imprimono decisive distorsioni a favore degli esecutivi di 
governo (sia esso di livello nazionale, sia di livello regionale, 
ecc.) Gli stessi partiti di potere non hanno affatto programmi 
definiti e quindi non sono in alcun modo espressione di precisi 
interessi di classe. Viceversa, sono funzioni di servizio del 
blocco dominante che modificano continuamente posizioni e 
programmi al fine di manipolare e gestire le masse popolari sotto 
il profilo dell’egemonia reazionaria, contribuendo al loro 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

385 

soggiogamento ed operando per legittimare e rafforzare la 
repressione ad opera degli apparati politico-militari dello Stato.   
Infine sempre più spesso ogni singola legge che viene approvata 
a livello nazionale è un voluto geroglifico che incide di volta in 
volta sulle materie più disparate e che viene supportato con dati 
e statistiche e con modelli matematici che non sono affatto 
verificabili e che spesso non sono altro che l’espressione 
formalizzata, apparentemente neutra ed oggettiva, di teorie 
reazionarie borghesi. Sul piano generale inoltre, al livello dei 
governi nazionali, gli esecutivi si arrogano sempre più, tramite 
il meccanismo della fiducia, il dominio incontrastato. Infine un 
dato assai rilevante è che le decisioni poste in atto dagli esecutivi 
di governo emergono da commissioni ed organismi che vedono 
il ruolo di primo piano di “esperti” vari (rapporti internazionali, 
finanza, amministrazione, politiche economiche, politiche 
sociali, forze armate ed ordine pubblico, università e centri di 
ricerca, ecc.). Questo strato tecnocratico-intellettuale corrotto e 
reazionario media in realtà il rapporto tra la classe dominante e 
la classe politica (dei vari partiti di potere operanti nelle 
“assemblee” ed istituzioni rappresentative) e garantisce alla 
prima un’ulteriore leva con la quale operare per dirigere la 
seconda. Già Gramsci evidenziava come, tramite gli “esperti”, 
si realizza una forma di Stato corporativo e semi-fascista. In 
questa forma di Stato tecnocratico-corporativo e semi-fascista, i 
vari partiti che paiono emergere dagli esiti elettorali si 
differenziano solo sulla questione delle modalità più efficaci con 
cui, sul piano dell’esercizio dell’egemonia reazionaria sulle 
masse popolari, andare ad assolvere ai compiti relativi alla 
funzione di governo. Questa caratteristica odierna delle forze 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

386 

politiche di potere si traduce nel fatto che risultano prive di 
un’effettiva base programmatica definita e stabile. Tutto questo 
ha un’evidenza empirica nel fatto che, in ogni campagna 
elettorale o quando sono all’opposizione, le varie forze di potere 
dichiarano punti programmatici che, successivamente, vengono 
drasticamente modificati o del tutto abbandonati. Le istituzioni 
rappresentative dei vari stati borghesi imperialisti sono 
palesemente antiliberali, sono l’opposto della vecchia 
democrazia borghese ed oggi risultano decrepite e caratterizzate 
da una crisi egemonica irreversibile. In esse operano solo forze 
liberali ultrareazionarie e fascio-populiste o forze socialfasciste 
ed opportuniste. Questa crisi alimenta oggi la dinamica che 
spinge ad un grado sempre più elevato il processo di 
fascistizzazione e corporativizzazione, con la conseguenza che 
l’asse della politica delle forze liberali ultrareazionarie e 
socialfasciste si sposta sempre più a destra e che vengono 
premiate le forze più apertamente fascio-populiste e naziste.   

Sostenere la necessità della partecipazione diretta (con la 
promozione di liste cosiddette alternative) o indiretta (per es. con 
l’indicazione del voto per una determinata lista o un determinato 
candidato) ad istituzioni di questo tipo significa contrabbandarle 
come liberali e democratico-borghesi, significa confondere ed 
imbrogliare le masse e lavorare per favorire il fascismo. Le forze 
della sinistra radicale e dell’estrema sinistra che presentano la 
via elettorale come strada necessaria per la costruzione del 
partito (in Italia PAP, PCR, PCI, Sinistra Anticapitalistica, 
Prospettiva Unitaria, Rete di Comunisti) o che comunque 
invitano a votare i partiti di “sinistra” durante le tornate elettorali 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

387 

(CARC-nPCI e, in modo furbesco  ed ‘entrista’,  lo stesso gruppo 
di Proletari Comunisti-Pcm Italia, che da un lato si dichiara 
astensionista e dall’altro nelle realtà in cui è presente cerca di 
legarsi a PAP e di arrivare a farne parte) sono falsamente 
comuniste. Sostengono o promuovono direttamente la 
formazione di un ceto politico-intellettuale burocratico 
privilegiato, che va ad operare in stretto legame con il mondo 
accademico, con associazioni culturali e sociali, con 
Cooperative, ONLUS ed ONG, con i sindacati confederali e di 
base ed altri vari organismi della società civile reazionaria. Un 
ceto che cerca di riprodursi ed allargarsi corrompendo e 
cooptando studenti ed insegnanti precari, operatori dei servizi 
alla persona, militanti di base dei movimenti e dei centri sociali, 
quadri sindacali, operai dell’aristocrazia operaia, sottoproletari, 
ecc. Tutto questo tramite: l’elargizione di piccoli privilegi e 
vantaggi economici; l’attribuzione di responsabilità e ruoli di 
primo piano nell’organizzazione politica; garanzie di tutela 
legale sul piano sindacale, civile e penale grazie ad appositi 
avvocati e studi legali; “sbocchi occupazionali” più o meno 
precari nell’apparato di partito o in apposite associazioni 
finanziate dallo Stato come determinati centri sociali, imprese 
cooperative amiche, organismi sindacali (confederali e di base), 
ecc.  

 

 

 

 

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

388 

 

Ci sono due varianti della concezione del “partito sindacato”:  

1) la prima afferma che si deve iniziare con la costruzione del 
sindacato di classe per poi arrivare alla formazione del partito 
politico,  

2) la seconda sostiene che si deve costruire un sindacato che 
svolga anche le funzioni di un partito.  

Nel primo caso si afferma che è necessario dare una base sociale 
di classe al processo di formazione del partito e che a tale scopo 
occorre una presenza significativa nei sindacati confederali e/o 
di base oppure promuovere e unificare organismi economici di 
carattere sindacale e rivendicativo. Una tesi ricorrente legata a 
questo tipo di concezioni è quella secondo cui grazie 
all’esperienza diretta della lotta economica sarebbe possibile 
soggettivare in modo rivoluzionario e comunista significativi 
settori del proletariato allargando così la base soggettiva per la 
formazione del partito.   

Nel secondo caso si nega addirittura la necessità della 
formazione del partito comunista. Abbiamo quindi una visione 
puramente “consigliarista”.  

La sostanza ideologica di queste varianti della concezione del 
partito-sindacato è il riformismo e l’economicismo che, 
eventualmente, possono tranquillamente coesistere con il 
massimalismo. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

389 

In Italia forze di orientamento bordighista-sindacalista (come 
TIR, SI Cobas, Iskra129), forze populiste di sinistra e semi-
operaiste (come la Rete dei Comunisti e il gruppo dirigente di 
USB, ecc.) sostengono le tesi della prima variante. Ad essi si 
aggiungono lo Slai Cobas per il sindacato di classe di Proletari 
Comunisti e lo Slai Prol Cobas. Nonostante si sia rotto l’idillio 
di FCG e FC con TIR e SI Cobas, nelle tesi del FCG rimangono 
sempre elementi di questo tipo di visione economicista130. 
Alcuni sindacati di base, come lo Slai Cobas Nazionale ormai in 
via d’estinzione, sostengono invece la seconda variante.   

 

 

Questa tesi nega il principio marxista-leninista-maoista secondo 
cui la questione della “forma della rivoluzione” deriva dalla 
natura oggettiva dei caratteri della rivoluzione che vanno 
considerati come relativi a tre livelli: 1) quello universale della 

 
129 Si veda per es. la seguente affermazione: “La costituzione in partito delle 
avanguardie di classe oggi può avvenire solo attraverso la ricomposizione di 
forze che allo stato attuale sono divise e disomogenee. Bisognerà continuare 
a lavorare alla più ampia unità del movimento operaio e sindacale come 
fattore imprescindibile per la possibilità di far avanzare l’organizzazione 
delle avanguardie di classe in partito”. (Iskra, organizzazione-partito-
processo-rivoluzionario.pdf, pag.6). 
130 Si veda la seguente tesi: “Se storicamente nascono prima i sindacati e solo 
più tardi i partiti operai, è evidente che oggi le due prospettive devono 
marciare dialetticamente insieme (La questione comunista oggi, 30 anni 
dopo Rifondazione, Paolo Spena, segreteria nazionale FGC, in Senza 
Tregua il 21 febbraio 2021) 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

390 

rivoluzione proletaria nell’epoca della fase morente 
dell’imperialismo, della tendenza alla rivoluzione come 
tendenza principale e dell’offensiva reazionaria della borghesia 
e dell’imperialismo; 2) quello particolare relativo alla 
distinzione tra rivoluzioni direttamente socialiste nei principali 
paesi imperialisti, rivoluzioni democratico-popolari antifasciste 
nei paesi imperialisti marginali e rivoluzioni democratiche di 
Nuova Democrazia nei paesi a capitalismo burocratico; 3) quello 
specifico proprio delle caratteristiche di ciascun paese relativo 
ai nodi storici (o Questioni nel senso di Gramsci); la questione 
dei caratteri specifici va considerata dal punto di vista strutturale 
ed insieme storico e quindi deve considerare e comprendere gli 
aspetti essenziali del bilancio della lotta di classe relativo alla 
storia di quel determinato paese. 

La questione dei caratteri universali, particolari e specifici della 
rivoluzione proletaria attiene prima di tutto al lato del 
“contenuto”. In secondo luogo riguarda anche il lato della 
“forma”, in quanto quest’ultimo lato deve derivare 
oggettivamente dallo stesso “contenuto”. Se sotto il profilo del 
contenuto si risponde alla questione dei caratteri della strategia 
generale della rivoluzione, sotto il profilo della forma si esplicita 
e si sviluppa organicamente la dimensione della strategia 
politico-militare. In questo senso, la questione della forma della 
rivoluzione è un’esplicitazione di quello che è il contenuto e, in 
tal senso, è anche l’aspetto di contenuto più concreto.  

Rispetto ad un determinato paese, solo dopo aver determinato 
correttamente il contenuto e, quindi, la forma della rivoluzione 
proletaria che è pertinente si può sostenere che il problema è 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

391 

stato impostato in modo adeguato a supportare il percorso di 
formazione di un primo embrione di partito.   

Nella strategia generale della rivoluzione democratica popolare 
ed antifascista per uno Stato di Democrazia Popolare nel quadro 
della rivoluzione ininterrotta sino al socialismo è 
oggettivamente insita la questione della guerra popolare di lunga 
durata. In questo senso, la teoria militare del proletariato 
specificata nella realtà nazionale definisce la natura della forma 
della rivoluzione proletaria in Italia.  

La teoria del partito-strategia che si dovrebbe costituire in 
funzione della “forma della rivoluzione” nega il marxismo-
leninismo-maoismo e porta alla creazione di un Partito-fronte 
che separa il problema del contenuto da quello della forma.  

L’esito di questa scissione è il rovesciamento mistico del 
rapporto tra contenuto e forma. Si propone, quindi, come centro 
potenzialmente unificante per la costruzione del partito una 
visione intellettualistica e soggettivistica della questione della 
“strategia politico-militare”.  

 In Italia, l’esperienza da un lato con le Brigate Rosse e dall’altro 
con le posizioni operaiste relative alla “radicalizzazione sul 
piano militare della lotta economica e rivendicativa” 
(Autonomia Operaia), così come negli anni Sessanta le 
guerriglie fuochiste e semi-trotskijste di altri paesi del mondo (in 
particolare dell’America Latina), hanno dimostrato che, su tale 
base, si costruiscono formazioni politiche eclettiche, si formano 
Partiti-movimento o Partiti-fronte che non possono 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

392 

effettivamente guidare la lotta rivoluzionaria del proletariato e 
degli strati oppressi e sfruttati di piccola borghesia.  

 

Questa teoria rimanda essenzialmente alle forme più classiche 
del bordighismo (pur non essendo tale teoria estranea anche a 
forze di orientamento trotskijsta e ad altre impostazioni 
intellettualistiche e culturaliste). In sostanza sostiene che il 
partito si costituirebbe realmente quando il movimento 
spontaneo del proletariato, sotto la spinta di una crisi catastrofica 
o di una guerra imperialista che si sviluppa su scala mondiale, si 
presenta pronto per l’adesione al programma massimo. Al fine 
di rendere possibile tale incontro, si dovrebbe quindi formare un 
centro di propaganda in grado di concentrare le forze del 
proletariato intorno alla chiarificazione e alla popolarizzazione 
del programma massimo della rivoluzione socialista, del 
socialismo e del comunismo. Il partito si costituirebbe così in 
due tempi, in primo luogo come unificazione dei quadri 
consapevoli della necessità della rivoluzione socialista che si 
impegnano nella sua propaganda tra le masse, in secondo luogo 
come incontro di tali quadri con un movimento spontaneo delle 
masse che, sotto la spinta della crisi rivoluzionaria, tenderebbe a 
muoversi autonomamente dalle varie formazioni politiche e 
sindacali borghesi e piccolo-borghesi.  

La concezione del partito bordighista è quindi espressione:   



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

393 

1) di una concezione astratta ed intellettualistica della teoria 
rivoluzionaria e del programma rivoluzionario;  

2) del rigetto della teoria del marxismo secondo cui il problema 
essenziale è quello della particolarizzazione e specificazione 
della teoria rivoluzionaria rispetto alla propria realtà nazionale; 

3) di una concezione meccanicista ed erronea (catastrofista, per 
es. la teoria della crisi-crollo o della guerra imperialista come 
esito della caduta del saggio di profitto) del capitalismo e 
dell’imperialismo, al cui operato viene demandata la questione 
dello sviluppo della “crisi rivoluzionaria”;  

4) di un’impostazione spontaneista e movimentista che nega la 
centralità della lotta per l’egemonia del proletariato e che 
considera in ultima analisi la formazione del partito come esito 
dell’incontro tra la soggettività dei quadri sostenitori del 
programma comunista e l’elemento oggettivo dello sviluppo 
dell’ “autonomia di classe”. 

La teoria bordighista si accompagna alla formulazione di un 
programma soggettivista ed estremista di “sinistra” per la 
rivoluzione proletaria, affermando la necessità dell’immediata 
soppressione della proprietà privata dei mezzi di produzione che 
risiedono nelle mani della piccola borghesia e negando la 
centralità della questione della lotta del proletariato per 
l’egemonia e quindi per la costruzione di un sistema di alleanze 
con le masse popolari piccolo-borghesi sfruttate ed oppresse. In 
ultima analisi è una teoria reazionaria che porta alla formazione 
di organizzazioni politiche che si oppongono alla costruzione di 
un effettivo partito comunista.



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

394 

à  “

La teoria della necessità di una “nuova Sintesi del marxismo-
leninismo-maoismo” emerge in vari paesi131 nel corso della fine 
degli anni Sessanta. È in opposizione a questa tendenza che in 
quel decennio si fa strada, su scala mondiale, la corretta 
impostazione maoista: dall’India alle Filippine, dalla Turchia al 
Perù. Un’impostazione portata avanti in particolare dal 
Presidente Gonzalo che ha condotto la lotta per l’affermazione 
del maoismo su scala mondiale. La storia del movimento 
maoista internazionale evidenzia lo sviluppo di questa lotta, 
prima nel corso della fondazione, evoluzione e dissoluzione del 
MRI e poi con la storica fondazione della Lega Comunista 
Internazionale. In Italia la teoria della Nuova Sintesi emerge a 

 
131 Oltre che in Francia, dove esiste una lunga tradizione di combinazione 
eclettica tra post-modernismo (a partire dalla sinistra althusseriana) e 
“maoismo” e, come vedremo meglio, in Italia, questo avviene in particolare 
negli USA con il PCR(USA) di Avakian. Il PCR(USA) sostiene 
esplicitamente la teoria della costruzione del Partito attraverso la “Nuova 
Sintesi”. Secondo Avakian, leader di tale partito, l’esperienza del MCI 
dovrebbe essere oggetto di un “bilancio scientifico”, al fine di individuare i 
motivi per cui sarebbe stato incapace sino ad oggi, considerato quanto 
avvenuto in Russia poco dopo la morte di Stalin o nella stessa Cina, di 
mantenere e sviluppare il campo socialista. Avakian sostiene che, sotto la sua 
direzione, il PCR (USA) ha prodotto una Nuova Sintesi a suo parere in grado 
di superare i presunti limiti e incongruenze del MCI. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

395 

cavallo tra gli anni Sessanta e Settanta in forma particolare, in 
rapporto all’esperienza delle Brigate Rosse e a quella della 
fondazione del PC(M-L)I-La Voce Operaia. Con gli anni Ottanta 
si fanno strada su tale base due tendenze che poi si 
concretizzeranno nella formazione dei CARC-nPCI e in quella 
di Rossoperaio-Proletari Comunisti-Pcm.   

Sia a livello internazionale che in Italia, il nucleo comune di 
questi tentativi si caratterizza per una visione deforme del 
materialismo dialettico. Le conseguenze dei tentativi di produrre 
una “Nuova Sintesi” hanno però assunto anche un carattere 
generale e hanno riguardato anche la teoria economica e politica 
del marxismo-leninismo-maoismo. La sostanza di questi 
tentativi è rappresentata dall’eclettismo ossia dalla conciliazione 
del marxismo-leninismo-maoismo con teorie estranee e 
contrapposte all’ideologia scientifica del proletariato. L’esito di 
questo eclettismo è la liquidazione dell’ideologia del 
proletariato nonostante permanga sostanzialmente immutato il 
richiamo formale e strumentale al maoismo. In questo senso si 
può anche parlare di neo-revisionismo.   

La questione della Nuova Sintesi, sia a livello internazionale che 
in Italia, è rappresentata dall’introduzione nella teoria del 
marxismo-leninismo-maoismo delle tendenze storiche del 
“comunismo di sinistra” (consigliarismo, trotskijsmo e, per 
l’Italia, bordighismo) e di quelle della Nuova Sinistra degli anni 
Sessanta (sinistra socialdemocratica, althusserismo di sinistra, 
francofortismo, marxismo-leninismo latinoamericano, 
guerriglie castriste, trotskijste e populiste e, in particolare in 
Italia, l’operaismo). Si può oggi affermare che in Italia, nella 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

396 

fase della formazione del partito, la contraddizione principale da 
risolvere sia proprio tra maoismo e “Nuova Sintesi”. In questo 
senso l’ostacolo principale alla formazione del partito comunista 
in Italia è rappresentato dalla “Nuova Sintesi” formulata da G. 
Maj ed esposta nel Manifesto Programma del nPCI e dalle 
posizioni del gruppo Proletari Comunisti-Pcm Italia. 
 

I CARC-nPCI e Proletari Comunisti-PCm, per quanto non 
abbiano mai usato esplicitamente la formula Nuova Sintesi, 
hanno costruito la propria impostazione ed identità sulla base 
dell’idea che si deve proprio partire dalla fondazione di una 
“Nuova Sintesi” del marxismo-leninismo-maoismo.  
 

Sia i Carc-nPCI che Proletari Comunisti PCm sostengono che la 
teoria del marxismo-leninismo-maoismo si sviluppa e specifica 
attraverso la pratica della lotta di classe. Il problema però risiede 
nella loro visione della “pratica della lotta di classe” e del 
relativo rapporto con la questione della teoria rivoluzionaria. 
Questa loro visione è profondamente diversa da quella del 
materialismo dialettico. Il concetto di “pratica della lotta di 
classe” è, in sé, abbastanza generico e indeterminato quando la 
questione che si deve affrontare è quella di precisare e definire 
come si sviluppa il marxismo-leninismo-maoismo. Lenin, per 
es., da questo punto di vista non si è limitato a parlare di pratica 
della lotta di classe”, ma ha indicato con precisione che le tre 
fonti della genesi del marxismo sono relative all’economia 
politica, alla filosofia classica tedesca e al socialismo non ancora 
scientifico.  
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

397 

Quindi secondo Lenin il marxismo non è la sintesi 
dell’esperienza della lotta di classe del proletariato relativa alla 
fine del Settecento e ai primi decenni dell’Ottocento. Il 
Leninismo, questo secondo stadio della teoria rivoluzionaria, è 
poi nato, a livello della teoria economica, politica e filosofica, 
dalla specificazione del marxismo rispetto alla realtà russa e 
dalla lotta contro il marxismo revisionista ed economicista nella 
battaglia per la costruzione del partito. Si è successivamente 
sviluppato nella lotta contro il menscevismo rispetto alla 
questione della definizione della strategia della rivoluzione 
proletaria in Russia. Questa lotta ha anche segnato una profonda 
linea di demarcazione con il marxismo della seconda 
internazionale. Il Leninismo si è sviluppato organicamente nella 
costruzione del partito nel quadro dello sviluppo del processo 
rivoluzionario che ha portato alla vittoriosa rivoluzione 
d’Ottobre, ai primi passi dell’instaurazione del socialismo in 
Russia, alla formazione dell’URSS e della Terza Internazionale 
Comunista.  

Si può considerare il Leninismo solo come la sintesi 
dell’esperienza della Rivoluzione russa come sostengono molti 
revisionisti? Se s’impostasse la questione in questi termini si 
perderebbe di vista il fatto: 1) che la Rivoluzione d’Ottobre ha 
evidenziato un carattere e quindi una validità universale e  
pertanto non si è trattato di una rivoluzione tra le altre; 2) che il 
Leninismo è stato una sintesi scientifica di tutta l’esperienza del 
movimento marxista internazionale ed è solo su questa base che 
è anche potuta sorgere, nella lotta contro la seconda 
internazionale revisionista e socialimperialista, la Terza 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

398 

Internazionale; 3) che il Leninismo ha rappresentato lo sviluppo 
del marxismo su tutti i piani (politica, economia e filosofia) e 
non solo su quello dell’esperienza e della teoria della rivoluzione 
proletaria.  

Nei primi capitoli di questo Manifesto sono analogamente 
indicati i caratteri della genesi e dello sviluppo del maoismo.  

Ne deriva che parlare della “pratica della lotta di classe” come 
base dello sviluppo della teoria del marxismo-leninismo-
maoismo significa poco e crea confusione se non si distingue la 
pratica rivoluzionaria di valore oggettivo ed universale 
sviluppata da un partito marxista-leninista-maoista, da una 
qualsiasi pratica della lotta di classe e da una qualsiasi 
organizzazione, più o meno rivoluzionaria. All’epoca di Marx, 
per es., rientrava in senso generico nella “pratica della lotta di 
classe” anche l’iniziativa politica delle tendenze del comunismo 
utopista e semi-anarchico o, ben più recentemente, anche quella 
della Nuova Sinistra, dell’Operaismo e dei Gruppi Combattenti 
degli anni Sessanta e Settanta. Non è un caso che i seguaci della 
teoria della Nuova Sintesi evitino di approfondire 
adeguatamente la questione della pratica rivoluzionaria e del suo 
rapporto con lo sviluppo della teoria del marxismo-leninismo-
maoismo. Solo evitando di definire questo rapporto sotto il 
profilo teorico e filosofico possono cercare di sussumere sotto il 
concetto di “pratica” anche la “pratica della lotta di classe” di 
tendenze rivoluzionarie estranee e contrapposte al marxismo-
leninismo-maoismo. Questa confusione ha ovviamente solo lo 
scopo di “incorporare” ecletticamente nel marxismo-leninismo-



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

399 

maoismo “esperienze e teorie rivoluzionarie” come quelle delle 
Brigate Rosse o dell’operaismo e dell’Autonomia Operaia. In 
ultima analisi la teoria della Nuova Sintesi propone come logica 
e metodo dello sviluppo del marxismo-leninismo-maoismo 
l’incorporamento di esperienze, concezioni e posizioni 
rivoluzionarie provenienti da impostazioni e concezioni del tutto 
diverse. Volendo fare un riferimento storico rispetto alla 
questione della formazione del leninismo nella lotta contro 
l’opportunismo, si può utilmente richiamare l’esperienza e 
l’impostazione del partito socialista-rivoluzionario russo che, 
dai primi del Novecento sino alla sua completa decomposizione 
con il passaggio alla borghesia e alle armate bianche della 
controrivoluzione anti-bolscevica, sosteneva la linea 
dell’incorporamento nel marxismo della tendenza populista. 
 

I sostenitori della necessità della Nuova Sintesi non partono 
dall’applicazione della teoria del marxismo-leninismo-maoismo 
allo studio e all’analisi dell’esperienza del MCI, della Terza 
Internazionale, del PCd’I diretto da Gramsci e dell’opera del 
maoismo e del Presidente Gonzalo, ma da una formulazione 
astratta e intellettualistica di una serie di pseudo-problemi 
presentati con una forma emotivamente coinvolgente e tale da 
apparire immediatamente ed indiscutibilmente dotati di senso e 
significato.   
 

I pseudo-problemi che vengono generalmente posti dalle forze 
che in Italia hanno proposto una “Nuova Sintesi” sono del 
seguente tipo: 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

400 

1) “Perché sino ad oggi la rivoluzione proletaria non è riuscita a 
vincere in Italia e in nessun paese imperialista?” (Carc-nPCI) 
3) “Perché la rivoluzione non riesce ad avanzare nei paesi che 
dovrebbero percorrere la strada delle rivoluzioni di Nuova 
Democrazia?”  (Proletari Comunisti-PCm) 
 

 

Quesiti di questo tipo, mentre si presentano con una forma 
‘concreta’, sono in realtà del tutto astratti. La risposta a tali 
presunti quesiti non può essere infatti che una ricostruzione 
organica di una determinata situazione e fase della lotta di classe. 
Una volta che si è coscientemente e scientificamente riprodotto 
sul piano teorico il processo reale, i quesiti iniziali si dissolvono 
e si rivelano privi di qualsiasi significato razionale.  
 

Questo modo di procedere, che prende l’avvio da “pseudo-
problemi”, è tipico della filosofia del post-modernismo. Si 
formulano “interrogativi” irrazionali, ma compatibili con 
l’apparenza e con la scarsa preparazione ideologica dei militanti. 
Quindi si cerca di sedurre e fascinare il lettore attirandolo in un 
labirinto sempre più intricato e caratterizzato da mutamenti e 
colpi di scena, facendogli balenare la possibilità di un approdo 
consistente nello scioglimento dell’enigma. Intanto, durante il 
percorso nel labirinto, i militanti e i simpatizzanti vengono 
“vaccinati” contro l’influenza di una serie di posizioni e 
concezioni presentate come “dogmatiche”. E questo per di più 
senza che, in modo heideggeriano, mai tali concezioni 
“dogmatiche” siano state affrontate apertamente e direttamente 
sul piano teorico. Alla fine l’enigma viene in un certo senso 
sciolto, ma come? 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

401 

Sostenendo che, per es., la Rivoluzione nei paesi imperialisti è 
fallita perché mancava proprio la Nuova Sintesi oppure, detta in 
altri termini, che il MCI relativo allo stadio del marxismo-
leninismo era limitato e conteneva delle concezioni erronee che 
solo successivamente sono state colmate.  
 

Il “maoismo”, secondo questi revisionisti, diventa una “risposta” 
a dei limiti, a delle carenze di fondo del marxismo, del 
leninismo, di Gramsci, della Terza Internazionale. Con lo stesso 
diritto ossia la stessa logica e lo stesso metodo, si può porre il 
quesito del perché il marxismo non abbia promosso nessuna 
rivoluzione proletaria nell’Ottocento e quindi ci si può 
interrogare sui “limiti della teoria di Marx ed Engels” e 
procedere poi con il sostenere che il leninismo avrebbe sopperito 
ai limiti ed errori dello stesso marxismo.  
 

Di fatto, i sostenitori della Nuova Sintesi generalizzano questa 
impostazione anche al marxismo-leninismo-maoismo e, anche 
in quest’ultimo caso, la musica è sempre la stessa. Anche il 
maoismo avrebbe i suoi limiti e quindi andrebbe integrato con le 
lezioni positive della lotta di classe degli anni Sessanta e Settanta 
ossia con l’incorporamento di teorie erronee e soggettivistiche 
relative all’Autonomia Operaia o all’esperienza delle Brigate 
Rosse. E con questo si arriva con grande modestia alla 
conclusione che la stessa Nuova Sintesi di volta in volta proposta 
ossia il Manifesto di Programma del nPCI da un lato e le 
posizioni di Proletari Comunisti dall’altro, rappresenta il 
superamento dei presunti limiti dello stesso marxismo-
leninismo-maoismo. 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

402 

La teoria secondo cui il marxismo-leninismo-maoismo si 
svilupperebbe con la logica e il metodo delle Nuove Sintesi 
deriva dalla presunta necessità di applicare il materialismo 
storico-dialettico alla stessa teoria del marxismo, del leninismo 
e del maoismo. Mentre il materialismo dialettico pone al centro 
la questione della riproduzione sul piano teorico della realtà 
sociale e politica e delle contraddizioni di classe al fine di 
operare per una trasformazione rivoluzionaria, i teorici della 
Nuova Sintesi pongono al centro la questione del successo o 
meno di questa o quella teoria del marxismo-leninismo-
maoismo. In altri termini, si afferma che il problema del bilancio 
storico coincide con la questione del bilancio dell’applicazione 
dell’ideologia del proletariato alla lotta di classe.  

Chi non ritiene che quest’approccio sia corretto viene subito 
definito “dogmatico” e “poco creativo”.   

Questa tesi della necessità del superamento dei limiti e delle 
insufficienze della teoria rivoluzionaria, accompagnata dall’idea 
dell’incorporamento nel marxismo-leninismo-maoismo delle 
“lezioni positive della pratica della lotta di classe”, è supportata 
in Italia dalle due tendenze revisioniste dei CARC-nPCI e di 
Proletari Comunisti-PCm. Il loro revisionismo è in primo luogo 
rappresentato dall’attacco al materialismo dialettico. 

I CARC-nPCI concepiscono la dialettica materialistica come 
una “scienza sperimentale”, che definiscono anche “un metodo 
di conoscenza e di azione”.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

403 

Proletari Comunisti-Pcm assume invece la centralità, per di più 
interpretata in modo revisionista, della legge della “negazione 
della negazione”.  

In entrambi i casi la deformazione del materialismo dialettico 
porta alla negazione dell’universalità della contraddizione e 
quindi ad un’interpretazione del materialismo dialettico come 
logica e metodo della conciliazione eclettica del marxismo-
leninismo-maoismo con tendenze estranee e contrapposte.  
 

Nel Manifesto programma di Giuseppe Maj [di seguito indicato 
come MP], che rappresenta anche il testo per la formazione di 
base dei CARC, si sostiene che Marx ed Engels nel Manifesto 
del Partito Comunista del 1848 avrebbero esposto: “la 
concezione del mondo, il metodo d’azione e di conoscenza, gli 
obiettivi e la linea generale dei comunisti” [MP, p.5; 
sottolineatura nostra].  
 

In questa confusa definizione della teoria marxista emerge la 
definizione del materialismo dialettico come “metodo d’azione 
e di conoscenza”. Poche pagine dopo si ripropone il medesimo 
concetto: “Il marxismo divenne la concezione del mondo e il suo 
metodo di azione e di conoscenza” [MP, p.8; sottolineatura 
nostra].   

Un centinaio di pagine dopo si definisce ancora una volta il 
materialismo dialettico come una “concezione del mondo e 
metodo di conoscenza e d’azione”. Successivamente si afferma: 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

404 

“Il partito deve essere unito sulla linea politica comune e sulla 
concezione del mondo e il metodo d’azione e di conoscenza del 
proletariato, il materialismo dialettico che permettono di 
ricavare la linea giusta dall’analisi dell’esperienza della lotta 
concreta e della situazione concreta” [MP, p.185].   

Quindi i CARC-nPCI definiscono indiscutibilmente il 
materialismo dialettico come “metodo d’azione e di 
conoscenza”. 

Questa definizione non fa che riproporre la nota tesi revisionista 
secondo cui il “materialismo dialettico” sarebbe un “metodo di 
conoscenza” e non, come sostenuto invece dal marxismo-
leninismo-maoismo, una teoria organica dell’evoluzione e dello 
sviluppo comprendente logica, teoria della conoscenza e 
metodo. Lenin nei Quaderni Filosofici sottolinea che occorre 
una sola parola per indicare questi tre termini e afferma 
chiaramente che questa parola è “logica dialettica” e non 
“metodo dialettico”. Lenin, facendo riferimento alla teoria 
economica di Marx, afferma nei Quaderni filosofici che questa 
teoria è il risultato dell’applicazione della logica dialettica alla 
scienza dell’economia. Lenin evidenzia così come lo stesso 
marxismo sia il prodotto dell’applicazione della logica 
materialistico-dialettica alla storia, alla produzione, alla lotta di 
classe e allo studio della natura.  

La logica del materialismo dialettico è quindi la base e il cuore 
del marxismo-leninismo-maoismo. Attaccare il materialismo 
dialettico riducendolo ad un “metodo di conoscenza e d’azione” 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

405 

significa privarlo delle sue basi scientifiche e quindi spalancare 
le porte all’eclettismo e all’opportunismo.   

Significa, in altri termini, negare che il marxismo-leninismo-
maoismo sia una scienza che fonda filosoficamente anche il 
proprio stesso “essere scienza” respingendo tutte le altre 
filosofie della scienza, tra cui anche quella della “scienza 
sperimentale”.   

Gramsci nella sua polemica contro Bucharin ribadisce questo 
concetto fondamentale secondo cui il marxismo si fonda 
scientificamente su sé stesso: “L’ortodossia non deve essere 
ricercata in questo o quello dei seguaci della filosofia della 
praxis, in questa o quella tendenza legata a correnti estranee 
alla dottrina originale, ma nel concetto fondamentale che la 
filosofia della praxis «basta a se stessa», contiene in sé tutti gli 
elementi fondamentali per costruire una totale ed integrale 
concezione del mondo, una totale filosofia e teoria delle scienze 
naturali, non solo, ma anche per vivificare una integrale 
organizzazione pratica della società, cioè per diventare una 
totale, integrale civiltà” [sottolineatura a c.d.r.] (Quaderni del 
Carcere, Quaderno 11, paragrafo 27).  

Gramsci afferma ancora: “Ma è il concetto stesso di «scienza», 
quale risulta dal Saggio popolare [Gramsci fa riferimento al 
manuale di Bucharin], che occorre distruggere criticamente; 
esso è preso di sana pianta dalle scienze naturali, come se queste 
fossero la sola scienza, o la scienza per eccellenza, così come è 
stato fissato dal positivismo. Ma nel «Saggio popolare» il 
termine di scienza è impiegato in molti significati, alcuni 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

406 

espliciti altri sottintesi o appena accennati. Il senso esplicito è 
quello che la «scienza» ha nelle ricerche fisiche.  Altre volte però 
pare indichi il metodo. Ma esiste un metodo in generale e se 
esiste non significa poi niente altro che filosofia? Potrebbe 
significare altre volte niente altro che la logica formale, ma si 
può chiamare questa un metodo e una scienza?”[sottolineatura 
a c.d.r.] (Quaderni del Carcere, Quaderno n.11, paragrafo n. 15) 

Vediamo ancora cosa sostengono i CARC-nPCI nel MP: 
“Secondo il materialismo dialettico, ogni fenomeno e 
avvenimento, quelli che cadono direttamente sotto i nostri sensi 
come quelli che conosciamo per altre vie, quelli che sono 
oggetto delle scienze naturali tradizionali o comunque costituite 
e riconosciute e gli atri, ivi compresi i pensieri, i comportamenti, 
i sentimenti, ecc. vanno studiati come processi di storia 
naturale”. [p.249]   

Non bisogna lasciarsi confondere dalle paroline “storia 
naturale”. Si tratta sempre della loro teoria secondo cui “il 
materialismo dialettico” sarebbe una “scienza sperimentale”. I 
CARC-nPCI sostengono infatti: “Come le leggi delle scienze 
naturali, anche le leggi delle scienze sociali vanno intese nel 
senso del materialismo dialettico… Esso considera il fenomeno 
quale cerca di riprodurlo negli sperimenti di laboratorio, 
escludendo con ciò l’interferenza dei molteplici fattori che nella 
realtà condizionano il suo sviluppo”, [MP, p.266].  

In sostanza i CARC-nPCI sostengono che se le scienze della 
natura adottano il metodo sperimentale relativo alla 
manipolazione dei fenomeni naturali al fine di separare (astrarre) 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

407 

gli aspetti essenziali dai fenomeni perturbatori, il materialismo 
dialettico sarebbe il metodo analogo a quello delle scienze 
naturali nel campo delle scienze sociali. Il materialismo 
dialettico, in altri termini, indicherebbe la via della conoscenza 
attraverso la creazione di modelli astratti da applicare 
successivamente nella realtà concreta. Si tratta di una visione 
unilaterale e deforme del materialismo dialettico, che assimila 
quest’ultimo alla filosofia della scienza del pragmatismo e 
dell’empirismo logico.  

Tutta la questione del materialismo dialettico come “scienza 
sperimentale” è ben esplicitata verso la fine del MP, dove si 
sostiene: “La teoria della GPRdiLD [guerra popolare di lunga 
durata, n.d.r.] indica il percorso che il movimento comunista 
deve compiere per rovesciare il potere esistente e instaurare il 
potere della classe operaia. Questa teoria è una scienza 
sperimentale: è stata costruita elaborando l’esperienza della 
lotta condotta finora dal movimento comunista e trova la sua 
verifica e la sua conferma nei risultati che il movimento 
comunista ottiene applicandola nella lotta di classe. È la sintesi 
dell’esperienza compiuta tradotta in indicazioni, criteri, linee, 
metodi e regole per la rivoluzione che dobbiamo ancora 
compiere. È una scienza aperta nel senso che viene arricchita, 
precisata e sviluppata man mano che la rivoluzione proletaria 
avanza nel mondo” [p.201]. 

Il MP pone al centro una propria teoria della GPRdiLD [guerra 
popolare di lunga durata; n.d.r.]. I CARC-nPCI cercano di 
attribuire questa “teoria sperimentale” al maoismo in modo da 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

408 

poter incorporare ecletticamente nello stesso “maoismo” il loro 
presunto specifico apporto.   

L’operazione generale dei CARC-nPCI è quella di presentarsi, 
in quanto presunti “maoisti”, come gli eredi e i veri continuatori 
(in nome del “materialismo dialettico” come “scienza 
sperimentale”) dei lati positivi (depurati da quelli “negativi”) 
dell’esperienza della lotta di classe relativa a quella che 
definiscono “seconda ondata della rivoluzione proletaria 
mondiale” che, secondo loro, avrebbe avuto inizio a partire dai 
primi anni Settanta.  

La loro concezione della dialettica materialistica come “scienza 
sperimentale” è quella di un metodo per conciliare 
ecletticamente il maoismo con esperienze e posizioni 
rivoluzionarie ben diverse, per lo più provenienti dagli anni 
Settanta, presentandole in salsa “marxista-leninista-maoista”.  

Chi dunque considera il “metodo della conoscenza 
sperimentale” come “scienza del marxismo”, come l’operaismo 
teorico rispetto al campo della sociologia e dell’economia o 
come, appunto, Giuseppe Maj e i suoi seguaci su un piano più 
generale, non fa che sostenere la necessità di porre questa o 
quella variante dello scientismo empirista e pragmatista alla base 
del materialismo dialettico. In nome del “materialismo” se ne 
attacca in realtà sia la dimensione materialistica che quella 
dialettica132.  

 
132 La lotta più o meno aperta contro la dialettica intesa come rilevante 
contributo di Hegel al marxismo e quindi al marxismo-leninismo-maoismo 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

409 

Sul piano particolare si riduce invece ad un opportunismo 
empirista e pragmatistico dove il successo ottenuto in questo o 
quell’aspetto, in questa o quell’esperienza particolare e 
contingente, diviene il criterio base per la formulazione di regole 
e procedure ossia, più esattamente, di “ricette” e di “tecniche” 
da applicare per ottenere successivamente risultati che, si 
assicura, saranno su più vasta scala.   

Il tutto si riflette  nella teoria della “guerra popolare di lunga 
durata” di questo gruppo, dove spicca l’esperienza 
antidemocratica, antiproletaria e fallimentare del sostegno al 
partito reazionario M5S come esemplificazione, per quanto 
riguarda l’operato dei CARC-nPCI, di un presunto attacco 
destabilizzante al  progetto della borghesia (allora considerato 
dominante) delle larghe intese e quindi come manovra 
nell’ambito della “Guerra popolare”, che Maj e i suoi seguaci 
considerano in atto in Italia praticamente a partire dalla stesura 
e diffusione del MP. 
 

Proletari Comunisti-Pcm Italia è un gruppo che non ha un lavoro 
organico indirizzato all’elaborazione sul piano teorico133. Da 

 
caratterizza infatti tanto la concezione di Avakian, quanto quella di Maj e del 
gruppo dei CARC/nPCI. Al posto della dialettica abbiamo una sorta di 
scientismo formalistico e quindi di eclettismo.  

133 Proletari Comunisti-PCm Italia si avvale comunque ampiamente della 
collaborazione di un noto intellettuale marxista, il Docente Universitario 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

410 

questo punto di vista è un gruppo marginale caratterizzato da 
un’iniziativa sul terreno sindacale e di movimento.  
 

Occorre però tenerlo presente criticamente per il suo perenne 
tentativo di creare confusione a livello nazionale ed 
internazionale sulla questione del maoismo. Un importante 
lavoro teorico-politico del Partito Comunista del Brasile-
Comitato Centrale134 contiene anche varie critiche pienamente 
pertinenti al Pcm Italia. La rivista internazionale Lotta tra le due 
linee contiene alcuni articoli di questo gruppo che possono dare 
un’idea delle sue posizioni135.  
 

Nel quarto numero di questa rivista, il PCm Italia inizia le sue 
Critiche alla Lega Comunista Internazionale sostenendo: “Il 
punto di partenza inequivocabile è che il materialismo dialettico 
storico si basa sul rapporto tra teoria e pratica (rivoluzionaria) 
nella sua relazione dialettica”. [p.46].  
 

Ritroviamo qui la tesi dello sviluppo del marxismo-leninismo-
maoismo sulla base della pratica della lotta di classe. L’articolo 
non definisce ulteriormente, sul piano teorico e filosofico, in 
cosa consisterebbe questo “rapporto dialettico”. Il PCm Italia 
prosegue subito dopo con tale affermazione: “Le tre fasi della 

 
della Federico II di Napoli, Dott. Antonio Giuseppe Di Marco. Il problema è 
dato dal fatto che il Dott. Di Marco promuove abbastanza apertamente 
l’operaismo, interpreta in modo discutibile il marxismo e non condivide il 
marxismo-leninismo, tantomeno il maoismo. 
134 La rivoluzione di Nuova Democrazia è la forza principale della 
rivoluzione proletaria mondiale. https://nuovaegemonia.com/2024/09/30/ 
la-rivoluzione-di-nuova-democrazia-ela-forza-principale-della-rivoluzione-
proletaria-mondiale/ 
135 https://revolucionobrera.com/lucha-de-dos-lineas/ 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

411 

nostra ideologia sono quindi il risultato della lotta di classe, o 
meglio, dei risultati concreti e tangibili della lotta di classe, il 
marxismo-leninismo-maoismo non è il risultato di 
un'interpretazione soggettiva dei Maoisti” [p-46].  
 

Questa tesi, che propone apertamente una teoria materialistica 
meccanicista ed economicista del rapporto tra “lotta di classe 
concreta e tangibile” e sviluppo del marxismo, del leninismo e 
del maoismo, stabilisce nello stesso tempo una distinzione tra 
“risultati positivi della lotta di classe” e “risultati negativi”. In 
altri termini, il marxismo-leninismo-maoismo si svilupperebbe 
separando e sintetizzando concezioni, esperienze e lezioni 
positive e vincenti da quelle concezioni, esperienze e lezioni che 
invece risulterebbero espressione di un mancato raggiungimento 
degli obiettivi previsti o di vere e proprie sconfitte. La teoria del 
PCm Italia si precisa dopo poche righe: “Le sconfitte della 
nostra classe (cioè il fatto che una rivoluzione non è riuscita a 
rovesciare il potere politico e instaurare il potere proletario) 
sono fondamentali per andare avanti. Ma sarebbe una 
contraddizione sia dal punto di vista filosofico, come del 
processo che ha portato allo sviluppo del MLM, dire che oggi il 
MLM si è sviluppato non come risultato di una vittoria 
rivoluzionaria, da cui è stato possibile, come dicevamo prima, 
interiorizzare, rielaborare, restituire gli insegnamenti alle 
masse, ma a partire da una sconfitta” (p.47; 
https://revolucionobrera. com/wp-content/uploads/2025/03/ 
L2L-N.-4-Esp.pdf). 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

412 

Qui è esposta la vera sostanza della concezione del PCm Italia 
riguardo alla filosofia del materialismo dialettico, relativa alla 
questione della genesi e dello sviluppo del marxismo-leninismo-
maoismo. Il marxismo-leninismo-maoismo si svilupperebbe 
dando vita ad esperienze positive perché vincenti e negative 
perché caratterizzate dal non raggiungimento degli obiettivi 
previsti oppure dal fallimento. Il marxismo-leninismo-maoismo 
sarebbe quindi espressione del superamento delle esperienze 
negative e della sintesi di quelle positive e questo sia rispetto alla 
pratica della lotta di classe non guidata dalla teoria marxista-
leninista-maoista, sia rispetto alle esperienze rivoluzionarie 
generate da quest’ultima.  

Ritroviamo insomma la tesi secondo cui lo sviluppo effettivo del 
marxismo-leninismo-maoismo sarebbe espressione non solo 
dell’affermazione, ma anche del limite, delle insufficienze, dei 
fallimenti che si genererebbero sullo stesso terreno della 
formulazione e dell’applicazione della teoria rivoluzionaria. Si 
tratta della nota teoria revisionista che pone al centro del 
materialismo dialettico la legge della “negazione della 
negazione”, secondo cui in ogni progresso ci sarebbe anche un 
lato negativo (un limite, un ostacolo, una resistenza) relativo alla 
stessa definizione della teoria rivoluzionaria.  

I regressi della lotta di classe e delle sconfitte sarebbero quindi 
da ricollegare a questo lato negativo, il cui superamento (ossia 
la presunta “negazione della negazione”) porterebbe ad un 
nuovo sviluppo vincente in forma più organica e su scala più 
generale. Il testo del Partito Comunista del Brasile Comitato 
Centrale evidenzia come quest’interpretazione revisionista del 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

413 

materialismo dialettico basata sulla presunta teoria della 
“negazione della negazione”136, si traduca in una concezione 
conciliatoria e quindi eclettica rispetto a esperienze, posizioni e 
teorie non marxiste-leniniste-maoiste. 
 

I precursori della presunta Nuova Sintesi del marxismo, del 
leninismo e del maoismo, realizzata da un lato dai CARC-
nPCI137 e dall’altro da Proletari Comunisti-Pcm Italia, sono da 
rintracciare negli anni Sessanta e nei primi anni Settanta. In 
particolare sono rappresentati, da un lato, dall’elaborazione 
eclettica delle Brigate Rosse (si veda tra gli altri L’Ape e il 
comunista), affiancata da una nutrita produzione di articoli 
revisionisti sul “maoismo” in riviste come Controinformazione 
e, dall’altro, dagli esiti della Campagna di Rettifica del PC(M-
L)I del 1971-1972, con relativa nascita del PC(M-L)I – La Voce 
Operaia al posto del precedente PC(M-L)I-Servire il popolo. Va 
evidenziato, a proposito della Campagna di Rettifica, come essa 

 
136 Condivisa peraltro anche da un altro membro fondatore della Rivista 
internazionale Lotta tra le due linee, rappresentato dall’ “Unione Operaia 
Comunista MLM della Colombia”. 
137 Il già visto e citato testo scritto da Giuseppe Maj, intitolato Manifesto di 
Programma del nPCI (ed. Rapporti Sociali, marzo 2008), formula ed espone 
la “Nuova Sintesi” del “pensiero comunista” dei CARC-nPCI. Per quanto 
riguarda la sua applicazione alla storia e alla situazione italiana, da quasi 
vent’anni è la bibbia di riferimento dei CARC-nPCI che, da allora, non hanno 
prodotto più nulla di teoricamente rilevante, visto che i vari numeri della 
rivista La Voce non hanno fatto altro, sino ad oggi, che riproporre nei modi 
più svariati le posizioni dello stesso MP. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

414 

sia stata il prodotto di un gruppo di intellettuali (Leonetti138, Di 
Marco, Scalia, ecc.) della Nuova Sinistra e in particolare del ceto 
proveniente, in parte, dai rapporti con la neo-avanguardia 
letteraria139. A tale ceto va aggiunta la figura di Eleonora 
Fioriani, principale allieva di un Geymonat140 sostenitore 
dell’ibridazione tra neopositivismo e materialismo dialettico. 
Con la cosiddetta Campagna di rettifica, il PC(M-L)I è diventato 
il promotore di un tentativo di “rinnovamento” del marxismo-
leninismo da realizzarsi tramite una nuova sintesi tra 
“marxismo-leninismo-maoismo”, “trotskijsmo”, “bordighismo” 
e, soprattutto, operaismo teorico. Il gruppo degli intellettuali del 
PC(M-L)I che ha dato vita a questa “nuova sintesi” non faceva 
effettivamente riferimento al materialismo dialettico, ma ad un 
tipo di materialismo empirista e pragmatista che risultava 
egemone in quei decenni nella Nuova Sinistra. Una forma 
particolare di tale “materialismo” è stata quella che ha 
caratterizzato l’operaismo teorico141. Il nucleo storico di 

 
138 Si veda, per es., la presentazione del quotidiano Il manifesto 
https://ilmanifesto.it/francesco-leonetti-acuto-sperimentatore e del giornale 
online Contropiano https://contropiano.org/news/cultura-
news/2017/12/18/corvo-maoista-francesco-leonetti-098858 
139 Si vedano in particolare L’Officina di Vittorini (1955-1959) con Pier Paolo 
Pasolini, Francesco Leonetti, Roberto Roversi, Angelo Romanò, Gianni 
Scalia e Franco Fortini, Menabò (1959-1966) https://it.wikipedia.org/wiki/ 
Il_Menab%C3%B2) ed il Gruppo 63 (https://it.wikipedia.org/wiki/ 
Gruppo_63). 
140 Un’esposizione delle posizioni di Geymonat e dei suoi allievi sul 
materialismo dialettico è contenuta nel testo Attualità del Materialismo 
Dialettico del 1973 (ed. Feltrinelli). 
141 Di grande rilevanza, per quanto riguarda la matrice filosofica 
dell’operaismo teorico di Panzieri, Tronti e del Negri della prima metà degli 
anni Settanta è la figura di Galvano della Volpe. Prima, insieme gentiliano ed 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

415 

Proletari Comunisti-PCm Italia si è formato a questa “scuola” ed 
ha assimilato questo tipo di “materialismo”, continuando a 
spacciarlo sino ad oggi come “materialismo dialettico”. Bisogna 
però anche ricordare che lo stesso Maj era all’epoca direttore 
della rivista teorica Che fare? del PC(M-L)I sino allo 
scioglimento di tale partito nell’autonomia.  
 

 

È necessario distinguere una prima fase, relativa alla formazione 
del partito, dalle fasi successive riguardanti la sua effettiva 
costruzione. 

Per arrivare alla formazione del partito comunista è necessario 
formare militanti maoisti ed unificare, sul piano politico-
organizzativo, organizzazioni e soggettività che fanno 
riferimento al maoismo. Nelle attuali condizioni soggettive, 

 
autore di un tentativo di ripresa dell’empirismo di Hume, poi, dopo la II 
guerra mondiale, propugnatore di una forma di scientismo empirista. Nel 
1949 Galvano della Volpe attribuisce l’incarico di docente in filosofia del 
diritto a Panzieri ed insieme progettano una rivista intitolata Critica 
Materialistica (si veda Spontaneità e Organizzazione, Raniero Panzieri, a 
cura di Stefano Merli, Ed. Biblioteca Franco Serantini, 1994, p.XX-XXI). 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

416 

alcune centinaia di quadri comunisti uniti, sulla base di una 
teoria maoista adeguatamente specificata rispetto alle condizioni 
nazionali, costituirebbero un’entità sufficiente per la nascita del 
partito maoista. È necessario, in linea generale, opporsi alla 
concezione secondo cui un partito maoista deve necessariamente 
formarsi sulla base dell’espansione di una determinata 
organizzazione attraverso un processo di progressivo 
incorporamento di singoli simpatizzanti e di altre realtà politiche 
satelliti. Questa concezione non considera che il processo di 
conquista e formazione di militanti e di unificazione tra 
soggettività collettive diverse può avvenire solo nel quadro 
generale dello sviluppo della definizione tra le diverse forze e 
tendenze ed in quello particolare dalla lotta tra le due linee. È nel 
processo di sviluppo della lotta contro il revisionismo, 
l’opportunismo e la linea nera che emergeranno, eventualmente, 
più organizzazioni maoiste tutte potenzialmente soggette ad una 
dinamica di scissione, trasformazione ed unificazione. Già 
Lenin aveva indicato che la formazione di un effettivo partito 
leninista è caratterizzata, oltre che dalla rottura con il 
revisionismo e l’opportunismo, anche da uno sviluppo che 
presenta discontinuità e salti. Una delle ragioni di tale 
discontinuità risiede nel fatto che la stessa composizione di 
classe delle organizzazioni comuniste è destinata a mutare, da 
un’iniziale predominanza di militanti provenienti dalla piccola 
borghesia intellettuale, alla successiva prevalenza di membri 
d’avanguardia del proletariato. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

417 

Il partito, afferma Lenin, si forma sulla base della propaganda142. 
Questa tesi di Lenin, che ha dimostrato tutta la sua validità nel 
processo di formazione del partito marxista russo, è stata 
applicata successivamente nel corso del processo di formazione 
di vari partiti comunisti. Qui va in particolare ricordato, da un 
lato, L’Ordine Nuovo di Gramsci e, dall’altro, il processo di 
formazione del Partito Comunista del Perù diretto dal Presidente 
Gonzalo sulla base del motto “Riprendere il cammino di 
Mariategui sulla base del maoismo”.  

Assumendo il linguaggio di Gramsci, si deve sostenere che la 
questione della formazione del partito è relativa allo sviluppo e 
alla conclusione della prima fase della guerra di posizione per 
l’egemonia. Questa fase si articola in due livelli. Il primo è 
quello del lavoro per la specificazione della teoria 
rivoluzionaria, che si sintetizza nella ripresa del Pensiero di 
Gramsci sulla base del marxismo-leninismo-maoismo e dei 
contributi universali del Presidente Gonzalo. Senza avanzare 
sulla strada dell’applicazione della teoria rivoluzionaria alla 
storia della lotta di classe, all’economia, alla formazione dello 
Stato e alla questione degli intellettuali, di quella che si definisce 

 
142 “Finché si trattava, e in quanto ancora si tratta, di attrarre dalla parte 
del comunismo l'avanguardia del proletariato, il primo posto spetta alla 
propaganda” (Lenin, L’estremismo malattia infantile del comunismo). 
 
 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

418 

comunemente come “nazione italiana”, non si possono 
individuare i nodi storici della rivoluzione proletaria e quindi 
non si può elaborare concretamente la strategia relativa al 
contenuto e alla forma di questa rivoluzione143. Il secondo è 
quello dell’orientamento politico di singole soggettività e realtà 
collettive dei settori avanzati del proletariato e delle masse 
popolari. Lo sviluppo di questa prima fase della guerra di 
posizione per l’egemonia è la strada per conquistare, formare ed 
unificare i maoisti. 

La prima fase della guerra di posizione avanza indebolendo e 
fratturando le egemonie politiche revisioniste ed opportuniste 
cristallizzate. Questo, facendo il più possibile leva sull’irruzione 
nelle mobilitazioni e nelle lotte e nelle organizzazioni di 
movimento che si affacciano per la prima volta all’attività 
politica e che quindi sono portatrici di un’istintiva repulsione per 
le vecchie volpi politicanti e camaleontiche dei ceti politici 
“comunisti” della piccola borghesia privilegiata.   

Questa “guerra di posizione” evidenzia, contro tutte le forze 
revisioniste ed opportuniste, come il maoismo rappresenti una 

 
143 Il MP dei CARC-nPCI è una sorta di zibaldone dove si parla delle cose 
più disparate in modo superficiale, dilettantesco e fantasioso. Si veda per es. 
la loro teoria della Repubblica Pontificia costruita senza il minimo 
riferimento al materialismo-storico. Un altro esempio è l’analisi di classe 
della società italiana alla quale sono dedicate all’incirca 5 pagine su 300. In 
queste 5 pagine troviamo perle di ogni genere, tra cui quella che c’insegna 
che le masse popolari avrebbero un reddito netto inferiore ai 100.000 euro 
annui (MP, p.168). Alla Questione Meridionale poi sono dedicate poche righe 
in tutto il libro (accenno a pag. 116 che rimanda alla pag. 287, dove si rimanda 
al lavoro di Gramsci). 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

419 

nuova e diversa prospettiva intellettuale complessiva di vita 
collettiva e di pratica politica comunista.  

La “guerra di posizione” sul piano teorico-politico disgrega le 
forze politiche opportuniste, che basano la propria esistenza e le 
proprie fortune sul metodo della conciliazione tra revisionismo 
e rivoluzione, in quanto opera liberando aspirazioni e 
potenzialità rivoluzionarie tutt’ora compresse o congelate nei 
gruppi opportunisti.  
 
 

È necessario distinguere tra la fase della formazione o della 
costituzione del partito e quella della sua effettiva costruzione. 
Il partito si forma in primo luogo con l’elaborazione teorica ed 
ideologica e con la relativa specificazione in una determinata 
realtà nazionale e quindi con l’unificazione, sulla base di questo 
“pensiero specifico”, degli elementi soggettivamente più 
avanzati. È agli elementi soggettivamente più avanzati che è 
necessario fare oggi riferimento per l’organizzazione di una 
tendenza maoista e per la sua sintesi nella formazione del partito. 
Anche su questa questione le varie concezioni opportuniste 
relative alla formazione del partito divergono profondamente da 
quelle dei maoisti. I gruppi opportunisti sostengo infatti, di volta 
in volta, che bisognerebbe far leva sugli elementi più combattivi 
delle lotte sindacali, sui promotori e i militanti dei movimenti di 
massa, sulle associazioni che intervengono sulle problematiche 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

420 

territoriali, sui collettivi studenteschi o, addirittura, 
sull’opinione pubblica progressista ossia sulla “gente”. 

Nella fase in cui è all’ordine del giorno la formazione del partito, 
la questione è quella del lavoro per conquistare quelle 
soggettività interessate e sensibili ai grandi temi politici, 
ideologici e culturali e che, nello stesso tempo, risultino flessibili 
e recettive sul piano intellettuale, tendenzialmente portate ad 
andare controcorrente, combattive sul piano dell’affermazione 
dei propri punti di vista e su quello di una convinta iniziativa di 
opposizione. È tra tali elementi che in modo individuale o 
nell’ambito di piccole realtà collettive è presente, almeno 
embrionalmente, l’interesse per la rivoluzione e persino per il 
maoismo. È tra di loro che possono emergere quelli che scelgono 
il partito e la rivoluzione come progetto di vita, che possono 
approdare alla necessità dello studio, della conoscenza e 
dell’applicazione dell’ideologia rivoluzionaria del proletariato 
come guida per la trasformazione di sé stessi (Riforma 
Intellettuale e Morale) e del mondo (attività collettiva 
organizzata e pratica politica). 

 

Nella fase del processo di formazione del partito mancano 
ancora le condizioni soggettive, sotto il profilo qualitativo e 
quantitativo, per la possibilità di un legame significativo con 
settori avanzati di massa fondato nel quadro della formazione di 
un movimento rivoluzionario e di organismi di massa 
sufficientemente estesi. Viceversa, ultimata la fase della 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

421 

formazione inizia quella della costruzione. In questa seconda 
fase generale il partito diviene realmente la parte avanzata del 
proletariato e delle masse popolari.  

Occorre però precisare che il concetto di “massa”, come ben 
sottolineato da Lenin, non è un concetto puramente empirico. 
Seguendo le indicazioni di Lenin, il concetto di massa va inteso 
nel senso di “massa in senso storico” ossia nel senso di “massa 
rivoluzionaria”. Il partito è il fattore decisivo per la formazione 
di “masse rivoluzionarie” sempre più estese. Il partito, una volta 
costituito, si costruisce realmente incorporando 
progressivamente settori di massa rivoluzionari suscitati dalla 
stessa attività del partito. Questo sviluppo procede anche dopo 
la vittoria della rivoluzione proletaria poiché il partito mira a 
suscitare masse rivoluzionarie in tutta la società e quindi ad 
incorporare tendenzialmente la totalità del proletariato e delle 
masse popolari. Il partito si estingue, da questo punto di vista, 
quando l’intera società è diventata rivoluzionaria in quanto è 
stata superata la divisione in classi antagonistiche ed è quindi in 
grado di promuovere rapporti di produzione comunistici.  

Quando Lenin parla nei suoi testi contro l’economicismo di 
“movimento socialdemocratico di massa”, fa riferimento 
proprio alla necessità che il partito costruisca e sviluppi un 
movimento rivoluzionario di massa ossia indissolubilmente 
legato al partito. La grande lezione leninista relativa alla 
deviazione dei movimenti di massa dal loro corso “spontaneo” 
consiste quindi nella necessità della costruzione di un diverso 
tipo di movimento di massa, di un movimento rivoluzionario di 
massa che sia espressione dell’iniziativa del partito. Questa 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

422 

lezione, sintetizzata, significa che un partito realmente 
comunista trasforma gli strati più disponibili alla mobilitazione 
e alla lotta delle masse nel senso dell’ideologia del proletariato 
rivoluzionario, dell’incorporamento nelle organizzazioni del 
partito e quindi dell’assolvimento ai compiti della rivoluzione 
proletaria. 

 

È necessario fare riferimento alla concezione marxista-leninista-
maoista secondo cui, un processo di formazione del partito è 
prima di tutto relativo alla formazione di una serie di organismi 
di militanti. Bisogna quindi distinguere la questione della 
formazione degli organismi dei militanti da quella degli 
organismi di massa.  

Questa necessità sembra scontata per chiunque faccia 
riferimento al leninismo, invece non è affatto così. In Italia 
infatti ci sono svariate organizzazioni politiche opportuniste che 
si rifanno al marxismo-leninismo e persino al marxismo-
leninismo-maoismo, che non affrontano e non risolvono da un 
punto di vista di principio leninista la questione teorica della 
differenza tra quelli che sono gli organismi dei quadri militanti 
e quelli che, viceversa, rappresentano degli organismi di massa 
e/o di movimento (comitati di lotta, coordinamenti, 
organizzazioni legate a campagne o temi specifici, ecc.).  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

423 

La formazione di un partito maoista consiste in primo luogo 
nella genesi di un insieme di organizzazioni di quadri militanti 
che, nel quadro dell’unità ideologica e politica e del centralismo 
democratico, lavoreranno direttamente all’assolvimento dei 
compiti del programma minimo della democrazia popolare e di 
quello massimo del socialismo.  

Nel processo di formazione del partito, oltre agli organismi di 
militanti sono necessari, in secondo luogo, anche “organismi di 
massa” operanti negli ambiti politici, sociali e culturali più 
disparati. La formazione di questi organismi non è l’aspetto 
principale, ma è chiaro che in tali organismi si possono formare 
con maggiore facilità e frequenza dei militanti maoisti. 

In linea generale tutti i tipi di organismi di massa promossi e 
diretti dai maoisti sono delle “scuole di comunismo”. In una fase 
di formazione del partito questi organismi si possono formare 
solo con una certa difficoltà. Questo perché non sono ancora date 
le condizioni soggettive e perché gli sforzi principali vanno 
appunto indirizzati nella formazione del partito. In linea 
generale però questi organismi sono indispensabili e quanto più 
il partito si sarà effettivamente formato, tanto più vari e numerosi 
dovranno essere gli organismi che lavorano per educare, 
formare, organizzare e mobilitare settori di massa sempre più 
vasti.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

424 

In questo senso tutti gli organismi di massa che operano come 
“scuole di comunismo” svolgono una funzione “traghetto” 
poiché elevano continuamente gli elementi più avanzati di tali 
organismi conquistandoli al lavoro organizzato relativo ai 
compiti dell’iniziativa complessiva e quindi, oggi, di quella 
necessaria, sui vari piani, per la formazione del partito. 

La linea di massa è un elemento fondamentale del lavoro dei 
maoisti. Quanto più i maoisti riescono ad avanzare sul terreno 
della formazione del partito, tanto più esteso può essere il lavoro 
fondato sulla linea di massa nei vari fronti dell’opposizione e 
della lotta. La linea di massa opera rispetto ai movimenti di 
massa ed ai settori di massa in cui i maoisti intervengono (lavoro 
sindacale, intervento a livello giovanile e studentesco, iniziativa 
sul territorio, rapporto con i settori oppressi e sfruttati della 
piccola borghesia, ecc.). In pratica i movimenti, le 
organizzazioni della classe operaia e delle masse popolari che 
fanno direttamente parte di tali movimenti e le associazioni 
borghesi di carattere sociale (sportive, ricreative, assistenziali, 
culturali, ecc.) in cui sono presenti ed attive le masse popolari 
sono i luoghi in cui i maoisti devono sviluppare la loro iniziativa 
sulla base della linea di massa.  

Tramite la linea di massa i maoisti mirano ad attivare le masse 
nell’iniziativa, nella mobilitazione e nella lotta e a costruire 
apposite organizzazioni di massa. Dove è necessario e dove è 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

425 

possibile lavorano per conquistare o scindere le organizzazioni 
di massa esistenti dirette dalla borghesia e dagli opportunisti.  

I maoisti si oppongono al movimentismo dei gruppi 
opportunisti, ma distinguono il movimentismo che caratterizza 
l’iniziativa, la mobilitazione e le logiche settarie e competitive 
dei gruppi opportunisti e dei cosiddetti sindacati alternativi, 
dalle effettive mobilitazioni di massa.  

Quando le masse si mobilitano pur sotto l’influenza di posizioni 
riformiste, legalitarie, pacifiste ed opportuniste, è necessario che 
i maoisti operino per scindere questi movimenti e quindi far 
deviare la parte più genuina e combattiva verso la strategia del 
programma della rivoluzione democratico-popolare antifascista 
sulla via del socialismo, verso il fronte democratico popolare 
antifascista e verso il processo di formazione e costruzione del 
partito.  

In questo senso la linea di massa e gli organismi di massa che si 
sviluppano sulla base dell’applicazione pratica di tale linea 
svolgono la funzione di un traghetto. La sua funzione è appunto 
quella di trasformare in senso rivoluzionario la coscienza, 
l’ideologia, l’organizzazione e i comportamenti di elementi e 
settori delle masse popolari, emancipandoli dalla scarsa 
definizione, liquidità, frammentazione, dipendenza dalla 
borghesia e dall’opportunismo e dal basso grado di coscienza 
rivoluzionaria.  

Allo scopo di promuovere ed applicare la linea di massa e di 
costruire il relativo “traghetto”, i maoisti danno vita a degli 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

426 

specifici “organismi di massa” che possono avere eventualmente 
anche una durata limitata, per es., legata a determinate situazioni 
di lotta o di movimento.  

La linea di massa assume quindi, sul piano degli obiettivi e dei 
programmi di lotta, le questioni poste dai settori più avanzati, al 
fine di sottrarre tali settori o almeno parte di essi all’influenza 
degli opportunisti. Quindi non è necessariamente sulla questione 
dei punti relativi ai programmi immediati della lotta che si 
distingue l’iniziativa dei maoisti, il problema di fondo è infatti 
quello di definire delle posizioni corrette e quindi tracciare una 
linea di demarcazione dai gruppi opportunisti. Il tutto per 
costruire l’egemonia di massa dei maoisti e per sviluppare una 
mobilitazione di massa indipendente guidata dai maoisti.  

La linea di massa dei maoisti si caratterizza quindi, oltre che per 
le posizioni collegate ai temi e alle questioni relative ai 
programmi di lotta, per la capacità di sviluppare un’iniziativa 
volta alla disgregazione degli schieramenti opportunisti. A tale 
scopo diviene di volta in volta necessario individuare quali sono 
le forze opportuniste contro cui schierarsi anche sul piano di 
un’iniziativa indipendente e quindi quali possono, viceversa, 
essere le forze con cui operare per costruire un blocco ed una 
mobilitazione alternativa. La politica di fronte, combinata 
variamente con l’iniziativa indipendente, è quindi parte 
integrante dell’iniziativa dei maoisti fondata sull’applicazione 
della linea di massa.  

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

427 

È tipicamente revisionista confondere le “organizzazioni di 
massa” con quelle organizzazioni che dovranno formare il fronte 
democratico-popolare antifascista144.  Queste ultime non sono in 
senso stretto organizzazioni di massa. In una fase iniziale sono 
specifiche organizzazioni politiche che operano per preparare le 
condizioni soggettive per la rivoluzione democratico-popolare 
antifascista. In una fase più avanzata, con l’effettivo 
incorporamento di settori di massa, diventano organismi di 
potere politico che sorgono come espressione e sintesi del blocco 
popolare ad egemonia proletaria delle classi alleate nella 
rivoluzione popolare e che rappresentano la base del governo 
rivoluzionario. Questi organismi si caratterizzano, nel corso 
della rivoluzione, per il loro indissolubile intreccio con 
l’esercizio della forza poiché non è pensabile un potere politico 
alternativo che non si basi, per la sua iniziativa politica, sul 
principio democratico dell’armamento delle masse popolari. La 
lotta contro il nazi-fascismo in vari paesi europei ha dimostrato 
da questo punto di vista come la costruzione del fronte politico 
rivoluzionario come embrione del Nuovo Stato sia possibile e 
necessaria e indissolubilmente legata allo sviluppo delle forze 

 
144 Una deviazione di questo tipo caratterizza invece i CARC-nPCI che 
interpretano la costruzione del governo di blocco popolare, che dovrebbe 
determinare una frattura politica insuperabile all’interno dello Stato borghese 
e della società, come espressione di un insieme dei più svariati organismi 
operai e popolari.  



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

428 

partigiane e alla costituzione di un esercito popolare di 
liberazione.  

 

 

Sintetizzando quanto delineato nei vari capitoli di questo testo 
con un particolare riferimento alla questione della formazione 
del partito si può sostenere: il lavoro teorico-politico, la 
propaganda, l’orientamento politico e la formazione ideologica 
sono oggi i piani principali del lavoro dei maoisti per la 
formazione del partito.  Più precisamente si tratta dei seguenti 
sette punti:   
 

1. SPECIFICAZIONE E PROPAGANDA. Lavoro 
teorico relativo alla specificazione del maoismo nella 
realtà italiana e conseguente iniziativa sul fronte della 
propaganda e della lotta per la sua affermazione come 
base ideologica per la conquista degli elementi più 
avanzati e per l’unità dei comunisti. In particolare questo 
lavoro deve essere finalizzato all’approfondimento 
analitico e alla relativa sintesi teorica e politica delle 
Questioni di fondo della situazione italiana (affrontate 
nei precedenti capitoli n.7. e n.8), che risultano 
irrisolvibili nel quadro dell’attuale situazione economica 
e politica e che rappresentano il motore oggettivo della 
rivoluzione in Italia. Questo lavoro teorico deve tradursi 
nella propaganda tra gli elementi avanzati del 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

429 

proletariato, delle masse popolari e dei piccolo-
intellettuali, della necessità della rivoluzione in Italia. 
Questa propaganda deve quindi essere impostata in 
modo concreto, sobrio e sistematico, senza 
intellettualismi, ma con spirito obiettivo e scientifico, in 
contrapposizione alle logiche correnti caratterizzate da 
un’enfasi etica, dal dilettantismo, dall’ideologismo, dalle 
formule massimaliste e dalle dichiarazioni d’intenti 
barricadere.  
 

2. GUERRA DI POSIZIONE CONTRO 
L’OPPORTUNISMO. Guerra di posizione teorico-
politica contro le forze revisioniste ed opportuniste. 
Questa lotta deve essere finalizzata alla chiarificazione e 
ad una diversa e più adeguata e profonda impostazione 
di tutte le questioni di effettiva rilevanza teorica e 
politica. Quindi deve mirare ad entrare realmente nel 
merito delle posizioni dei diversi gruppi con impegno ed 
onestà intellettuale, tenendo soprattutto conto della 
necessità di porsi come forza avanzata e portatrice di una 
proposta complessiva egemone. Questo deve valere in 
particolare rispetto ai gruppi opportunisti (Fronte della 
Gioventù Comunista, Piattaforma Comunista, PMLI, 
CARC-nPCI e Proletari Comunisti PCm) che fanno 
riferimento al marxismo-leninismo o al “marxismo-
leninismo-maoismo”. 
 

3. ORIENTAMENTO ED INIZIATIVA POLITICA. 
Propaganda, agitazione, organizzazione e iniziativa per 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

430 

l’orientamento politico generale dei settori avanzati dei 
movimenti e delle masse popolari sulla base 
dell’applicazione della linea del fronte democratico 
popolare antifascista, del fronte antimperialista, della 
lotta sindacale di classe, della costruzione 
dell’organizzazione giovanile maoista, del movimento 
popolare per la liberazione delle donne e della cultura e 
dell’arte proletaria. Questo lavoro deve incentrarsi 
sull’evidenziazione del nesso tra le varie questioni di 
attualità (poste all’ordine del giorno nell’iniziativa 
politica e sindacale dei movimenti) e la necessità della 
rivoluzione democratico-popolare in Italia e della 
rivoluzione proletaria mondiale contro l’imperialismo e 
la guerra inter-imperialista. L’obiettivo è quello di 
raggiungere l’unificazione di una serie di soggettività 
avanzate sui diversi fronti dell’iniziativa relativa 
all’orientamento politico delle soggettività e dei settori 
più avanzati.  

 
4. LINEA DI MASSA ED ORGANISMI DI MASSA. 

Attività, sulla base della linea di massa, sui diversi fronti 
dell’iniziativa dei movimenti e della mobilitazione dei 
settori più combattivi del proletariato, dei giovani e delle 
masse popolari. Quest’attività, che deve portare alla 
formazione di appositi organismi di massa, è 
caratterizzata dal fatto che nella forma si presenta come 
iniziativa interna alla pratica delle parole d’ordine e dei 
punti più avanzati dei programmi di lotta già presenti ed 
operanti dei movimenti, e della lotta dei diritti 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

431 

democratici e per il miglioramento delle condizioni della 
classe operaia e delle masse popolari. Nel contenuto 
invece la linea di massa è finalizzata alla disgregazione 
su tutti i fronti dell’egemonia borghese sui settori 
democratici e progressivi degli operai e delle masse 
popolari e, in particolare, dell’egemonia del 
socialfascismo (PD e sindacati confederali), del 
revisionismo, dell’elettoralismo, del riformismo, del 
movimentismo e del pacifismo.  
 

5. POLITICA DI FRONTE. Nell’applicazione della linea 
di massa si devono di volta in volta valutare i diversi 
schieramenti in campo, analizzare con attenzione le 
contraddizioni tra tali schieramenti e le contraddizioni 
interne a ciascuno di essi. In particolare questo va fatto 
per quanto attiene ai movimenti e alla situazione della 
classe operaia, dei giovani e di altri strati sfruttati ed 
oppressi delle masse popolari. La necessaria 
disgregazione dell’egemonia borghese ed opportunista 
su settori democratici e progressivi delle masse popolari 
e dei movimenti, a questo livello relativo alla linea di 
massa, si attua facendo vivere nell’iniziativa una corretta 
impostazione atta a suscitare ed indirizzare l’esperienza 
diretta dei settori di massa che accennano, pur in modo 
confuso ed embrionale, ad attivarsi e mobilitarsi. Questo 
vuol dire che non è sufficiente operare in modo 
indipendente e promuovere iniziative indipendenti. La 
base e l’aspetto essenziale sono questi ultimi, ma il tutto 
deve essere anche accompagnato da un’adeguata politica 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

432 

di fronte atta a depotenziare e disgregare l’influenza 
egemonica di questa o quella forza, questo o quel 
schieramento. Solo in questo modo i settori avanzati di 
massa possono verificare con la loro stessa esperienza 
che i maoisti nella loro pratica della linea di massa 
cercano sempre le combinazioni e le alleanze più efficaci 
per sviluppare la mobilitazione, sconfiggere le posizioni 
più regressive ed opportuniste ed indicare una 
prospettiva più avanzata. In questo modo l’iniziativa e la 
mobilitazione indipendente, che svolge il ruolo centrale 
e decisivo per la disgregazione delle egemonie 
avversarie, va accompagnata da una politica di fronte 
flessibile ed adeguatamente varia e mutevole, che deve 
penetrare ovunque e interagire e interferire in modo 
conflittuale e disgregante con l’operato di tutte le altre 
forze che abbiano un qualche legame con settori di massa 
potenzialmente rivoluzionari. 
 

6. L’ORGANIZZAZIONE DI EVENTI, CORSI DI 
FORMAZIONE E SCUOLE POPOLARI sul 
materialismo dialettico e sul marxismo-leninismo-
maoismo. Questo con particolare attenzione alla 
questione della specificazione della teoria sulla base 
della direttrice: “Riprendere Gramsci sulla base del 
maoismo”. È necessario promuovere sia una formazione 
di base che una formazione più avanzata di tipo maoista 
indirizzata a tutte le soggettività legate a settori di massa 
o da essi provenienti, che si avvicinano al comunismo e, 
a maggior ragione, al maoismo. Pur non escludendo la 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

433 

necessità di ricorrere a momenti di formazione frontale, 
bisogna rigettare la logica dell’esperto, che caratterizza 
invece la formazione dei gruppi opportunisti che, appena 
possono, si appoggiano su ricercatori e docenti 
universitari, sindacalisti, giornalisti, scrittori e 
pubblicisti ed altre figure intellettuali professionali. 
Queste figure non possono che diffondere 
l’opportunismo e il revisionismo perché l’unico vero e 
possibile intellettuale militante proletario è quello che 
opera in modo organizzato e complessivo per la 
formazione del partito maoista. La formazione deve 
essere più che altro eventualmente guidata, ma 
l’essenziale è che i partecipanti agli incontri esprimano 
attivamente le loro impressioni, opinioni e posizioni, in 
modo da caratterizzare la stessa formazione come un 
processo collettivo nel corso del quale si realizza anche, 
tramite la partecipazione diretta, un processo ulteriore di 
autoformazione. Solo in questo modo si possono vincere 
le logiche improntate alla delega, al parassitismo, 
all’idealizzazione dell’esperto, alla competizione e 
all’ansia di prestazione, che caratterizzano la formazione 
teorica e politica dei gruppi opportunisti.  
 

7. LA FORMAZIONE PERMANENTE DEI 
MILITANTI. Formazione permanente rispetto: a) 
all’ideologia generale e specificata del marxismo-
leninismo-maoismo e alla comprensione della linea 
politica, del programma e della strategia, in opposizione 
alle posizioni delle varie tendenze e forze opportuniste; 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

434 

b) alla questione decisiva rappresentata dalla formazione 
ideologica specifica (LIS, si veda il paragrafo n.8.9. di 
questo testo). Parte rilevante del lavoro complessivo di 
un partito maoista deve essere riservata ad un processo 
di formazione ideologica ininterrotto. 

Per portare a compimento i compiti indicati nel precedente 
paragrafo è necessario costruire un apposito apparato 
egemonico. Gramsci dà grande rilievo a questo compito ed 
alcune specifiche rubriche dei Quaderni del Carcere dedicate al 
vaglio critico delle varie tipologie di quotidiani e riviste (per es. 
“Riviste tipo”), così come svariate note sull’università e sulle 
metodologie educative e formative, sono direttamente legate al 
problema della costruzione di un adeguato apparato egemonico 
di partito. Con lo sviluppo delle tecnologie, dell’informatica e 
dei sistemi di comunicazione sono comparse varie nuove 
tipologie di media, tanto rispetto ai tempi del giornale teorico-
politico di Lenin quanto rispetto ai tempi di Gramsci, ormai 
distanti quasi un secolo. Ne consegue la necessità di studiare in 
particolare Gramsci per capire, sulla base delle sue indicazioni, 
come continuare ad effettuare un’analisi critica delle tecnologie 
dei vari media che si sono prodotti dopo la sua morte, per 
arrivare, appunto, sino ad oggi. Un lavoro che in parte si 
intreccia e si sovrappone alla necessaria ripresa e continuazione 
del lavoro di Gramsci sulla mappatura degli intellettuali. Non si 
può infatti, come indicava bene lo stesso Gramsci, scindere la 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

435 

questione della natura e dell’uso delle tecnologie e dei media dal 
problema del contenuto di classe che, di volta in volta, si vuole 
esprimere ed affermare. È d’altronde esperienza di ogni giorno 
quella che evidenzia come determinate tipologie di media 
tendano anche a favorire una concezione soggettivista ed 
irrazionalista del mondo. Sotto questo profilo il movimento 
marxista-leninista-maoista internazionale apporta istruttive 
esperienze di grande interesse e importanza ed è quindi 
necessario per i maoisti italiani studiare a fondo e sintetizzare 
anche queste esperienze, al fine di poterne dare un’applicazione 
conforme alle necessità dell’intervento politico, tenendo conto 
anche, di volta in volta, delle particolarità regionali o locali. 

 

È necessario che i militanti, i simpatizzanti e i sostenitori 
dedichino in modo organizzato e coordinato la massima 
attenzione agli aspetti ideologici ed organizzativi (oltre che 
all’acquisizione delle relative risorse tecniche ed economiche) 
della costruzione di un apparato egemonico corrispondente al 
lavoro per la formazione del partito. Senza costruire, 
eventualmente anche nelle forme più opportune, un tale apparato 
non si può pensare di poter arrivare in tempi politicamente utili 
alla formazione del partito in Italia. Questo problema oggi ha la 
stessa importanza della questione della formazione di un 
giornale teorico-politico ai tempi di Lenin. Questione su cui, 
appunto, lo stesso Lenin si sofferma in modo particolare nella 
sua lotta contro il movimentismo e l’economicismo.  
 

 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

436 

à

La costituzione nel 1984 del Movimento Rivoluzionario 
Internazionalista [MRI] operante in quattro continenti ed in 
svariate decine di paesi (con la presenza all’epoca anche di tre 
realtà italiane) ha rappresentato un significativo passo in avanti 
per il Movimento Comunista Internazionale dopo il colpo di 
Stato in Cina ad un mese dalla morte di Mao dell’ottobre 1976. 
Un crimine attuato dai revisionisti moderni, dai socialfascisti e 
socialimperialisti cinesi, che si è sostanziato nello sterminio 
delle avanguardie maoiste promotrici della grande Rivoluzione 
Culturale Proletaria, nell’incarceramento dei principali dirigenti 
della rivoluzione e nel vile assassinio di Jiang Qing, la principale 
dirigente del partito comunista cinese dopo la morte di Mao (e 
tra il resto compagna dello stesso Mao), lasciata morire in 
carcere senza cure. La nascita del MRI è stata una risposta, anche 
se non la principale, all’offensiva della controrivoluzione 
mondiale sostanziatasi nella trasformazione fascista della 
Cina145. Questo movimento però all’atto della sua formazione 

 
145 Questi avvenimenti di importanza storica e politica decisiva vengono 
taciuti dai rinnegati dei CARC-nPCI, che difendono da sempre le forze 
socialfasciste su scala internazionale e che appena possono collaborano 
attivamente con loro (si veda la loro partecipazione dal 21 al 25 aprile al 
forum di Mosca in seguito all’invito dei rottami rosso-bruni e guerrafondai 
dell’ex PCUS ben insediati nei servizi segreti e negli apparati militari di Putin 
(https://nuovaegemonia.com/2025/04/19/i-carc-npci-alla-corte-
dellimperatore-diffidiamoli/). Per quanto attiene al MRI, i Carc-nPCI non 
hanno fatto altro che cercare di infangarne l’opera, diffondendo menzogne di 
ogni tipo. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

437 

non aveva ancora fatto una scelta precisa tra “Pensiero di Mao” 
e “Maoismo”. Grazie alla lotta condotta dal Presidente Gonzalo 
del PCP, il MRI ha emesso nel dicembre del 1993 un nuovo 
documento, una seconda dichiarazione internazionale, “Long 
Live Marxism-Leninism-Maoism!”, che ha stabilito il 
riferimento al maoismo. Si è trattato di un ulteriore rilevante 
passo in avanti. Nel MRI permaneva però l’influenza delle 
posizioni semi-trotskijste di Avakian e del PCR(USA). Tutto 
questo si è combinato successivamente con il passaggio al 
revisionismo del partito nepalese diretto da Prachanda, che ha 
posto fine alla guerra popolare in Nepal e che ha creato 
confusione e disorientamento su scala internazionale. La 
scissione del partito di Prachanda è stata tardiva e la formazione 
di una sinistra maoista ha incontrato una serie di difficoltà. Il 
MRI, in questo tipo di situazione, non poteva più svolgere 
un’utile funzione per il proletariato internazionale. 

La recente formazione della Lega Comunista Internazionale, che 
ha continuato la battaglia del Presidente Gonzalo per 
l’affermazione del maoismo come ideologia guida della 
rivoluzione proletaria mondiale e che unisce importanti partiti e 
svariate organizzazioni maoiste di differenti paesi e continenti, 
ha rappresentato un salto qualitativo e ha aperto, su scala 
mondiale, la nuova fase di sviluppo in atto del movimento 
maoista. 



IL NOSTRO MANIFESTO             

                                      

438 

 

 




